
עמוד א' ����������������������������������������������  נקודה מתוך הפרשה 
עמוד א' ���������������������������������������������������� לחיות את הפרשה 
עמוד ב' �����������������������������������������������������������������������������  ליקוטים 
����������������������������������������������������������עמוד ז' סוגיות במחשבה 
עמוד ט' שולחן ערוך עם ביאור בלבבי משכן אבנה�������������������
עץ חיים עם ביאור בלבבי משכן אבנה�������������������������������עמוד י'
�������������עמוד יד'  עץ חיים עם פירושים על התורה – ועל העבודה 

תוכן הגיליון
בס"ד

פרשת בשלח ♦ תשפ"ו ♦ #434 

בלבביפדיה  מחשבה 
יתקיים אי”ה כל יום רבעי

רח’  קדמון 4 
 חולון 
 20:30

בלבביפדיה  עבודת ה’ 
יתקיים אי”ה כל יום חמישי 

 רח’ הרב בלוי 33 
 ירושלים

20:30 

  שיעורים בקול הלשון 
 בלבביפדיה מחשבה “דומה” #42314173

בלבביפדיה עבודת השם “גג” #42201780
צורת אדם בנושא “ריסים” #42186343

נקודה מתוך הפרשה
בפרשתן )שמות יד, יז( כתיב, וַאֲנִי הִנְנִי מְחַזֵּק אֶת לֵב מִצְרַיִם וְיָבֹאוּ 
ובפסוק  וּבְפָרָשָׁיו.  בְּרִכְבּוֹ  חֵילוֹ  וּבְכָל  בְּפַרְעֹה  וְאִכָּבְדָה  אַחֲרֵיהֶם 

שלאחריו כתיב, וְיָדְעוּ מִצְרַיִם כִּי אֲנִי ה' בְּהִכָּבְדִי בְּפַרְעֹה בְּרִכְבּוֹ 
וּבְפָרָשָׁיו. מדוע נפקדו המילים וּבְכָל חֵילוֹ מפסוק יח?    

ביאור מורינו הרב שליט"א
כתיב )שמות יד, יז( וַאֲנִי הִנְנִי מְחַזֵּק אֶת לֵב מִצְרַיִם וְיָבֹאוּ אַחֲרֵיהֶם 

וְאִכָּבְדָה בְּפַרְעֹה וּבְכָל חֵילוֹ בְּרִכְבּוֹ וּבְפָרָשָׁיו.

יד, ד(, וז"ל, בְּפַרְעֹה וּבְכָל חֵילוֹ - הוא התחיל  וכתב רש"י )שמות 
בעבירה וממנו התחילה הפורענות, עכ"ל. )מכילתא בא, ז(.

וכתב בהעמק דבר )שם, ד(, וז"ל, שלא נטבעו בים אלא חילו של 
פרעה ולא המון עם מצרים, וכ"כ בחי' רשב"א יבמות פ' הערל 
יבואו  חילו(  וכל  )פרעה  שהמה  וז"ל,  יז(,  )שם,  כתב  עוד  עכ"ל.  ע"ב(,  )עו 

כולם לתוך הבקיעה ויהיו נשטפים כולם בשוב המים לאיתנם, 
משא"כ המון מצרים הרבה עוד לא נכנסו להבקיעה עד ששבו 
המים, והרבה מהם מיד שנכנסו לשם וראו שהמים שבים חזרו 
לאחוריהם, והרבה באמת נשטפו, כאשר יבואר לפנינו שהיה גם 

זה בהשגחה נפלאה, אבל הרכב והפרשים כולם נשטפו, עכ"ל.

חֵילוֹ  וּבְכָל  בְּפַרְעֹה  וְאִכָּבְדָה  יז(  )פסוק  כתיב  שתחילה  ונראה 
חילו  ובכל  בפרעה  עצמם  בהם  הכבד  והיינו  וּבְפָרָשָׁיו,  בְּרִכְבּוֹ 
והיינו  מִצְרַיִם,  וְיָדְעוּ  כתיב  )יח(  בפסוק  אולם  ובפרשיו,  וברכבו 
וּבְפָרָשָׁיו,  בְּרִכְבּוֹ  בְּפַרְעֹה  בְּהִכָּבְדִי  ה'  אֲנִי  כִּי  נטבעו,  שלא  אלו 
אולם האנשים  ה'.  אֲנִי  כִּי  ניכר  ובזה  ופרשיו טבעו,  רכבו  שכל 
וקרוב  הסמוך  חילו  רק  טבעו,  לא  וחלקם  טבעו  שחלקם  כיון 
לכללות  ה'  אני  של  גילוי  פחות  יש  לכן  כולם,  טבעו  לפרעה 

המצרים. ועיין שפתי כהן )על אתר, שפירש באופן שונה(.

מִצְרַיִם  וְיָדְעוּ  וז"ל,  כתב,  ד(  שם,  הארוך.  )הפירוש  עזרא  ובאבן 
הנשארים, גם הנטבעים לפני מותם, כִּי אֲנִי ה', עכ"ל. אולם עיקר 

גילוי אני ה' ברכבו ופרשיו שכולם טבעו כנ"ל.

אולם באמת כתיב )שם, ד(, וְחִזַּקְתִּי אֶת לֵב פַּרְעֹה וְרָדַף אַחֲרֵיהֶם 
וְאִכָּבְדָה בְּפַרְעֹה וּבְכָל חֵילוֹ וְיָדְעוּ מִצְרַיִם כִּי אֲנִי ה' וגו', וכאן קאי 
על פרעה, וְחִזַּקְתִּי אֶת לֵב פַּרְעֹה. ולעומת כן כאן )שם, יז( קאי על 
המצרים, כמ"ש וַאֲנִי הִנְנִי מְחַזֵּק אֶת לֵב מִצְרַיִם וגו'. ושם )פסוק ד( 
ובזה עיקר  ועיקרו פרעה,  וחילו,  וְאִכָּבְדָה מכח פרעה  קאי על 
הגילוי בפרעה וחילו. משא"כ הכא )פסוק יז( עיקר הגילוי במצרים, 

ודו"ק.

אנשי  טז(  א,  )חבקוק  עזרא  האבן  כמ"ש  היינו  חֵילוֹ  ובפשטות 
בְּפַרְעֹה  וְאִכָּבְדָה  כג(, וז"ל,  )דף  כחו. אולם כתב ברזא דמהמנותא 
וּבְכָל חֵילוֹ, והוא סוד המחשבה, עכ"ל, עיי"ש. והיינו שכחו היינו 
חכמה, כח – מה, מחשבתו. ולכך אכבדה במחשבות פרעה, הוא 
מדריגה גבוהה ונעלית, לכך כתיב )פסוק יח( וְיָדְעוּ מִצְרַיִם כִּי אֲנִי ה' 
בְּהִכָּבְדִי בְּפַרְעֹה בְּרִכְבּוֹ וּבְפָרָשָׁיו, והיינו, בדבר הגלוי, ששם נגלה 
ברור שאֲנִי ה'. אולם לעיל )פסוק ד( קאי על מדריגה עליונה יותר, 
גילוי גוף הנעלם, אולם אחר שאמרו )פסוק יא( הַמִבְּלִי אֵין קְבָרִים 

בְּמִצְרַיִם וגו', הגילוי נפחת.         

 .

לחיות את הפרשה
 וַיּשֶָׂם אֶת הַיּםָ לֶחָרָבָה וַיִּבָּקְעוּ הַמָּיִם )שמות יד, כא(       

ללכת מעט מעבר
ים - סוף, ים שנראה שיש לו סוף. אולם כאשר נקרע הים 
כאשר  המים,  של  גבולות  סוף,  שיש  שנראה  שהיכן  נגלה 
שהוא  תחלה  שנראה  שמה  נגלה  יותר  עליון  אור  מאיר 

הסוף, אינו הסוף, וניתן ללכת עוד ועוד.

למעשה
על האדם להרגיל את עצמו שכל דבר שנראה לו שכאן 
מעט. וכך האדם מרגיל  גבול יכולתו, שימשיך ויוסיף עוד 

את נפשו לקרוע את הסוף המושג לו.

קצת,  עוד  רק  להוסיף  מאוד,  רבה  זהירות  נצרך  אולם 
מעט, ולא הרבה. כי הוספה מרובה, על דרך כלל תולדתה 

שבירת הכלים.

כלל ברזל הוא: בכל דבר צריך להוסיף עוד קצת. קצת 
בהדרגה  הכלים  את  מרחיב  האדם  זה  באופן  יותר!  ולא 

איטית מאוד, אולם יסודית ונכונה!

צורת  אדם
 בנושא  גבות 

 יום שלישי טז’ שבט
 רח’ הרב בלוי 33 

ירושלים 20:30



ם לִָ צֵא תוֹרָה וּדְבַר ה' מִירוּשָׁ יּוֹן תֵּ י מִצִּ כִּ ב 

ליקוטים בפרשה

וַיְהִי בְּשַׁלַּח פַּרְעֹה )יג יז(
האב  בין  החיבור  של  הבירור  הוא  למצרים  הירידה  שורש 
רועה  "משם  יעקב אבינו,  יוסף ע"ש  נקרא  כן  ועל שם  והבן, 
אבן ישראל" כמו שמבואר ברמב"ן ע"פ חז"ל, "אבן" נוטריקון 
אב ובן מצורפים אהדדי, זה שורש הירידה יעקב ויוסף, וזהו 
שורש היציאה ממצרים שנאמר "ויהי בשלח פרעה את העם", 
יעקב ויוסף בגימטריא "שלח", זה שורש גאולתם של ישראל 

שיוצאים ממצרים. )שיעור פסח אב ובן(

וְלֹא נָחָם אֱלֹהִים )יג יז(
משמעויות  שתי  לו  יש  נח  של  הלשון  נח.  מלשון  נחם 

ובלשוה"ק, יש נח כפשוטו שזהו "וינח ביום השביעי", הבחי
וכמו הדין שיש בשבת שכל אדם קונה שבי ונה של מנוחה 

תה במקומו  זה המקום של מנוחה, אבל בלשון תורה יש גם 
נקראת  ג"כ  שהיא  ומדוייקת  מכוונת  תנועה  שמשמעותו  נח 

ומאותו שורש של לשון נח שזה מה שנאמר בקרא "ינחם במ
"ולא נחם אלקים דרך ארץ פלישתים כי  עגלי צדק" ולהיפך 
מלחמה"  בראותם  העם  ינחם  פן  אלוקים  אמר  כי  הוא  קרוב 
וגו', כלומר שאם יהיה מלחמה א"כ זה לא יהיה בבחינת "ינחם 
המנוחה.  היפך  שהיא  המלחמה  יתגלה  אלא  צדק"  במעגלי 

)בלבביפדיה ערך אנח(

מנוחה:  של  לשון  מאותו  שמגיעה  בלשון  נקראת  התנועה 
ביציאת מצרים נאמר "ולא נחם אלקים דרך ארץ פלישתים 
מנוחה  'הוליכם'.  הוא  'נחם'  המילה  פירוש  הוא..."  קרוב  כי 
והליכה – דבר והיפוכו – מאותו השורש. בפשטות, יש בלשון 
אך  והיפוכו.  הקודש הרבה שורשים שהם שורשים של דבר 
בעומק, מובעת כאן המשמעות שכל תנועה מתנועעת לכיוון 
'אלוקים  וכן  'נחם',  בלשון  גם  נקראת  התנועה  לכן  המנוחה. 
נחני בדרך', כי התנועה מוליכה למקום המנוחה, היא מביאה 

דבר לידי מנוחה. )דע את מידותיך רוח שבעפר(

וַיַּסֵּב אֱלֹהִים אֶת הָעָם )יג יח(
היציאה ממצרים היתה באופן של סיבוב "ויסב". כל�ו  צורת 

ולא  הדבר,  בסביבות  ההילוך  של  המדרגה  נתגלתה  בה  מר, 
ביושרו. ומזה נגרם כי אע"פ שבני ישראל יצאו ממצרים על 
מנת להגיע לארץ ישראל, רובם ככולם לא הגיעו אליה. מידת 
ה"ויסב" גרמה לשינוי וריבוי התנועות, ובכך, לתנועות שאין 

מכוונות לכניסה לארץ. 

והיציאה  למצרים  הירידה  לפיהם  רבותינו  דברי  ידועים 
ממנה, היו בבחינת "מעשי אבות סימן לבנים" )שגם הם ירדו ועלו 
. פירוש, אם בני ישראל היו זוכים לצאת ממצרים במ� (ממצרים(

דרגת אבות, כלומר ש'מעשי אבות' היה מתגלה אצל הבנים 
ובפועל, אז היתה יציאה בדרך אורח מישר. אבל מהיות הירי

נשארו  האבות  מעשי  ב"נפילה",  ממנה  והעליה  למצרים  דה 
"סימן" לבנים בלבד, והיציאה נעשית במדרגת בנים, הגורמת 

לדרך עקלתון 'סביב'. )בלבביפדיה ערך אביב(

וַחֲמֻשִׁים עָלוּ בְנֵי יִשְׂרָאֵל מֵאֶרֶץ מִצְרָיִם )יג יח(
שורש "חמש" ובהיפוך הוא "שמח". "על תיבת וח�  חמושים 

מושים פירש רש"י, "אין חמושים אלה מזוינים". נמצא שמלת 
חמש משמעותה מזוין למלחמה. כידוע בלשון הקודש שורש 
וכן הענין  )בסוד שלוב ההפכים(  אחד כולל שני נושאים הפכיים 

וכאן. שמחה ענינה כשאדם כבר גמר עם המלחמה, הוא נת
עלה ממגבלות הטבע, והוא כבר נסתלק מבחינת "שבע יפול 
צדיק וקם" )משלי כד,טז(, הוא מעל כל זה, הוא חי בשמונה כבר, 

ואין לו מלחמות עם הענינים הטבעיים. לעומת זאת חמש מל
ושון מזוין ענינו, שאדם עדיין נמצא בתוך הטבע ויש לו מלח

מה שעדיין לא ניצח, והוא נמצא בתוך הטבע, בתוך המלחמה 
עם הכוחות הטבעיים. )בלבבי חלק ה(

ויסב, כנ"ל.  שורש חמש, בא"ת ב"ש יסב. כמ"ש  וחמושים. 
המלכות,  שלימות  בחינת  שמח.  אותיות  חמש,  כי  והענין. 
שהיא פרצוף חמישי. וזו בחינת הגאולה. וכן וחמושים, פרש"י 
מזוינים, לשון זין, אות ז', בחינת מלכות. ולכך הוזכר 'ולא נחם 
זו בחינת היציאה  וכו'', שם דין. כי  'ויסב אלהים  וכן  אלהים', 
ממצרים כנ"ל. ולכך הוצרכה ההזהרה לחזור לדור במצרים, 
מזה.  לצאת  היא  הגאולה,  וכל  לחזור.  מצרים,  בחינת  זו  כי 
וז"ש בשלח, שלח אותיות חלש, בחינת נוק' כנ"ל. וזהו שאמרו 
בב"ב ששליח חוזר למקום שמשם נשתלח, בחי' עיגול שחוזר 

על עצמו. וזו היתה כוונת פרעה שיחזרו. )תורת הרמז(

וַיִּקַּח משֶׁה אֶת עַצְמוֹת יוֹסֵף עִמּוֹ )יג יט(
הוא הדעת היונקת מן האין, משה הוא נקודת ההת�  יוסף 

וצריך  שהוא,  כמו  אין  הוא  והמשיח  והאין,  היש  של  קשרות 
מצרים  שביציאת  לנו,  מספרת  התורה  שלושתם.  את  לקבל 
לקח משה "את עצמות יוסף עמו". הוא לקח עמו את הנקודה 
של יוסף והיא התפשטה יחד עם משה, והוא גילה כיצד היא 

נגלית יחד עם האין. )בלבבי חלק ט' פ"ה(

נמוך,  למקום  גבוה  ממקום  כירידה  מתגלה  המים  כבידות 
עוזבים  המים  אם  לזה?  התיקון  מה  כבדים.  נעשים  שהמים 
מקום גבוה ויורדים למקום נמוך, אז התיקון לזה הוא להפוך 

המים כבדים למים שעולים. 

מצרים היה "ולקח את עצמות יוסף עמו", הים נק�  בגאולת 
כל הגאולה ממצרים  יוסף,  רעה רק לאחר שראה ארונו של 

והיה בזכות יוסף. יוסף בגמטריא כבד וקל. מכוחו של יוסף עו
לים ממצרים. יורדים ממצרים מכח יוכבד, ויוצאים ממצרים 
שהם  המים,  לכבידות  התיקון  זה  לעלות.  הכח  יוסף,  ידי  על 
)מהות  הגבוה.  למקום  הנמוך  מהמקום  לחזור   – כבדים  מים 

המידות עפר כבידות(

בור.  בבחינת  מצרים  ויציאת  מצרים  גלות  של  בחינה  יש 
דהיינו, אותו יוסף שירד לבור ועלה מן הבור, הרי כאשר יצאו 
שאומרים  כמו  עמו,  משה  לקח  יוסף  עצמות  את  ממצרים 
)ומביאם רש"י( מה הכוונה שלקח עמו את עצמות  חז"ל כידוע 

ם לִָ צֵא תוֹרָה וּדְבַר ה' מִירוּשָׁ יּוֹן תֵּ י מִצִּ כִּ ב 



ג בלבבי משכן אבנה | פרשת בשלח | תשפ"ו | #434 

ליקוטים בפרשה

יוסף? היכן היו עצמותיו של יוסף? הוא היה בנילוס. מה עומק 
הדבר שהוא היה טמון שם ומשם הוא יוצא? זה אותו שורש 
שמאיפה הוא יצא בהתחלה, מן הבור, כל מצרים הפכה להיות 
במצרים  השורשי  המקום  איפה  מים,  כולו  בולעו,  תהום  פי 
קבור  ששם  במצרים  המים  מקום  זה  בנילוס,  מים?  שכולו 
יוסף, ומשם את עצמות יוסף הוא לקח עמו, משם הוא עולה 

וממצרים. לפי זה מדין יוסף מתגלה במצרים גאולה של מל
יוסף.  של  יציאתו  משם  הקרקע,  לפני  מתחת  יוצאים   מטה! 

)פסח ארבעה בנים שאינו יודע(

פָּקֹד יִפְקֹד אֱלֹהִים אֶתְכֶם )יג טו(
מל� בחי'  בא"י,  להקבר  ורצה  יסוד.  בחי'  הוא  יוסף   הענין .

כות. ועי"ז יהיה יחוד. ולעת עתה השביע שבועה, בחי' שבע, 
וז"ש פקד יפקד. זכירה  מלכות. ונעשה היחוד ע"י השבועה. 

בדוכ', פקד בנוק', והבן. )תורת הרמז(

וְיָשֻׁבוּ וְיַחֲנוּ לִפְנֵי פִּי הַחִירֹת )יד  ב(
ביציאת  מצרים היו בני ישראל בבחינת "כי ברח העם" )שמות 
. אולם לאחר שהאדם ברח מן הרע, עתה מוטל עליו לח� (יד ה(

זור ולהתמודד עם הרע ולנצחו. בתחילה שאין לאדם תוקף 
פנימית  יציבות  לו  כשיש  אולם  הרע,  מן  לברוח  עליו  פנימי, 
צריך לחזור להלחם עם הרע ולבחור בטוב, וזאת ע"י מלחמה 
פנימית   שדוחה את הרע ודבק בטוב. בחינה זו מצינו אצל 

ומשה, שתחלה ברח מפרעה, אולם אח"כ שב אליו ממדין ונ
ולחם עמו, עד שנצחו. וזה מה שמצינו אצל בני ישראל שבת

חילה כשיצאו ממצרים ברחו אמנם אח"כ נאמר "וישובו ויחנו 
בחינת  וזה  למצרים,  והתקרבו  יד,ב(  )שמות  החירות"  פי  לפני 

בחירה שלאחר הבריחה. )בלבבי חלק ה נו(

וְאַתֶּם תַּחֲרִשׁוּן )יד יד(
לך  שגנוזה  גנוזה  "חמדה  ע"ב(  פח  )שבת  אמרו  התוה"ק  על   
עתיק  של  תרגום  קדישא,  עתיקא  הענין  דורות".  תתקע"ד 
לך  "שגנוזה  סוד  וזהו  תתקע"ד.  בגימ'  קדש,  עתק  קדשא. 
תחרישון  וז"ס  דעתיק.  תורה  סוד  שהוא  דורות",  תתקע"ד 
בחינת  הנברא,  ביטול  שהוא  כנ"ל,  תתקע"ד  בגימ'  י'  מלא 

עתיק. )קול דממה דקה(

בני ישראל יצאו ממצרים פרעה רדף אחריהם והיו  כאשר 
וישראל סגורים מכל צד כמו שכתוב בפסוק ״סגר עליהם המ

שלו  היחידה  הברירה  לברוח  אפשרות  לו  שאין  אדם  דבר״, 
והיא להלחם עם האויב אך לעם ישראל גם זו לא היתה אפ

שרות על פי דרכי הטבע, שהרי מצרים היתה מעצמה חזקה 
יותר. מה היא אם כן הדרך לנצח את המצרים במצב שכזה? 
ישנה כאן נקודה עמוקה מאוד, כשבני ישראל יצאו ממצרים 
כך  אחר  תנועה.  של  במצב  בוודאי  הם  וההליכה  היציאה 

ואחריהם המ ים  יש  - לפניהם  והקב״ה סגר עליהם המדבר 
זהו לכאורה  לנוע,  צרים הרי שהם הגיעו למצב שאי אפשר 
המצב הכי גרוע שיש, אך כאשר נתבונן עמוק נבין שזו עצמה 

נקודת הישועה. אם עם ישראל היה מדבק את עצמו באותה 
נקודה שאין בה תנועה ממילא אם אין תנועה גם מצרים לא 
היה יכול לרדוף אחריהם אלא היו נשארים במקומם. כל זמן 
כמה  עד  אבל  אחריהם,  נע  מצרים  גם  ממילא  נע  שישראל 
שעם ישראל היו מגלים בעצמם כוח שאין בו תנועה אז גם 
וכך אנו  ולא היתה סכנה.  יכולים להתנועע  המצרים לא היו 
מוצאים גם במכת חושך שבה נאמר ״ולא קמו איש מתחתיו״ 
מהות  תזוזה.  יכולת  ללא  שהיה  מצב  באותו  נשאר  אחד  כל 
הנס במכה זו - הוא בעצם גילוי המדרגה בכוח שנקרא חוסר 
לישראל״,  ורפוא  למצרים  ״נגוף  חז״ל  אמרו  זה  ועל  תנועה. 

ההב במושבותם״,  אור  היה  ישראל  בני  ״לכל  שכתוב  ווכמו 
ואילו  תאורה  היתה  לא  שלמצרים  היא  בפסוק  הפשוטה  נה 
לעם ישראל היה אור אך זוהי שטחיות, ההבנה העמוקה היא 
שהמכה עצמה שהיתה נגף למצרים היא היתה לישראל אור, 
כלומר שאותו כוח של חוסר תנועה שלמצרים לא נתן לזוז 

מהמקום הוא היה הישועה של עם ישראל. )דע את הוויתך יא(

מַה תִּצְעַק אֵלָי דַּבֵּר אֶל בְּנֵי יִשְׂרָאֵל וְיִסָּעוּ )יד טו(
לו  אמר  ומתפלל,  עומד  משה  שהיה  "למדנו  רש"י  וביאר 
הקב"ה לא עת עתה להאריך בתפלה שישראל נתונין בצרה". 
ונודעה הקושיה, אם לא עכשיו אימתי? הלא כך לימדונו חז"ל 

ותמיד, שבעת צרה יש לנו לתפוס אומנות אבותינו בידינו ולה
תפלל לקב"ה. מדוע כאן העבודה בדיוק ההיפך, לא להתפלל? 
נתבונן ונראה. אדם ניגש לתפילה בשעה שהוא רוצה דבר מה, 

ועומדים לפניו ב' אפשרויות או יותר מכך, ויש לו רצון באפש
רות פלונית דוקא. נמצא יש כאן יש עצמי, יש כאן רצון עצמי. 
ים  בקריעת  העבודה  סוד  סוף.  ים  בקריעת  העבודה  סוד  זו 
סוף להגיע לביטול עצמי גמור שאין לי שום רצון כלל, והנני 
רוצה רק מה שהקב"ה רוצה. אם רצונו שיחיה אז הנני רוצה 
לחיות, ואם להיפך, להיפך. בשעה שבנ"י יצאו ממצרים, היה 
להם רצון לצאת, כדכתיב "ויזעקו ותעל שועתם אל האלקים 
מן העבודה, וישמע אלקים את נאקתם" )שמות ב, כב - כג(. עתה 
נדרש מהם עבודה גבוהה יותר, לא לרצות כלום, למסור את 
נפשם מסירות נפש גמורה לקב"ה, שאם רצונו ית"ש שאמות 
הנני עושה זאת בנפש חפיצה. תפילה במצב זה היא גריעותא 

ולא מעליותא. )בלבבי חלק ה עט(

וַיָּשָׁב הַיָּם לִפְנוֹת בֹּקֶר לְאֵיתָנוֹ )יד כז(
לשון של תוקף, לשון של חוזק, "איתן מושבך ושים  איתן 
בסלע קנך" )במדבר כ"ד, כ"א(, "נחל איתן", וכן ע"ז הדרך, ובהיפוך 
דבר  זה  דברים  של  ובפשוטם  תנאי.  אותיות  עולה  האותיות 
והיפוכו,  תנאי זהו דבר שאינו בגדר 'קביעא וקיימא', דייקא 
כן  הוא עומד על תנאי, אין לו מציאות של קביעות, לעומת 
איתן שהוא לשון של תוקף ושל חוזק, כל הויתו לכאורה היא 

הויה מוחלטת, הויה גמורה. 

של דברים, כידוע כל שני הפכים שורשם אחד,  ובפשוטם 
ולכן תנאי ואיתן שהם דבר והיפוכו הם אותם אותיות, האיתן 

והוא קבוע, הוא תוקף, הוא חוזק, והתנאי הוא עצם הדבר הב
לתי קבוע, הוא עומד ותלוי. 



ם לִָ צֵא תוֹרָה וּדְבַר ה' מִירוּשָׁ יּוֹן תֵּ י מִצִּ כִּ ד 

ליקוטים בפרשה

ובעומק יותר, כמו שדרשו חז"ל "וישב הים לאיתנו" 'לאיתנו' 
'לתנאו הראשון', שתנאי התנה הקב"ה עם הים במעשה ברא�
ושית, שכשיעברו בני ישראל ביציאתם ממצרים לצורך כניס

תם לארץ ישראל, יבקע להם הים. 

חז"ל,  כדרשת  תורה,  במתן  נוסף  תנאי  נתגלה  לכך  בנוסף 
בסיון,  בו'  ותלוי  עומד  בראשית  מעשה  שכל  השישי",  "יום 

ושהקדוש ברוך הוא התנה בשמים ובארץ, שאם מקבלים יש
ראל את התורה העולם מתקיים, ואם לאו, העולם חוזר לתהו 
ובהו. נמצא שהן המים והן הארץ עומדים על תנאו,  זה לא שני 
דברים נפרדים זה מזה, אלא זה שני שלבים ביציאת מצרים, 
השלב הראשון ביציאת מצרים הוא קריעת ים סוף,  'וישב הים 
לאיתנו  לתנאו', זה תנאי אחד, ושלב השני של היציאה שהוא 
מתן תורה, שאחרית היציאה הוא "תעבדון את האלקים על 
ההר הזה", נאמר בה יסוד של תנאי, שהשמים והארץ עומדים 

על מציאות של תנאי. 

בדין עגלה ערופה שנאמר להוריד  הוא  של דברים  ועמקן 
אותה אל נחל איתן, מהו נחל איתן, - יש בזה מחלוקת רש"י 
ורמב"ם )הל' רוצח ושמירת הנפש( בסוגיא בסוטה, שי' רש"י שנחל 
איתן זה נחל יבש, אין בו מציאות של מים, - כפשוטו נחל זהו 

ומקום שיש בו זרימה של מים, ונחל איתן הוא ההיפך מהזרי
מה שבנחל, זהו נחל איתן לשיטת רש"י, אבל שיטת הרמב"ם 

והיא להיפך, שנחל איתן זהו נחל שהמים רצים בו בתוקף וחו
זק, וא"כ שיטת רש"י ושיטת הרמב"ם הם דבר והיפוכו. 

וברור הדבר, ששורש התנאי הוא ב"וישב הים לאיתנו לתנאו 
והראשון", ושם היה את שני המצבים, את המצב שהמים נמ

צאים במקומם דייקא, בפרט כשהמצרים נכנסו לים שנעשה 
אז תוקף וחוזק של המים, "ימינך ה' נאדרי בכח ימינך תרעץ 
וכן ע"ז הדרך בעוד פסוקים, שמבואר שנעשה תוקף  אויב", 
ביבשה   הים  בתוך  עברו  ישראל  בני  במים, אבל מאידך,  וכח 
'איתנו  נמצא שגדר התנאי שנעשה,  ביובש,  היו  בחרבה, הם 
כשיטת  בחזקה  מים  מרוצת  יהיה  האם  תנאי  כאן  יש  תנאו', 
הרמב"ם, או שהדבר יהפוך למציאות של יבשה כשיטת רש"י, 

שזהו מה שבני ישראל הלכו בתוך הים ביבשה  בחרבה. 

וא"כ עומק מציאות התנאי, שהוא מגדיר את שני הצדדים 
ומאידך מציאות  מים,  וריבוי של  מים  האלו, מחד תוקף של 
של יבשה. ומכח כך להלכה למעשה נחל איתן צריך שיהא או 
כך או כך, שיטת רש"י ושיטת הרמב"ם, אבל זה מונח בהגדרה 
שזה שורש התנאי ביסודו, או חרבה יבשה או ריבוי של מים, 
ולכן  ה'תנאי',  של  הצדדים  שני  ה'איתן'  של  הצדדים  שני  זה 
ב'בפועל' של ה'איתן' הוא יכול לנטות לצד הזה ויכול לנטות 

לצד הזה, אלו הם שתי הצדדים של נחל איתן.

ים סוף שנ� כן, שזה מה שהתחדש בקריעת  יתר על   אבל 
עשה שם ה"וישב הים לאיתנו" לתנאו הראשון, דבר שעומד 
כמציאות לעצמו, אז כפשוטו הוא 'איתן', יש לו מציאות של 
הגדרת  מה  תנאי,  על  שעומד  ודבר  וקיימא',  כ'קביעא  קיום 
הדבר במה שהוא עומד על תנאי, אז כפשוטו הוא איננו תקיף 

הוא איננו חזק כמו שהוזכר בראשית הדברים. 

ואתם  לכם  ילחם  "ה'  השתא,  למתבאר  יותר  בעומק  אבל 
הדבר  של  העומק  מתגלה  לכם'  ילחם  ה'ה'  מצד  תחרישון", 

שכל תנאי הוא לא מתחיל ממקום התנאי, אלא הוא מתחיל 
מהמקום של מי שמתנה על הדבר, זה המקום שממנו מגיע 

כל תנאי בשורש הגדרתו היא שהוא מהמ ומציאות התנאי, 
קור העליון יותר של מי שמתנה את אותו תנאי, כשבאים לדון 

יוצר דבר שאיננו קבוע, אבל כש זה  ועל התנאי כשלעצמו, 
באים לדון על שורש מציאות התנאי, דהיינו כשבאים לדון על 

וה'מַתְנה', גדרו ומציאותו של הדבר מצד ה'מַתְנה', הוא השו
רש של הקביעות שבו. )בלבביפדיה ערך איתן(

וְהַמַּיִם לָהֶם חוֹמָה מִימִינָם וּמִשְּׂמֹאלָם )יד כב(
מיצר,  הגדרתה?  מה  מצרים  הרי  מצרים,  יציאת  נקרא  זה 
לא יצא משם עבד לעולם, כולו גבול. ביציאת מצרים כפשוטו 
יוצאים מהמקום שנקרא מצרים למדבר, זו הגדרה חיצונית, 
ודאי שכך זה כפשוטו שהרי אין מקרא יוצא מידי פשוטו, אבל 
בעומק התפיסה של יציאת מצרים היא שהמְצָרים יכולים כל 

הזמן לזוז וממילא אפשר לצאת ממצרים. 

ישראל נקראים עברים, לשון חז"ל הידוע בספרי מדוע הם 
נקראים עברים? מלשון 'עברי ימים', ובפרטות לענייננו דידן 
להם  שהמים  אצלם  התגלה  ימים,  בעוברי  להם  נתגלה  מה 
מים, חומה טבעית  אין חומה של  ומשמאלם.  חומה מימינם 
של מים עשויה ממים שקפאו וכשבאה השמש החומה נמסה, 

ואין כאן גבול גמור, בבני ישראל מתגלה שכל גבול אפילו בי
בשה הוא לא גבול של ממש, אלא רק ככוח שני. 

בראשית  שהוזכר  מה  בב'?  מתגלה  מה  יותר  בעומק  אבל 
הוא  הגבול  כוח  שכל  מתגלה  חידוד,  ביתר  ועכשיו  הדברים 

'בגילוי' מת כוח ראשון. כשהגבול מצד עצמו  וכוח שני, לא 
גלה שהוא כוח נוסף, החול מגביל את הים, לא קיים ים שיש 
סביב  חומה  נתחדשה  סוף  ים  בקריעת  עצמו.  מצד  גבול  לו 
שיוצרת גבול, "והמים להם חומה מימינם ומשמאלם" )שמות 
יד כב(, התחדש שיש גבול בתוך הים עצמו, זה השורש של מה 

שבני ישראל עברו בים. אצל בני ישראל מתגלה הגבול הזה 
"והמים להם חומה מימינם  שהחומה היא חלק מהים ממש, 
ומשמאלם", אבל זה לא גבול גמור, שהרי לפני שהם נכנסו לא 
היה כאן גבול ואחרי שהם יצאו אין כאן גבול, רק כשהם היו 

ובפנים עשה הקב"ה נס ונהיה גבול בתוך הים עצמו. אבל בעו
מק גם כשהם עזבו את הים הנס לא נגמר, הרי הים הפך להיות 

ויבשה "והמים להם חומה מימינם ומשמאלם", ובים עצמו נת
גבול של  ואילך מתגלה שכל  ומכאן  גלה הגבול של היבשה, 

יבשה באיזה מדרגה הוא נמצא? במדרגת הגבול של הים. 

ְ� ממצרים מגדירה בעומק שהמְצָרים עצמם אינם מ  יציאה 
צָרים גמורים. איפה התגלה שהמְצָרים אינם מְצָרים גמורים? 
הרי ביבשה המְצָרים הם מיצרים, וגם אם נאמר כל דאלים גבר 

והרי מִצְרים היו יותר חזקים, אז כפשוטו כנגד כך נאמר בקרי
עת ים סוף "ה' ילחם לכם ואתם תחרישון" )שמות יד יד( והוא יש 
לו יותר כוח מהם, זו הגדרה בפשטות. אבל בעומק 'ה' נלחם 

ולכם' הוא אין סוף, ולגביו אין חשיבות לגבולות, הוא יכול לש
נות אותם בכל עת ובכל שעה, זה נקרא יציאת מצרים בעומק. 
בליל  לא  הוא  ממצרים  הגמורה  היציאה  שזמן  הסיבה  גם  זו 
יצאו ממצרים הם נשארו  ביום ט"ו שהם  ביום ט"ו,  ולא  ט"ו 

ליקוטים בפרשה



ה בלבבי משכן אבנה | פרשת בשלח | תשפ"ו | #434 

ליקוטים בפרשה

והם  פתח  עשה  הקב"ה  מאי?  אלא  גבולות,  בתפיסת  עדיין 
יצאו, פסח על הפתח והם יצאו דרך הפתח ועדיין זה במדרגת 
גבולות. אבל בכ"א התגלתה במדרגת קריעת ים סוף תפיסה 

עמוקה יותר מיציאת מצרים, יציאה מהבחינה של גבולות. 

הג� שבעצם  היא  מצרים  ביציאת  יותר  העמוקה   התפיסה 
מתגלים  הם  כי  גמורים,  גבולות  לא  הם  מצרים  של  בולות 
עומק  זה  ומשמאלם",  מימינם  חומה  להם  "והמים  בבחינת 

הנקודה של שורש גאולתם של בני ישראל ממצרים. 

כשמשה רבינו מכה את הסלע במקום לדבר אליו  בעומק 
יוצאים בכל זאת, עומק הדבר הוא מים שיוצאים מן  והמים 

והצור, כלומר, זה שורש של מים שיוצאים ממצב קשה. בל
שון רבותינו 'צור' הוא מלשון צר - צמצום ומאותו שורש של 
גבול. מים שיוצאים מן הסלע אם הם יוצאים באופן של הכאה 
יוצאים  זה הופך להיות במדרגה של גבול קשה, אם הם היו 
ע"י האמירה היה מתגלה הגבול הרך, זה נקרא "עתיד מושיען 

של ישראל ללקות במים". 

נהפכו לדם,  ג"כ במים, המים  יציאת מצרים היתה  תחילת 
כלומר המים שמתגלה בהם הרכות נהפכו לדם שהוא שורש 
)משלי כג לא( מצד התי�  הדינים כידוע, "אל תרא יין כי יתאדם "

האדם  דם  "שופך  הדין  מידת  שורש  זה  הקלקול  ומצד  קון, 
)בראשית ט ו(. הזכרנו פעמים רבות דין מל�  באדם דמו ישפך "

שון די-ן, אז מה מתגלה במידת הדין? ה'די', שאמר לכל דבר 
את הגבול שלו, זה נקרא מידת הדין. מידת הגבורה היא מידת 
נעשה  ואיך  שנתבאר,  כמו  הגבול  מקום  זה  הגבורה  הדין, 
את  שמגביל  שבגבורה  ה'די'  שזה  הדין  מידת  מכוח  הגבול? 
הדבר. וכאשר הם יוצאים ממצרים ומתגלה בקריעת ים סוף 
מחיצות  אינם  הם  מדוע  גמורות,  מחיצות  אינם  שהמחיצות 

גמורות? כי רק האמירה הגבילה אותם.

של  בתפיסה  מונח  לא  כבר  זה  הסלע  את  מכים  אם  אבל 
ו"ויאמר אלקים", אלא יש כאן עכשיו כוח של שני דברים הבו

טשים זה את זה, שזה כוח הגבול כמו שהזכרנו, ומכח כך יצא 
המים. זה המדרגה שמשה רבינו במקום לדבר אל הסלע הכה 
את הסלע ונמצא שיש גבולות גמורים. אם יש גבולות גמורים 
אז אין יציאה גמורה ממצרים, אין יציאה גמורה ממצרים אז 

אין כניסה לארץ ישראל. 

והם צרי� יוצאים ממצרים  בני ישראל  את הדברים,   נחדד 
כים להכנס לארץ ישראל. במצרים מתגלים גבולות גמורים, 
גמורים.  גבולות  של  מציאות  שאין  מתגלה  באר"י  ולעומתה 
זהו שורש נקודת הדבר שמשה רבינו לא זוכה להיכנס לארץ 
ישראל, מצד זה שהגבולות של מצרים לא נעקרו לגמרי, אם 
הם לא נעקרים לגמרי אז גם אין כניסה שלמה לארץ ישראל. 

של  בתפיסה  מונח  לא  כבר  זה  הסלע  את  מכים  אם  אבל 
ו"ויאמר אלקים", אלא יש כאן עכשיו כוח של שני דברים הבו

טשים זה את זה, שזה כוח הגבול כמו שהזכרנו, ומכח כך יצא 
המים. זה המדרגה שמשה רבינו במקום לדבר אל הסלע הכה 
את הסלע ונמצא שיש גבולות גמורים. אם יש גבולות גמורים 
אז אין יציאה גמורה ממצרים, אין יציאה גמורה ממצרים אז 

אין כניסה לארץ ישראל. 

בני ישראל עוברים את הים בכדי לצאת ממצרים ולהיכנס 

ולארץ ישראל, כלומר, הים מגלה את התפיסה של יציאה מת
גבולות של ארץ ישראל.  גבולות מצרים לתפיסה של  פיסת 
מצרים הגדרתה היא מיצר-ים, אבל יש את המיצר עצמו, ויש 
לו עוד מיצר נוסף. כלומר, עיקר המיצר של מִצְרים מה הוא? 
מְצָרים לכשעצמם, ויש עוד מיצר נוסף שהוא מְצָרים של ים. 
בשורש השורשים יש כזו מדרגה שנקראת מיצר של ים, אבל 
הוא  מצרים  של  המיצר  גמור,  מיצר  מתגלה  במצרים  בגילוי 
זה  זה מיצר בפנימיות, אבל לא  יותר. המיצר-ים  מיצר רחב 

הגילוי של מצרים לכשעצמה. 

אר"י  של  הגבול  שזהו  ימה  נקרא  שמערבה  ישראל  ארץ 
ומגלה שבאר"י יש שתי תפיסות של גבולות. כשזוכים מה הג

זוכים אז מה עיקר גבול  בול של ארץ ישראל? ימה, וכשלא 
ארץ ישראל? הגבולות כפשוטו של ארץ ישראל. 

ביאור, יסוד של עפר זה עיקר הגבולות שמתגלים  וביותר 
ביבשה, היסוד של גבולות שמתגלים בים הוא כמובן לא עפר, 
אז כפשוטו הגבולות הם ממש במים, אבל בעומק יותר גבול 
הרי  הגלים  יתפשטו.  לא  שהגלים  יעבורון  לבל  לים  שמתי 
בנויים על יסוד הרוח, זהו העומק שמצד הרוח זה היה צריך 
אותה  את  מפקיע  לים"  שמת  "גבול  והחול  יותר,  להתפשט 
כנגד עפר,  גבול לרוח  אין  רוח. בעצם התפיסה  מציאות של 
זה  כפשוטו  עפר  של  גבול  מצמצם,  והעפר  מתפשטת  הרוח 
רק  ים הרוח עומדת להתפשט,  בגבול של  ואילו  גמור,  גבול 
בים  הגבול  אותו.  מצמצם  העפר  גבול  משורש  שהוא  החול 
הוא העפר, כוח חיצוני שמצמצם אותו, והצמצום לא נמצא 
בארץ  שמתגלה  התפיסות  שתי  זה  עצמו,  בתוך  וביה  מיניה 

ישראל ולזה משה רבינו לא זכה להיכנס. 

ישראל  לארץ  זכה  כן  משה  ההארה  מעין  יותר,  ובדקות 
שמתרחבת, בשנים וחצי השבטים שקיבלו את חלקם מחוץ 
להתפשט,  שעתידה  אר"י  הרחבת  בסוד  שזה  ישראל  לארץ 
ניצוץ של אותו הארה, אבל משה לא זכה להארה  והיה כאן 

הגמורה בתוך ארץ ישראל עצמה.

)בלבביפדיה ערך גבול(

וַיֹּאמְרוּ אִישׁ אֶל אָחִיו מָן הוּא כִּי לֹא יָדְעוּ מַה הוּא 
)טז טו(

הענין. כל בחינת שם, היא הגדרת הדבר לפי תפי�  ביאור  
התג בלא  לעוה"ז  שירד  רוחני  דבר  היה  והמן  המקבל.  וסת 

שמות. ולכך לא ידעו מה שמו. כי לפי תפיסת עוה"ז, אין לו 
שם. כי נשאר רוחני. ולפי התפיסה הרוחנית לא נקרא, שהרי 
ירד לעוה"ז. ולכך נקרא מן, גימ' מלך, בחינת מלכות. ומשם 
כלי.  שם,  נחסר  מן  ולבחינת  כלי.  כלומר  שם,  בחינת  שורש 

והבן. )תורת הרמז(

וְהָעֹמֶר עֲשִׂרִית הָאֵיפָה הוּא )טז לו(
בתורה הוזכר כמה וכמה פעמים המידה של איפה, זה נאמר 
ביחס למן שהיה עומר לגולגולת שהוא עשירית האיפה, וזה 

נאמר ביחס למנחות ששיעורם הוא עשירית האיפה סולת. 

שכאשר הוזכר בגדרי דיני תורה 'איפה', לא מוזכר  כלומר, 



ם לִָ צֵא תוֹרָה וּדְבַר ה' מִירוּשָׁ יּוֹן תֵּ י מִצִּ כִּ ו 

ליקוטים בפרשה

דין של שיעור של איפה, אלא מוזכר דין של 'עשירית האיפה', 
– במן זה לא שיעור לדינא, אבל הוא היה בפועל, שהמציאות 
היתה שירד עומר לגולגולת, עשירית האיפה לכל אחד ואחד, 
ועוד,  גדול,  כהן  ובמנחת  סוטה  במנחת  מנחות,  בדיני  אבל 
נאמר דין של מנחה של עשירית האיפה, אבל אין דין בתורה 

ושיסודו הוא 'איפה', ויסוד הדין איפה שנאמר, זה ביחס לע
שירית האיפה, זה גדר מידת האיפה. 

איפה  בתיבת  יש  איפה,  שנקראת  המידה  פשוטה,  ובלשון 
עשירית  שבדבר,  ה'עשירית'  זה  כלומר,  וי',  א'  האותיות  את 
ה–פה  של  עשרה  חלקי  אחד  כלומר,  אי–פה,  הא'.  הוא  מהי' 

דהיינו של הפֶּה, זה המידה הנקרא איפה. 

גמ�ו שכל ההגדרה של מידת איפה, היא לא מידה   והיינו ,
רה לעצמה, אלא הגדרת הדבר הוא, שאיפה זהו כח שמגלה 
את ה–אחד חלקי עשרה, הוא גופא העומק של הגילוי שנקרא 

איפה. 

זה לא כמו כל מידה ומידה שאפשר לחלק אותה לעשרה, 
מה  כל  שחודד  שכמו  אלא  ממנה,  עשירית  בידינו  יש  שאז 

'עשי לדין  ביחס  רק  זה  בתורה,  איפה  של  המידה  ושמוזכר 
מונח  איפה,  שנקרא  עצמה  שבמידה  כלומר,  האיפה',  רית 

ה'עשירית' שבה, – זוהי ההגדרה. )בלבביפדיה ערך איפה(

הֲיֵשׁ ה' בְּקִרְבֵּנוּ אִם אָיִן )יז ז(
תחילת ביאת עמלק להלחם עם ישראל, הוא לאחר שכתוב 
)שמות יז, ז( "ויקרא שם המקום מסה ומריבה על ריב בנ"י ועל 

עומק  כלומר  אין".  ה' בקרבנו אם  היש  ה' לאמר  את  נסותם 
במדר אז  היו  שבנ"י  ענינה,  אין  אם  בקרבנו  ה'  היש  ושאלת 

גת מעבר מהשגת בחינת יש להשגת בחינת אין, וזהו בחינת, 
נסיון  ה' בקרבנו אם אין". כלומר  ה' לאמר היש  "נסותם את 
לצאת מבחינת יש, ולהכנס לבחינת אין. ולכך מיד אח"כ בא 
עמלק, שהוא אין בטומאה, והוא המנסה למנוע את הכניסה 
את  המביא  הוא  דקדושה  ספק  עומק  והנה  דקדושה.  לאין 
האדם לידי ביטול , לידי אין, ובזה נכנס לאין דקדושה. שע"י 
שזהו  הבנה  מכח  שמחה,  מתוך  האדם,  אפסיות  את  שמכיר 

מתב גופא  בזה  כלל,  דעת  וחסר  בטל  שירגיש  ית"ש  ורצונו 
טל לבוראו, ומשיג את האין, את התכללות, וכל זה ע"י ספק 
דקדושה. וכשם שעמלק, ספק דעמלק, הוא כח הרע הגמור 

וושורש השורשים של הרע, כן ספק דקדושה, הוא הכח לה
עולם.  בבורא  התכללות  הגמורה,  לשלמות  האדם  את   ביא 

)בלבבי חלק ה' סה(

וַיָּבֹא עֲמָלֵק וַיִּלָּחֶם עִם יִשְׂרָאֵל בִּרְפִידִם )יז ח(
בחז"ל כשרפו ידיהם מן התורה בא עמלק, לכאורה  איתא 
קשה עדיין היה בידם מצוות, אז ולמה לא עמדה להם זכותם? 
)יש�  ביאור הענין, עמלק זה כח של ראשית מול ראשית כידוע 

ראל נקראו ראשית "קודש ישראל לה' ראשית" ועמלק נקרא "ראשית גויים 

עמלק"(, כל זמן שהיה בהם רק הבחנה של כח שנקרא מצווה 

אפי' אם היה להם תורה בבחינה של מצוות כי הרי רפו ידיהם 
מן התורה אז התורה הפכה אצלם לבחינה של זמן, ובבחינה 
זאת היא יכולה רק להלחם כנפרדות מול נפרדות. אבל עמלק 
אין השם  בנקודת האחד,  נלחם  שהוא מכח הראשית שהוא 
שלם ואין הכסא שלם עד שימחה זרעו של עמלק ואז "ועלו 

המלו לה'  והיתה  עשיו  הר  את  לשפוט  ציון  בהר  ומושיעים 
כה" "ביום ההוא יהיה ה' אחד ושמו אחד, ולכן כשרפו ידיהם 
מן התורה והתורה שבהם היתה בבחינה של זמן אז הם ירדו 

ולמדרגה של מצווה ואז "ויבוא עמלק וילחם עם ישראל בר
פידים". )שיעורי בלבבי מהר"ל(

וִידֵי משֶׁה כְּבֵדִים )יז יב(
ענין כבדות ידים. יד היא בחי' מלכות, נוק'. ונשים עצלניות, 

בחינת כבידות. )תורת הרמז(

וַיַּחֲלשׁ יְהוֹשֻׁעַ אֶת עֲמָלֵק )יז יג(
ושם  בעמלק,  להילחם  יהושע  את  שלח  ע״ה  רבינו  משה 
של  בסיומו  אולם  השמש׳.  בא  עד  אמונה  ידיו  ׳ויהי   - נאמר 
וי�ח ׳אותו היום זרעו של עמלק לא נכרת כליל, כפי שנאמר ׳

החליש  רק  הוא  חרב׳,  לפי  עמו  ואת  עמלק  את  יהושע  לש 
על  נצטוו  ישראל  ואכן  לגמרי.  אותו  כרת  לא  אך  עמלק  את 
אויביך  מכל  לך  אלקיך  ה׳  בהניח  ׳והיה  עמלק  זרע  הכרתת 
מסביב וגו׳ תמחה את זכר עמלק מתחת השמים לא תשכח׳, 
אך הכרתת אומת עמלק זוהי המלחמה החיצונית בהם. אולם 
)עמלק בגימט�  בפנימיות, עניינו של עמלק  שהוא כוח הספק 

ריא ספק(. אם כן, מהות המלחמה הפנימית בו, היא ביטול כוח 

הספק שמערער את כוח האמונה. על פי זה מובן, כי עיקרה 
הע היא  הזה,  עולם  קיום  שנות  אלפי  בששת  העבודה  ושל 

וחיזוק תוקפה של כוח האמונה. כאשר האמונה תאיר  מדה 
בעולם בשלמות ויגמרו כל הספקות, ממילא זרעו של עמלק 
הבא,  עולם  למדרגת  נתעלה  אז  כליל.  יוכרת  לגמרי,  יתכלה 
הנבראים.  מדרגת  עיקר  ויהיה  יזרח  הגמור  הביטחון   וכוח 

)דע את ביטחונך עמוד 29(

ליקוטים בפרשה



ז בלבבי משכן אבנה | פרשת בא | תשפ"ו | #433 

סוגיות מחשבה בפרשה

ירדו במצולת כמו אבן )שמות, טו, ה(
רדפיהם  ואת  יא(  ט,  )נחמיה,  כתיב  וכן 

השלכת במצולת כמו אבן במים עזים.

פ”ה(  שירה,  מסכת  דר”י,  )מכילתא  ואמרו 
בינונית,  מכה  היתה  היא  אבן  כמו 
הרשעים היו מטורפין כקש, הבינוניים 
כעופרת  צללו  שבהן  הפקחים  כאבן, 
ושורש  בינוני(.  לשון  )אבן,  אדירים  במים 
עונש זה במכת ברד, שנעשה כאבנים, 
נגלה  כך  ומעין  לתתא.  מלעילא  וירד 
כאבן  לקבר  שיורד  אדם  כל  אצל 
יז(  קטו,  )תהלים,  ברד”ק  כמ”ש  דומם, 
ודומה הוא הקבר, שהגוף בו כמו אבן. 
מקום  רק  לא  כך  נגלה  המצרים  ואצל 

קבורתם, אלא כך “צורת” מיתתם.

ההוא(  בעת  ד”ה  פ”י,  )עקב,  אלשיך  ועיין 
עם  מאבן(  )שהיו  הלוחות  היו  כי  וז”ל, 
בתוכם,  וחקוקים  הכתובים  הדברים 
שהנשמה  בקרבו,  שהנשמה  כגבר 
מקרבו  ובצאתה  רגליו,  על  מוליכתו 

כבא  כן  על  אבן,  כמו  כבד  גופו  ישאר 
והנה פרחו  וירא את העגל, ראה  משה 
האותיות ונשארו כבדים על ידיו. עיי”ש. 
ובעומק, שבירת הלוחות הוא בבחינת 
אלמלא  כי  אבן,  כמו  במצולות  ירדו 
קבלו תורה, נהפך העולם לתהו – תהום. 
וכאשר חטאו בעגל מעורר כח התהום, 
בבחינת  הוא  הלוחות  שבירת  ולכך 
אבן  ושורש  אבן.  כמו  במצולות  ירדו 
שירדה, היא שורש לידת ארמילוס )עיין 
וכח  המלכים(.  עשרת  מדרש  המדרשים,  אוצר 

דקלקול של ירידת האבנים נגלה שוב, 
כמ”ש במזרחי )במדבר, יד, ט( וז”ל, ולמה 
שהיו  האבנים  לקבל  כדי  הענן,  ירד 
זורקים עליהם, כמ”ש במד”ר, וכבוד ה’ 
נראה, מלמד שהיו זורקים בהם אבנים, 
נגלה  כך  ומעין  עכ”ל.  מקבלם.  והענן 
אצל כל חייב סקילה שנסקל באבנים. 
אבני  תשתפכנה  מש”כ  בבחינת  והוא 

קודש בראש כל חוצות.

אבנים  עמו  להם  ירד  במן  ולהיפך 
ע”א(.  עה,  )יומא,  כמ”ש  ומרגליות,  טובות 
אב- אבן,  במדרגת  זו  ירידה  ושורש 

האב,  מן  ונמשך  יורד  שהבן  כנ”ל,  בן, 
ויורד ממדרגת אב למדרגת בן. ובעומק 
ירידה זו יוצרת עליה לאב, שעי”ז נקרא 
אב. והוא כמשל של דלי מים ששואבים 
בבור ע”י ב’ דליים, ומשים באחד אבן, 
ע”א,  לא,  סנהדרין,  )עיין  המים  עולה  ועי”ז 
אין  בפרק  ואמרו  ודו”ק.  השועל(  במשל 

בן  בר”י  מעשה  ת”ר,  ע”ב(,  )יד  דורשין 
זכאי, שהיה רוכב על החמור, וכו’, מיד 
ונתעטף  החמור  מן  זכאי  בן  ר”י  ירד 
וישב על האבן תחת הזית, וכו’, אפשר 
ושכינה  מרכבה  מעשה  דורש  אתה 
עמנו ומלאכי השרת מלוין אותנו ואני 
ארכוב על החמור. ודייקא ירד וישב על 

האבן, ירידה שיש בה עליה, כנ”ל.

בגדל זרועך ידמו כאבן )שמות, טו, טז(
ט(  שירה,  מסכת  דר”י,  )מכילתא  ואמרו   
כיון שיצאו ישראל מן הים, כנס עמלק 
ישראל,  עם  ונלחם  ובא  אוה”ע  כל  את 
ונתפלל משה באותה שעה, ודממו כולן 
ידמו  זרועך  בגדול  נאמר  לכך  כאבן, 
כאבן. ד”א, כיוון שנכנסו מרגלים לא”י, 
כל מי שהיה אומר אלה מרגלי ישראל 
שעברו  כיוון  ד”א,  כאבן.  דומה  היה 
מלכי  כל  נתקבצו  הירדן,  את  ישראל 
וכו’,  ישראל  עם  ונלחמו  ובאו  כנען 
ודממו  יהושע  התפלל  שעה  באותה 

כולן כאבן.

ועיין רש”ר הירש על אתר, וז”ל, ידמו 
כאבן – כל ההתחרשות ממלאת אותם 
משורש  “ידמו”  מקפיאה.  “תדהמה” 
ההויה,  חידלון  ל”תמם”,  קרוב  “דמם”, 
ופירוש  ח(,  לד,  )דברים,  בכי”  ימי  “ויתמו 
“דמם”, חידלון העשיה להיות גוף ללא 
מעש וללא תנועה. עכ”ל. והיינו שיורד 
עיין  דמיון,  מלשון  )ולא  “דומם”  למדרגת 
ועיין  מדבר.  היפך  והוא  ד(,  סימן  בו,  כל 

כאשר  וז”ל,  מז(  פרק  ה’,  )גבורות  מהר”ל 

בגדול   - עליונה  מדרגה  לקנות  באים 
זרועך ידמו כאבן – המקטרגים יסתמו 
פיהם וידמו כאבן, עד כי יקנו מדרגתם 

ומעלתם.

בקדושת  יעויין  הדברים,  וביאור 
וגו’,  כאבן  ידמו  טז(  טו,  )בשלח,  לוי 
והאותיות  תנועות,  ויש  אותיות  דיש 
והתנועות  חיות,  להם  אין  בעצמם 
כן  ע”א(,  ח,  הקדמה,  )תיקו”ז,  אותם  מחיות 
הענין, העולמות מרמזים על האותיות, 
התנועות.  על  מרמזים  שבהם  והחיות 
ונבקע  הטבע  שינוי  שהיה  עתה  ולכן 
הים, ונפל עליהם אימתה ופחד, ונטלה 
לאותיות  רק  נדמו  אז  מאיתם,  חיותם 
אותיות  נקרא  דאבן  וידוע  חיות.  בלי 
וכו’,  אבנים  שני  מי”ב(  )פ”ד,  בס”י  כמ”ש 
חיותם  שניטלו  זרועך”,  “בגדול  וזהו 
לאותיות  היינו  כאבן”,  “ידמו  מאיתם, 

בלבד בלי חיות.

אמת  באמרי  מצינו  נוסף  וביאור 
ידמו  זרועך  בגדול  וז”ל,  תרס”ט(  )ר”ה, 

לב  על  פחד  שנופל  מה  שכפי  כאבן, 
כל  מתבטלים  כן  היצה”ר,  שזהו  האבן 
)דרוש  שערים  מבוא  ועיין  המקטרגים. 
שיפלו  כאבן,  ידמו  וז”ל,  הלבנה(  ברכת 

העולם  מן  ויתבטלו  אבן,  כמו  למטה 
בסוד בלע המות לנצח. 

היצה”ר,  “עשה”,  מצות  שבסוד  והבן 
לב אבן, פועל “שב ואל תעשה”, דומם 
שאינו עושה, כנ”ל. ובסוד ל”ת, היצה”ר 
וכאשר  עבירה.  של  פעולה  מחדש 
מכניעים אותו נהפך לאבן דומם שאינו 
)תיקונים  רמח”ל  ועיין  פעולה.  מחדש 
דאתמר  צרעה  ודא  לח(  תיקון  חדשים, 

דמלה,  ורזא  וכו’,  הצרעה  את  וגם  בה 
מאי  וכו’,  ופחד  אימתה  עליהם  תפול 
צרעה, אלא דא )בגימט’( שס”ה, וכו’, רזא 
מסאבין  אתקיפו  דתמן  ל”ת,  דמצות 
בגדול  במאי  אתאבידו,  ומתמן  אלין 
זרועך, וכו’, כדין ידמון כאבן. מאן אבן, 
אלא כאבן, כההיא אבן ידיעה ודא ליל’, 

אבן נגף, עיי”ש.



םח  לִָ צֵא תוֹרָה וּדְבַר ה' מִירוּשָׁ יּוֹן תֵּ י מִצִּ כִּ

סוגיות מחשבה בפרשה

 ותקח מרים הנביאה אחות אהרן את התף בידה ותצאן כל הנשים אחריה בתפים ובמחלת 
)שמות טו, כ(

וכי  י(,  פ  וישלח  רבה  )בראשית  ואמרו 
והלא אחות שניהם  אחות אהרן היתה 
היתה, אלא לפי שנתן אהרן נפשו עליה 
נפשו  ומסר  שמו.  על  נקראת  לפיכך 

עליה, היינו בשעה שנצטרעה.

אהרן  אחות  ע”ב(,  יב  )סוטה  ואמרו 
אמר  עמרם  רב  אמר  משה,  אחות  ולא 
רב,  נחמן אמר  רב  לה אמר  ואמרי  רב, 
מלמד שהיתה מתנבאה כשהיא אחות 
שתלד  אמי  עתידה  ואומרת  אהרן, 
שנולד  וכיון  ישראל,  את  שמושיע  בן 
משה נתמלא כל הבית כולה אור, עמד 
בתי  לה  ראשה, אמר  ונשקה על  אביה 
נתקיימה נבואתיך. וביאורו שהתנבאה 
קודם שנולד משה, אחר שנולד אהרן. 
היה  נבואתה  מדרגת  כח  כי  ובעומק, 
משה  לעומת  ומכוחו,  לאהרן  שוה 
לעין  גבוהה  היא  נבואתו  שמדרגת 
עבדי  כן  ‘לא  ז(  יב  )במדבר  כמ”ש  ערוך, 
משה בכל ביתי נאמן הוא’. ועיין רש”י 
על אתר, וכלי יקר ופנים יפות והעמק 

דבר.

מרים  בין  יחסיות  גדרי  כמה  ומצינו 
לאהרן, וזהו גדרים בגדרי ‘אחות אהרן’.

דרך  כא(,  י  )בראשית  הרמב”ן  וכתב 
באחיו  הגדול  אל  הקטן  ליחס  הכתוב 
ולא אל הנולד אחריו, וכן מרים הנביאה 
להזכיר  וטעם  כ(.  טו  )שמות  אהרן  אחות 

זה כלל, לומר כי הוא אחי הנכבד שוה 
אליו בכבודו, עכ”ל עיי”ש.

וז”ל,  אתר  על  הרמב”ן  כתב  ועוד 
כי מפני שהוזכרו בשירה  הנכון בעיני, 
רצה  אהרן,  הוזכר  ולא  ומרים,  משה 
אהרן’  ‘אחות  ואמר  להזכירו,  הכתוב 
הגדול,  אחיה  שהוא  ‘לו’,  כבוד  דרך 
שגם  אליו,  מתיחסת  הנביאה  ואחותו 
הוא נביא וקדוש ה’, עכ”ל עיי”ש. ועיין 
וז”ל, דכשנולד משה,  יהונתן  בתפארת 
הנבואה  כל  לעצמו  נטל  משה  היה 
מישראל, נמצא כשנולד משה לא היה 
‘ותקח  שאמר  וזהו  כלל,  נביא  שום 
נביאה  היתה  ואימת  הנביאה’,  מרים 
אבל  לבד,  אהרן’  ‘אחות  כשהיתה 
כשנולד משה והיתה גם כן אחות משה 

פסקה הנבואה ממנה, עכ”ל.

וז”ל,  יט(  לב  )שמות  בחיי  רבינו  וכתב 
שכתוב  וזהו  צדק,  כוכב  כנגד  והתוף 
את  אהרן  אחות  הנביאה  מרים  ‘ותקח 
לו  וסמך  אהרן  הזכיר  בידה’,  התוף 
‘את התוף’, לפי שאהרן היה כולו צדק, 
‘צדק לבשתי  יד(  )איוב כט  כענין שכתוב 
כאשר  ולפי”ז  ודו”ק.  עכ”ל  וילבשני’, 
ועיין  אהרן,  מכח  זהו  התוף  את  לקחה 

תולדות יצחק.

מרים,  למה  וז”ל,  כתב  כהן  ובשפתי 
נשתעבדו  שנולדה  שמיום  לפי  אלא 

רך,  בפה  היה  וקודם  בפרך,  ישראל 
ולזה נקראת ‘מרים’ על שם ‘וימררו את 
גדא,  ביש  לה  קורין  והיו  וכו’.  חייהם’ 
‘אחות  ואמר  וכו’.  רע  במזל  שנולדה 
וחרפה  עלבון  שומעת  שהיתה  אהרן’, 
כמו אהרן, שהיה עלוב ושומע חרפתו, 
אשר  העגל  ‘את  לה(  לב  )שמות  שנאמר 

עשה אהרן’ וכו’, עכ”ל.

ובחתם סופר כתב וז”ל, במיתת אהרן 
ישראל’,  בית  כל  אותו  ‘ויבכו  כתיב 
ישראל’,  ‘כל  נאמר  לא  ובמשרע”ה 
שהיה אהרן מרוצה לעם יותר על שהיה 
רודף שלום, ונראה שהיתה מרים אחות 
אהרן בענין זה, שהיתה ג”כ מרוצת לכל 

הנשים, עכ”ל.

ושמעתי  וז”ל,  כתב  יוסף  ובפרדס 
ז”ל,  מסוכוטשוב  הקדוש  מהגאון 
ולא  אהרן  אחות  דכתיב  הא  ליישב 
אחות משה, דהיה קשה למרים, אמאי 
ולא אהרן,  לא הוזכר בשירה רק משה 
ורק דלויים רק בשיר, וכהנים בעבודה, 
וזה  בשירה.  ומחוייב  לוי  היה  ומשה 
‘ותקח מרים התוף בידה’, שיהיה שירה 
בכלי,  הוא  דהרי  עבודה  והוי  בכלי, 
בהשירה  הוזכר  ולכן  בכהנים,  ועבודה 

אחות אהרן הכהן, עכ”ל

ויאמר משה אל אהרן קח צנצנת אחת ותן שמה מלא העמר מן והנח אתו לפני ה’ למשמרת 
לדרתיכם )שמות טז, לג(

ומצינו כמה טעמים מדוע היה זה ע”י 
אהרן ולא ע”י משה.

ויקח  וז”ל, לא אמר  בחיי  רבינו  כתב 
והיה  שמה,  ויתן  אחת  צנצנת  משה 
נבחר  לא  אהרן  שהרי  כן,  לומר  ראוי 
עדיין לכהן, ואחרי זאת מצינו כי משה 
היה המקריב והמקטיר ראשונה באהל 
לאהרן.  הכהונה  שנתנה  עד  מועד 
ויתכן שנאמר כי מה שצוה בזה לאהרן, 
מורי  הלוים  הכהנים  כי  לרמוז  שבא 
יהיו  מאהרן,  לצאת  שעתידין  התורה 
כאוכלי  בעמל,  ולא  בהרוחה  מזונותם 
ד(  לא  ב  הימים  )דברי  שכתוב  וכענין  המן, 
‘ויאמר לעם ליושבי ירושלם לתת מנת 
הכהנים והלוים למען יחזקו בתורה ה’’, 

עכ”ל עיי”ש.

וז”ל,  כתב  לב(  )פסוק  כהן  ובשפתי 
ולזה היה על ידי אהרן, לפי שהוא איש 
מהחסד,  המזון  להם  שיבוא  כדי  חסד, 
שנאמר  לעולם,  נמנע  אינו  שהחסד 
)תהלים נב ג( ‘וחסד אל כל היום’, שאילו 

היה נמנע היה העולם נחרב כי לא היה 
אולם  עיי”ש.  עכ”ל  הדין,  לסבול  יכול 

שורש המן ירד ע”י משה.

הרוקח )הובא בחומת אנך על אתר(  וכתב 
ר”ת  ה’עומר’,  מ’לא  ש’מה  ‘ותן  וז”ל,  
יורד  היה  משה  שבזכות  לרמוז  משה, 
על  להגין  כדי  קיים  הוא  ועדיין  המן, 
ישראל אפילו לעתיד לבא, עכ”ל. וכתב 
ס”ת  צנצנ’ת,  ק’ח  אהר’ן  וז”ל,  עוד  שם 

נחת.

והבן ‘שירידת’ המן היה בזכות משה, 
למשמרת  הנחתו  היינו  נחת,  ואילו 
ע”י  היה  המן,  של  מנוחה  מקום  עולם, 
אהרן, ולכך יצטרך משמרת למן, כי כל 
זמן שחי משה ירד המן בזכותו )תענית ט 

ע”א(, וכשמת פסק.



בלבבי משכן אבנה | פרשת בשלח | תשפ"ו | #434 

שולחן ערוך עם ביאור בלבבי משכן אבנה

ט 

סימן כב' - סעיף א':  קנה טלית ועשה בו ציצית מברך שהחיינו דלא גרע מכלים. הגה: ואם 
לא בירך בשעת עשייה מברך בשעת עטוף ראשון.

בירור הלכה - סעיף ד'
זמן  א.  לברך.  מתי  בהם  לדון  שיש  הראויים  זמנים  ג'  ישנם 

הקניה. ב. זמן שעשה בו ציצית. ג. זמן שמתעטף או לובש.
כמו כן ישנם ג' חלקים שיש לדון בהם האם לברך עליהם. א. 
הטלית. ב. הציצית. ג. עשיית המצוה. ונבאר עתה בס"ד חלק זה.

טלית  על  שמברך  המחבר  שכתב  כיון  כפשוטו  הטלית.  א. 
מדין  עצמה  הטלית  על  לברך  אפשר  א"כ  חדשים,  כלים  מדין 
כלים חדשים. אולם אם כל טלית זו אין עיקרה ללבוש אלא על 
מנת שיהא לו אפשרות לקיים מצות ציצית, כבר דנו הראשונים 
והאחרונים האם מברכים על קנין חפצא של מצוה, כי מחד זהו 
לצורך  אלא  אינו  הקנין  כל  מאידך  אולם  לברך,  וראוי  "קנין" 
וכפשוטו  שמברך.  ה"ט(  פי"א,  ברכות,  )הלכות  הרמב"ם  ודעת  מצוה. 
שמברך על המצוה )עיין פמ"ג, א"א, אות א(. אולם בערוך השולחן )אות ג( 
כתב וז"ל, ויותר נ"ל דגם כוונת הרמב"ם היא לא משום המצוה, 
אלא מפני קנין החפץ, עכ"ל. ובכף החיים )אות ו( כתב וז"ל, עכשיו 
בשעת  אם  כי  המלבוש  על  שהחיינו  לברך  שאין  העולם  מנהג 
כן  דנהגו  נ"ל  והטעם  עיטוף,  בשעת  הטלית  על  וכן  ההלבשה 
שלא  בו  יחזור  שמא  דחיישי  משום  הקניה  בשעת  מברכי  דלא 
לאחר  במתנה  ליתנו  או  וימכרנו  ויחזור  סיבה  מאיזה  ללובשו 
על  הברכה  שכל  לצד  לעיין  ויש  עכ"ל.  לחנם,  ברכתו  ותהא 

ה"קנין" אם ראוי לברך.
וז"ל,  א(  )ס"ק  במג"א  כתב  הקנייה,  בשעת  לברך  לא  טעם  עוד 
אז מברך  ראוי ללבוש,  כמות שהוא שהוא  בגד  דוקא כשקונה 
מברך  אז  מלבושים  ממנו  ועשה  בגד  קנה  אם  אבל  שהחיינו, 
וז"ל,  כתב  רע"א  בהגהות  אולם  עיי"ש.  עכ"ל,  לבישה,  בשעת 
היינו דהכא כיון שאינו ראוי ללבישה בשעת הקנין דלא נעשו 
בו ציצית אינו מברך אז שהחיינו, עיין עוד בדבריו נפק"מ בין 

בדבריו לבין דברי המג"א.
ב. הציצית. כתב בלבוש וז"ל, העושה ציצית בטלית ישן שיש 
לו וכו', אין צריך לברך שהחיינו וכו', שאין שמחה בציצית לבדן 
בלא טלית, והרי הטלית הוא ישן, עכ"ל. ויש לדון בדבריו, שאף 
שאין שמחה בציצית לבדן בלא טלית, אבל יש שמחה בציצית 

עם טלית ישן, שמחה בציצית, ודו"ק.
ברכה  איכא  אי  הראשונים  בכך  נחלקו  המצוה.  עשיית  ג. 
בעשיית מצוה של ציצית. ועיין בהרחבה ב"י ב"ח ושאר נושאי 

כלים שהרחיבו רבות בנידון זה.

הלכה פסוקה - סעיף ד'
קנה טלית ועשה בה ציצית, מברך שהחיינו, יש המברכים 

בשעת עשייה, ויש המברכים בשעת עיטוף ראשון.

פירוש על דרך הסוד - סעיף ד'   
כתב בפרישה )יו"ד, רפט, אות א( וז"ל, טלית ובגד שלובשו 
שמברך עליו שהחיינו, שהוא משום "שמחה", עכ"ל. וזהו גם 
ועשה  טלית  קנה  בשו"ע,  וכמ"ש  בציצית  חייב  שאינו  בטלית 
בו ציצית, מברך שהחיינו, דלא גרע )הטלית( מכלים חדשים, 
ה(  )ס"ק  החיים  בכף  וכתב  היטב.  ובאר  ועיין מג"א  עכ"ל. 
וז"ל, טלית קטן אם עשאו מדבר שאינו חשוב ואינו שמח בו, 

לא יברך שהחיינו, חסד לאלפים, עכ"ל.
וז"ל, אבל העושה ציצית )חדשה( בטלית ישן,  וכתב הלבוש 
אף שלא היה בו ציצית מעולם, אין צריך שהחיינו, דלא קביע 
חדש,  טלית  בלא  בציצית  שמחה"  "וליכא  ציצית,  לעשות  זמן 
עכ"ל. ועיין אליה רבה )ס"ק א(. וש"ך )יו"ד, כח, ס"ק ה( 

מקורות בראשונים לכך.
וכתב הש"ך )יו"ד, כח, ס"ק ה( וז"ל, מברך שהחיינו, ז"ל 
הגהת מנהגים שהביא בד"מ דכסוי הוי מצוה, כדאמרינן בזכות 
שאמר אברהם ואנכי עפר ואפר, זכו לבניו לשני מצות )לכיסוי 
הדם ואפר פרה אדומה( וכו'. ואין לומר דכסוי דכיון דבזכות 
אמרינן  אדרבה,  דהא  שמחה,  חשוב  הוא  ואפר,  עפר  אנכי 
בפרק כיסוי הדם )פח, ע"ב( ואמר רבא בשכר שאמר אברהם 
אבינו אם מחוט ועד שרוך נעל זכו בניו לב' מצות, לחוט של 
תכלת, ורצועה של תפילין וכו', עכ"ל, עיי"ש כל דבריו. וא"כ 
יש  בציצית  שאף  ס"ל  שם,  המנהגים  הגהת  לדברי  לכאורה 
שהחיינו, אולם לא מדין כל הציציות, אלא מדין תכלת, אולם 

הקשה בש"ך על כך, ודו"ק. 
ושורש טלית שזכו לה ישראל, אמרו חז"ל שכתיב )בראשית, 
שניהם  שכם  על  וישימו  השמלה  את  ויפת  שם  ויקח  כג(  ט, 
אחורנית  ופניהם  אביהם  ערות  את  ויכסו  אחורנית  וילכו 
וערות אביהם לא ראו. ואמרו חז"ל )ב"ר, לו, ו( לפיכך זכה 
שם לטלית. וכתב בבאור שמות נרדפים שבתנ"ך )ערך שמלה( 
וז"ל, שמלה היא הבגד החשוב, ובב"ר שמלה זו טלית, עכ"ל. 
ולפ"ז טלית אינו ככל בגדים שמברכים עליהם שהחיינו, אלא יש 
בו שמחה יתירה. ובפרט טלית שיש בה ציצית, הוא בגד חשוב 
ביותר, ונקרא ציצית מלשון "מצוינים שם", לשון ציון, ויש בו 
שמחה יתירה )לא רק מחמת המצוה כדעת הרמב"ם(, ולכן יש 

לברך עליו שהחיינו.
סוד  שזהו  אדם,  של  ככולו  רובו  עוטפת  שטלית  ובפרט 
בראשית,  אור,  תורה  )עיין  שבנפש  ביחידה  ששורשה  שמחה, 
ענין  וז"ל,  יג, הגהה(  )מאמר  יששכר  בבני  וכמ"ש  ז, ע"ב(, 
והאור  יחידה,  בחינת  הכולל  המקיף  אור  על  מורה  העיטוף 
עיטוף,  מצות  ובפרט  עכ"ל.  מצוה,  של  מן שמחה  בא  ההוא 

טלית עם ציצית, ודו"ק.

.

 



ם לִָ צֵא תוֹרָה וּדְבַר ה' מִירוּשָׁ יּוֹן תֵּ י מִצִּ כִּ

עץ חיים עם ביאור בלבבי משכן אבנה

י 

 שער הארת המוחין זו"ן
   פרק ח' 

א	 עיין שם שהביא פירושים נוספים ומחמת קושיות הסיק דכאן הוא פירושו כנ”ל.

ב	 בערכין ויבואר להלן עומק ההגדרה.

ג	 הוא אחד האופנים, כי התבאר בתחילת הע"ח שהכלים נעשו או ע"י בטישו שנעשה מהם ניצוצות ומהניצוצות נעשו כלים או מעביות האור כמבואר בהרחבה 

בלשם שכאשר בעקודים האור הסתלק לעילא מה שמתפשט לתתא נעשה עב יותר, והעביות התחתונה ביותר נעשה ממנו כלים כמבואר ברמח"ל. ושלב אחד 
קודם בחינת גילוי של כלים גמורים הוא בחינת לבוש מיניה וביה, והיינו כי יש דין כלי במדרגת המלכות ויש כלים במדרגת היסוד שנקרא כל-כלי. נמצא כי כלי 
במדרגת המלכות הוא בחינת לבוש שנבדל משורשו, נבדל מן האור, בחינת כלי גמור בסוד 'אין האישה כורתת ברית אלא למי שעשאה כלי', כלי גמור, אך כלי 

במדרגת היסוד הוא בחינת לבוש דק מיניה וביה, והיינו כי היסוד נקרא 'כל' שהוא בחינת 'אור' כי כל האורות נמצאים בתוכו ומ"מ נקרא כלי כלומר הוא כלי בסוד 
הדין קמצא דלבושיה מיניה וביה.

עוד נבאר עתה בחינות אחרות שיש ביסוד זה דאבא שבתוך 
הז"א, והנה הם הנקרא ארון וכפורת וזר זהב אשר עליו. והנה 
נתבאר אצלינו כי יסוד אבא המתלבש תוך ז"א נקרא תורה 
תורה:  שלמעלה  חכמה  נובלת  שארז"ל  ז"ס  אשר  שבכתב, 
תורה שבכתב היא בחינת ז"א בכללות כי בז"א יש ידיים 
שהם מקום הכתיבה, וכן בו מקום הלב שעל התורה נאמר 
כתבם 'על לוח לבך', וכמבואר בחסידות ששלושה ספרים 

נפתחים בר"ה היינו בליבו של האדם.

פירוש כי אבא הנקרא חכמה, מה שנובל ממנו ויורד למטה 
הוא תורה, שהוא )מן( היסוד שלו המתפשט תוך זעיר אנפין, 
גם יעקב היוצא מן הארת היסוד הזה גם הוא נקרא תורה אין 
אנו עתה בביאורו: ועיין באיפה שלימה דהסיק דכאן לשון 
ובפירוש  והשתלשלותא.  התפשטות  מלשון  הוא  נובלות 
יסוד  דז"א  החזה  דעד  גילוי,  מלשון  היינו  נובלות  אחר 
מולבש  אינו  ולמטה  ומשם  אימא  ביסוד  מולבש  דאבא 
ממנו  חסר  שאזי  'נובלות'  בחינת  והוא  בגילויב,  הוא  אלא 
תורה  בבחינת  הוא  דאבא  יסוד  כי  והיינו  דאימא.  כיסוי 
כלומר הוראה לז"א, והוראה והארה שורשם אחד. וכנודע 
יש יסוד דאבא בסוד תורת משה בסוד פנימיות, ויש סוד 

תורה בבחינת יעקב מלבר, בסוד חיצוניות.

ונחזור לעניננו כי הנה בארנו במקומו כי כאשר החסדים אשר 
ביסוד אמא יוצאין ומתגלין מחזה דזעיר אנפין ולמטה אינם 
מן  יוצאין בלי לבוש, אמנם הם לוקחין עמהם שורש שהוא 
היסוד דאמא עצמה ומתלבשין בו ואינן יוצאין בלתי לבוש: 
יסוד מוסד בדברי הרב הוא שאין אור בלא לבוש, ואמנם 
שהוא  לבוש  ויש  כלי,  מעין  שהוא  גמור  בלבוש  אור  יש 
התבאר  כי  והיינו  וביה.  מיניה  דלבושיה  קמצא  כהדין 
בתחילת הע"ח שהכלים נעשוג מעביות האור שהאור הדק 
חוזר לעילא והאור העב יורד לתתא ונעשה ממנו כלי, ואזי 
משא"כ  לעצמו,  כמציאות  והינו  מהאור  נפרד  הוא  הכלי 
החזה  מן  למטה  שיורד  אימא  יסוד  דשורש  הלבוש  כאן 
דז"א אינו כלי נפרד מהאור אלא הוא בחינת לבוש שכלול 
הנקרא  הוא  האור,  מן  התנתק  לא  הוא  ולעולם  באור, 
לבושיה מיניה וביה, והיינו שהם כלים בסוד אור ישר ולא 

אור חוזר, והבן.

והנה ענין לקיחת לבוש זה כך, כי הנה פי היסוד דאמא אינו 

פתוח לגמרי, כי אם יהיה פתוח לגמרי יצאו החסדים בגלוי 
גמור למטה ואפשר שיתאחזו בהם החצונים, וגם כן החסדים 
ירדו אחריהם  גם הם  העליונים שלמעלה מהחזה הסתומים 
ויפלו ויצאו לחוץ, וע"כ המאציל העליון המשיך בחי' הארות 
שם  ונעשה  לבד  שלה  עצמה  יסוד  בפי  דאמא  יסוד  לבוש 
רק  גמור  סתום  אינו  אבל  ההוא  יסוד  בפי  ומסך  לבוש  בחי' 
הארת הלבוש היסוד שלה לבד: לעולם בכל דבר יש חסדים 
יש  עצמן  החסדים  בתוך  השתא  דידן  וביחס  וגבורות, 
גבורות, והיינו שמתגלה בחינת צמצום בחסדים באופן של 
שמחמת  עצמו,  לאור  בערכין  גבורה  בחינת  שהוא  לבוש 

לבוש זה אין פי היסוד פתוח לגמרי.

ב'  יש  חז"ל  כהגדרת  עצמו  ביסוד  הנה  נוספת,  בהגדרה 
צינורות, והאור היוצא יוצא רק מהצינור הימני שהוא מקום 
פסולת,  ממנו  יוצא  השמאלי  הצינור  משא"כ  ההולדה, 
היינו  ובדקות  סיתום,  בחינת  עצמו  ביסוד  שיש  נמצא 
שהצינור הימני הוא בחינת חסדים והצינור השמאלי הוא 
החסדים  אין  כן  שמחמת  לסיתום  שגורם  גבורות  בחינת 

יוצאים בגילו גמור. 

יורדים  שהחסדים  הצלם  בדרושי  לעיל  התבאר  ואמנם 
חוזר  אור  בסוד  ועולים  וחוזרים  דז"א  היסוד  עד  במרוצה 
מדין הדעת, כלומר אינו מדין אור חוזר שמוזכר בכל מקום 
לעילא,  וחוזר  תכליתו  שהוא  המלכות  עד  מגיע  שהאור 
הגיע  שלא  אור  בבחינת  היסוד  עד  רק  מגיע  האור  אלא 
לתכליתו וחוזר, שהוא חזרה מדין הדעת, אך מ"מ בין כך 

ובין כך האור חוזר הוא משורש הצמצום. 

והטעם להיות שם סיום ספירה אחרונה שבאמא כנ"ל, ונמצא 
לוקחין  ולחוץ  משם  התחתונים  החסדים  יוצאין  כאשר  כי 
עצמותן  יורד  אינו  ובזה  הנ"ל,  ההוא  הלבוש  הארת  עמהם 
רק מה שיוכל לעבור דרך המסך ההוא בלבד ויורד מלובש 
עם הארת המסך ההוא ג"כ ובכ"מ שהוא הולך לבושו עמו, 
דק  ולבוש  מסך  רק  שאינו  לפי  מגולים  חסדים  נקרא  ועכ"ז 
דלבושיה  קמצא  'כהדין  בבחינת  לבוש  שהוא  כנ"ל  מאד: 
מיניה וביה', שהוא לבוש מדין אור, ולא לבוש שהוא נפרד 

מהאור, ולכן בכל מקום שהוא הולך לבושו עמו. 

בערכין  רק  שונה  ההבחנה  דאין  ההגדרה,  בדקות  ונחדד 



עץ חיים עם ביאור בלבבי משכן אבנה

יא בלבבי משכן אבנה | פרשת בשלח | תשפ"ו | #434 

שזה לבוש שנחלק מן האור וזה לבוש דק שהוא חלק מן 
האור, אלא עומק הבחנת הלבוש הדק הוא שאינו מוגדר 
ככיסוי אע"פ שהוא לבוש, ולכן נקראים החסדים חסדים 
מגולים, כלומר אין להם כיסוי, ואמנם אמת הוא שאם לא 
יותר,  בתוקף  האור  של  גילוי  היה  אזי  זה  דק  לבוש  היה 

אולם מ"מ אע"פ שהם בלבוש הם חסדים גלוים, והבן. 

כלומר  לאור,  כלי  הוא  הזה  הלבוש  שהגדרת  נמצא 
השורש שהאור יכול להתקבל בתוך כלי אע"פ שזה אור 
כלבוש  שמוגדר  הזה  הדק  הלבוש  בחינת  הוא  כלי,  וזה 
מחד ומאידך כחלק מן האור. כי אם האור היה בלא כלי 

כלל אזי הוא גילוי של אור בלא כלים בבחינת שז"ל. 

והנה ע"י היותם מתלבשים בלבוש זה אין החיצונים נאחזין 
שם  שאין  כנודע  דאמא  זה  בלבוש  מלובשים  להיותן  בהם 
אחיזה אל החיצונים: והיינו כי בעלמא יש ב' אופנים שלא 
יהיה אחיזה לחיצונים, או מחמת שיש ריבוי של אור ואזי 
שמחמת  או  האור,  ריבוי  מחמת  לחיצונים  אחיזה  אין 
הכיסוי אין החיצונים יכולים לקבל שפע מן האורד, אולם 
לפי המתבאר כאן היינו שכיון שהאור הזה יש לו לבוש 
שהוא  אור  בחינת  שהוא  וכו',  קמצא  הדין  בבחינת  דק 

לבוש ,לכן הלבוש מונע יניקת החיצונים.

וכן ע"י המסך הזה הנ"ל אשר הושם וניתן בפי יסוד דאמא 
ונשארין  פיו,  דרך  ויוצאין  יורדין  העליונים  החסדים  אין 
במקומם, כי מה שיוצאין החסדים התחתונים ונגלים אע"פ 
שיש שם מסך אינו רק לסבת היותן למעלה צרים ודחוקים 
שיצאו  אחר  אבל  המסך,  דרך  ויוצאין  בוקעים  לכן  מאד 
התחתונים נשארו העליונים מרווחים לכן א"צ להם בקוע 
שם  נשארים  העליונים  שהחסדים  מה  ולצאת:  המסך 
כלומר  חוזר,  אור  בחינת  מעין  הוא  היסוד  מסך  מחמת 

שהאור נשאר לעילא נקרא מעין אור חוזר.

ומחודד מה שנתבאר לעיל שיש בחסדים המגולים בחינת 
גבורות והוא מה שהם צרים ודחוקים מאוד, ולכן גם רק 
בעליונים  כי  העליונים  ולא  יוצאים  התחתונים  החסדים 

מתגלה פחות בחינת גבורות כי אזי הם מרווחים.

ביסוד  יהיה  כן  עצמה  דאמא  בחסדים  שנתבאר  ע"ד  והנה 
עצמו דאבא כי כשיוצא לחוץ מן יסוד דאמא להיותו ארוך 
יותר והנה הוא מוכרח לבקוע פי מסך היסוד דאמא ובצאתו 

ד	 והיינו דכשהוא לבוש מיניה וביה יש יותר אור ולכן אין יניקת החיצונים, וכשיש לבוש גמור אין יניקת החיצונים מצד כיסוי הכלי, והיינו כי מקום שיש ריבוי 

אור אין יניקת חיצונים כי יניקת החיצונים לעולם אינן יונקים מן האור אלא מן הניצוצות שהם בסוף האצבעות במקום הצפורנים הן דידים והן דרגלים, בסוד 
'ויפוזו זרועי ידיו', והוא מה שרפ"ח ניצוצין נפלו לבי"ע ומשם יכולים לינוק משא"כ באצילות שלא נפלו אין החיצונים יכולים לינוק כי אצילות הוא כולו אור 

משא"כ בבי"ע הם ניצוצות, וביחס הזה בהגדרה מדוקדקת יותר מה שהכלי מגן מפני החיצונים היינו שגורם שהאור לא יתפזר ולא יפלו ממנו ניצוצות, ולכן אין 
יניקת החיצונים כי אין ניצוצות, ודו"ק.        

ה	 כי לבוש דיסוד אבא הוא לבוש גמור והוא בסוד הארון שהוא כלי גמור, אולם לבוש דיסוד דאימא שממשיך הארה למטה מחזה דז"א 'בלא לבוש' הוא לבוש 

מיניה וביה והוא מדרגת הכפורת. ואולם יש מדרגה שלישית שלא הוזכרה כאן בדברי הרב והוא מה שמקום הארון אינו מן המידה, והשורש לזה הוא שורש 
מדרגת חיבור יסודות או"א בסוד מדרגת 'נתיב לא ידעו עיט', סוד שער הנו"ן, והיינו שמתגלה משורש יסוד דאבא שמחובר ליסוד דאימא כדוגמת 'איה מקום 

בינה', וכשזה מתגלה למטה בארון זה הופך להיות אור-נו"ן, ואזי לא נודע מקומו כי אינו מן המידה, אולם מאידך רואים מציאות של ארון ונראה מקומו כפשוטו, 
והיינו כי בפועל מתגלה רק יסוד דאבא שהוא בלבושו. נמצא שהם ג' מדרגות, מצד אבא הוא הארון שבו התורה בגילוי, מצד אימא הוא הכפורת שלבושיה מיניה 

וביה, ומדין חיבור או"א הוא מה שהארון אע"פ שנראה מקומו הוא אינו מן המידה.

עמו  ולבושו  ומתפשט  ויורד  ההוא  במסך  מתלבש  הוא  גם 
השתא  כי אין אבא מתגלה אלא מתוך התלבשותו באמא: 
וכאשר  אימא,  יסוד  מן  לחוץ  שיוצא  דאבא  ביסוד  מיירי 
אינו בבחינת לבוש  יסוד דאימא  הוא מתלבש בפי מסך 
לובשו,  שאבא  דאימא  לבוש  הוא  אלא  קמצא,  כהדין 
שכאן  ונמצא  וביה,  מיניה  דלבושיה  קמצא  כהדין  ואינו 
לבוש  שהם  דמה  ונמצא  דאימא.  לבוש  ע"י  הסתרה  יש 
בבחינת כהדין קמצא היינו מדין אימא אולם מדין אבא 
נהי דהוא לבוש דק אך אינו בבחינת לבושיה מיניה וביהה. 

והנה עתה נבאר ענין ארון ולוחות מה ענינם, הנה בחי' מה 
שיוצא מיסוד דאבא מתוך יסוד דאמא ומתפשט חוץ ממנה 
באורך  מתפשט  הוא  כי  והתורה,  ארון  בחי'  ב'  זהו  למטה 
שכבר  כפי  והיינו  דייקא,  באורך  מתפשט  ארון:  כדמות 
משורש  הוא  שמתפשט  שאור  בדברינו  הרבה  התבאר 
אריך שהוא בחינת אור-רך, כלומר אור שמתפשט, וביחס 
דידן היינו שהחסדים מתפשטים מדין הארון מדין 'אורך' 

שהוא יסוד דאבא שהוא ארוך. 

שהם  קפ"ד  ע"ב  גימטריא  והוא  נז"ר  גימטריא  ארון  וכן 
ביסוד  אשר  דיודי"ן  דהוי"ה  ומלאים  פשוטים  אחוריים 
עצמו  יסוד  כלי  כי  נמצא  הכהן,  אהרן  בענין  כנ"ל  דאבא 
התורה  לוחות  הם  שבתוכו  והאורות  הארון  הוא  אבא  של 
הכפורת  הוא  כנ"ל  אמא  מיסוד  שלוקח  והלבוש  שבכתב, 
יסוד  של  הלבוש  הוא  הארון  כלומר  הארון:  על  הפרוש 
אבא עצמו, והלבוש שלוקח מיסוד אמא שהוא הכפורת 

הוא לבוש מיניה וביה.

הנה על הכפורת היו הכרובים, כשהכרובים היו מעורים 
ונקבה,  זכר  של  חיבור  הוא  ולויות'  איש  'כמער  בזה  זה 
של  חיבור  הוא  ונקבה  דזכר  חיבור  כוללת  ובהגדרה 
אורות וכלים, הזכר הוא אורות בסוד 'זך אור', תורה אור, 
והנקבה היא כלים. וכאשר הכרובים מעורים זה בזה הוא 
חיבור של אורות וכלים שהלבוש הוא בסוד כהדין קמצא 

שלבושיה מיניה וביה, והוא מדרגת הכפורת.

נה"י  הארות  ג'  כי  והענין  תשי"א,  גימטריא  הכפורת  והנה 
דאמא המתלבשין במוחין דז"א שלשתן מאירין ביסוד אמא 
שהוא אמצעי שבהם, והנה הנצח שם י"ה ביודי"ן גימטריא 
ל"ה, ואח"כ תכה אותו יו"ד פ' ה"י הרי ש' ול"ה הרי של"ה 



ם לִָ צֵא תוֹרָה וּדְבַר ה' מִירוּשָׁ יּוֹן תֵּ י מִצִּ כִּ

עץ חיים עם ביאור בלבבי משכן אבנה

יב 

תכה  ואח"כ  ל'  גימטריא  בההי"ן  י"ה  בה  יש  ובהוד  בנצח. 
באלפי"ן  י"ה  יש  וביסוד  ור'.  ל'  הרי  ר'  ה"ה  פ'  יו"ד  אותו 
גימטריא כ"ו ותכה יו"ד פ' ה"א גימטריא ק"ך וכ"ו הרי קמ"ו 
גימטריא  וקמ"ו  ור"ל  של"ה  שהם  שלשתן  ותחבר  ביסוד, 
עיין בש"ש שכתב "לא ידעתי מה  תשי"א כמנין הכפורת: 
הרב  בדברי  דהבין  והיינו  דנקט".  זה  תשיא  לשון  ענין 
שאינו ענין של גמט' גרידא אלא בא לרמוז למשהו. ולפי 
המתבאר השתא הנה ענין הכפורת הוא בחינת זכר ונקבה 
וכן מלשון  'נישואין', תשיא,  זה בזה, שהוא ענין  מעורים 
זכר  של  חיבור  אינו  כלומר  הדבר,  לרומם  כלומר  תשיא 
ונקבה גרידא אלא הוא חיבור שמרומם אותם לשורשם 
קמצא  כהדין  בסוד  אחד  שורשם  והכלי  שהאור  העליון 

דלבושיה מיניה וביה. 

תש  כלומר  תש-יא,  הוא  תשיא,  המלה  נוספת  בהבחנה 
'יא', בסוד 'תש כוחו כנקבה', והוא המבואר בגמ'ו שכללות 
גובה הארון היה עשרה טפחים, והיינו שהארון עצמו הוא 
אמה וחצי קומתו שהוא ט' טפחים ויחד עם הכפורת הוא 
י', והזר זהב הוא בחינת הי"אז שמעל העשרה. וכנודע יש 
י"ס בקדושה וזה לעומת זה עשה אלה"ים יש י"ס בקלקול, 
י"א  שהם  י"א,  ונעשה  לי'  מתחבר  הא"ס  כח  ובקלקול 
והיינו  בחסידות,  הרבה  כמבואר  דארורין,  וי"א  דקלקול 
כי י"א מצד התיקון הוא הארון שהוא חלל י' עם הכפורת 
ובסוד הזר שמעליו הוא כח הי"א דתיקון שעי"ז  שעליו, 
השירים  שיר  בסוד  וכנודע  דקלקול.  הי"א  של  כוחו  תש 
וכאשר  נוק',  הם  והנבראים  הזכר  הוא  הקב"ה  כביכול 
בזה  זה  מעורין  ונקבה  זכר  כרובים  הארון  בסוד  מתגלה 
הוא גילוי אחדותו יתברך ומתגלה שורש 'תשיא' העליון 
התיקון  מצד  כי  והיינו  לאחד,  חזרה  מתחברים  ששם 
והיינו  לאחד  שחוזר  בחינת  הוא  עשרה  נעשה  כאשר 

שהוא הי"אח, והבן. 

שהוא  לפי  המוחין  על  למעלה  עודף  הוא  הלבוש  זה  והנה 
זו  ובחי'  הארון  מן  מעט  גבוה  והוא  עצמו  היסוד  בפי  נתון 
חב"ד  הם  המוחין  כי  והיינו  הכפורת:  שעל  זהב  זר  נקרא 
שמבואר  אע"פ  כתר,  שהוא  הי"א  בחינת  שהוא  והלבוש 
גם  נמנה  אם  מ"מ  י"א,  ולא  ט'  ולא  י'  שהם  יצירה  בספר 
י"א  הי"א,  הוא  הכתר  כלומר  י"א,  הם  כתר  וגם  דעת 
דתיקון, בסוד זר זהב שהוא בחינה שהוא גבוה מן הארון, 
ויעויין  כנודע.  הזהב  בחינת  בינה  אימא  הארת  שהוא 
בדברי הש"ש שלפי דברי רש"י בפשטות הזר היה מדין 
הארון עצמו כפי שמבואר שהיה מן הארון והיה בולט מן 
הכפורת, אולם לדברי האר"י ז"ל הזר הוא בחינת שמעל 

הכפורת מדין הכפורת. 

ו	 סוכה ה’ ע”ב.

ז	 יעויין היטב סוכה, ה’ ע”ב.

ח	 הוא מבואר בחסידות דכאשר העשרה בטלים לאחד אזי הוא נקרא י"א דקדושה שהוא מדרגת 'ביטול', שהתחתון בטל לעליון, אבל בקלקול שהם י"ס דיש, 

כאשר מתגלה להם גילוי עליון הם תופסים אותו כגילוי נוסף, כלומר הם כביכול מורידים אותו לתתא ואזי הם תופסים שנעשה י"א, והבן.

ונלע"ד ששמעתי ממורי זלה"ה כי זר גימטריא אל"ף למ"ד 
אהי"ה, וכבר הודעתיך כי שם אהי"ה גימטריא כ"א, ועם י' 
אותיותיו מילוי הוא ל"א כמנין א"ל, והרי איך שם א"ל יוצא 
משם אהי"ה ושניהם באמא, לכן במלת ז"ר נרמז ב' שמות 
הוא  הענין  עומק  כנ"ל:  פשוט  ואהי"ה  במילוי  א"ל  האלו 
י', בשם הוי"ה היו"ד הוא  כי לעולם כל דבר בעולם הוא 
כ"א  מגלה  הוא  אהי"ה  שם  כך  לעומת  העשרה,  מדרגת 
כלומר בחינת מדרגת י"א, י"א דקדושה, והוא כי אהי"ה 
בחינת  של  הכח  שהוא  להולדה',  זמין  'אנא  בחינת  הוא 
העשרה,  על  תוספת  שהוא  הי"א  בחינת  שהוא  תוספת, 
להחזיר  אופן  ויש  לעשרה  הי"א  את  להחזיר  אופן  ויש 
בו  יש  שמחד  אהי"ה  בסוד  מתגלה  וזה  לאחד,  הי"א  את 
י' אותיות המילוי, ומאידך יש בו גימטריא כ"א, ויחד הם 
ל"א, שהוא שם א"ל, שהוא בחינת להחזיר אותו לשורשו 
בבריאה  דבר  כל  לעולם  כי  והיינו  הגמור,  לאחד  שהוא 
השורשים  ובשורש  י"א,  הוא  ובהתפשטות  עשרה,  הוא 
שורש  שהוא  י',  שבכל  הי"א  הוא  יתב"ש  שהבורא  היינו 
הנבראים כולם, והתכלית הוא להחזיר את האור לא'  או 

לי', והבן. 

 פרק ט'

אפרים  בחי'  הוא  ז"א  של  ביסוד  שיש  אחרת  בחי'  ונבאר 
זה,  גב  על  זה  עורות  ב'  יש  ביסוד  כי  נודע  הנה  יוסף.  בן 
העליון  הראשון  עור  והוא  הערלה  כורתין  וכשמוהלין 
והחצון, ואז לא יש שם מחיצה מפסקת רק עור אחד לבד ואז 
והוא מעין מה שיסוד דאבא  מתגלה עטרת היסוד לבדה: 
ולמטה  ומן החזה  ולבוש דאימא,  יש בו לבוש של עצמו 
יש לו רק לבוש דאבא ולא דאימא, כלומר הוא לבוש דק 

ואין נקרא כיסוי כנ"ל.

אבל היסוד עצמה עם האורות שבתוכה עדיין הם סתומים 
ואין אורם יוצא לחוץ, כי ב' עורות אשר עליו מונעין יציאתן 
להאיר, אבל בעטרת היסוד שנגלית כנ"ל אז יכולין האורות 
שבתוכו לבקוע מחיצות העטרה עצמה ולהאיר לחוץ דרך 
שיש  כמו  מחיצות  ב'  שם  שאין  לפי  העטרה  דופני  צדדי 
כאשר  דאבא  שיסוד  מה  מעין  הוא  כאן  גם  עצמו:  ביסוד 
הוא לבוש בלבוש יסוד אבא ולבוש ביסוד אימא אין האור 
יוצא לחוץ אך כאשר הוא למטה מן החזה דז"א הוא גלוי 

ויוצא לחוץ.

זו איננה הארה היוצאת מפי היסוד רק הארה  והנה הארה 
יוצא  והיינו שאינו  זו דרך צדדי דופני כלי העטרה עצמה: 
העטרה,  כלי  דופני  מצדדי  אלא  היסוד  מן  יושר  בדרך 
יוצא  אינו  עצמו  ביסוד  שגם  לעיל  התבאר  כבר  אולם 



עץ חיים עם ביאור בלבבי משכן אבנה

יג בלבבי משכן אבנה | פרשת בשלח | תשפ"ו | #434 

ביושר גמור מפי היסוד, כי יש בו ב' צינורות והאור יוצא 
דרך ימין ובשמאל יוצא פסולת, והוא החילוק בין מדרגת 
היסוד  לעומת  חצות,  בחינת  גמור  אמצע  שהוא  הטבור 
שאינו אמצע גמור בחינת כחצות, והיינו שהארת היסוד 
צדדים  בחינת  אינו  אולם  צדדים,  של  דקות  בחינת  הוא 
כצדדי כלי העטרה כי הם צדדים גמורים, בחינת העטרה 
ועוד  הצד.  מן  והיינו  הצלע  מן  שנבראה  נוק'  סוד  שהוא 
עצמו  לז"א  בערך  הז"א  נקרא  שהיסוד  בגר"א  כמבואר 
שנקרא א"א, והיינו כי עיקר התפיסה שהז"א נקרא צדדים 

הוא מתפיסת היסוד. 

וזו ההארה היא בחי' אפרים בן יוסף, כי היסוד עצמו דז"א 
צדדי  מדופני  היוצאת  ההארה  הוא  בנו  ואפרים  יוסף,  הוא 
העטרה שבו, ושכחתי מה ששמעתי ממורי זלה"ה אם הוא 
מהארה היוצאות מצדדי העטרה דרך פנים או אחור: והיינו 
דכיון דיוסף הוא היסוד שהוא באמצע, נמצא כי ב' בניו 
אפרים ומנשה הם בב' צדדים, ובדקות אפרים הוא הארה 
הארה  הוא  ומנשה  פנים,  דרך  היסוד  מצדדי  היוצאת 
היוצאת מצדדי היסוד דרך אחור, בחינת שנקרא מנשה 

כי נשני אלה"ים כלומר בחינת שכחה בחינת אחור.

והנה אפרים צרופו מ"י אפ"ר, כי הנה הה"ג מנצפ"ך שהם גי' 
אפ"ר עם כולל, הנה הם נתונים בעטרה של היסוד הנקרא 
כמ"ש  והענין  מ"י.  אפ"ר  וזהו  מ"י,  גימטריא  שהוא  כ"ל 
אצלינו כי ביסוד עצמו הנקרא כ"ל יש בו כללות ה"ח מצד 
אמא כ"א כלול מי' הרי גימטריא מ"י, אבל הה"ג שמצד אמא 
הם נתונים בעטרה של היסוד הנקרא כ"ל, כי משם נתונות 
ועוברות בדעת של רחל אשר כנגדה, לפי ששם הם בגלוי 
לסבה הנ"ל, וכן יכולות לבקוע ולצאת דרך העטרה להנתן 
בדעת רחל וזכור טעם זה. והנה אותו ההארה היוצאת מאלו 
הה"ג ולחוץ הוא בחי' אפרים. גם הבנת תיבת אפרים מורה 
הפרני  כי  אפרים  קרא  השני  שם  ואת  וכמש"ה  פו"ר  על 
בהכנסת  הוא  ורביה  פריה  כי  ונודע  עניי  בארץ  אלהים 
ויש  עצמו  היסוד  מן  הארה  שיש  והיינו  בזה:  ודי  עטרה 
הארה מן עטרת היסוד, והיסוד עצמו יש בו כללות ה"ח 
דצד  ה"ג  בו  יש  היסוד  ועטרת  כ"ל,  ונקרא  אימא  מצד 
אימא, ואזי נקרא כ"ל-כלה שהוא לצורך הנוק'. והתבאר 
שגם ההארה שיוצאת מן היסוד עצמו הוא בחינת הארת 
צדדים כלומר אינו אמצע גמור, וההארה היוצאת מצדדי 
בן  אפרים  נקרא  וזה  גמורים,  צדדים  הארת  היא  היסוד 
יוסף, וכנודע יש ב' משיחין משיח בן יוסף שבא מאפרים 
כמבואר בדברי רבותינו, ויש משיח בן דוד. ובעומק היינו 
יוסף הוא בסוד עטרת היסוד, בחינת הנוק'  כי משיח בן 
שביסוד, ומשיח בן דוד הוא בחינת כללות הנוק'. ונמצא 
שלעולם משיח בן יוסף ומשיח בן דוד הם הארות שבאים 
מן הצדדים, ואינם מתגלים באורח מישר, והיינו כי יוסף 

ט	 ואע”פ שהתבאר שהתפארת הוא קו אמצע שנוטה לימין, אולם זהו בערך איך הוא מנהיג בימין ובשמאל, הוא נוטה לחסד, הוא מטה כלפי חסד, אולם בערך 

לעצמו, הוא אמצע גמור. 

עליו  נאמר  יוסף  מכירת  מחמת  ויהודה  מצרימה,  הורד 
מגדולתם.  ירדו  שניהם  כלומר  אחיו,  מאת  יהודה  וירד 
במעשה  נוספת  מירידה  בא  משיח  שורש  הולדת  ולכן 
תמר, וכן ביוסף ע"י שהורד מצרימה נעשה משנה למלך 
הגאולה  ששורש  והיינו  הגאולה,  שורש  שהוא  מצרים 
מגיע מדין הקצוות מדין הצדדים. והוא מה שדוד בבחינת 
'בר נפלי' והיה בו כביכול חשש ממזר שהם הבחנות של 

צדדים. 

וביחס הזה הנה התבאר שיסוד דאבא שהוא בחינת משה 
שלא  מצד  כחצות  שאמר  ההבחנה  והוא  מתפשט,  הוא 
מדרגה  ועל  כנ"ל,  דמשה  תחתונה  בחינה  שהוא  השיג 
הזה  וביחס  משיחין,  ותרי  משה  לבוא  שעתידין  נאמר  זו 
בא  גם משה  אזי  מן הצדדים  כמו שהתרי משיחין באים 
מן הצדדים, מן בחינת 'כחצות' שאינו אמצע גמור כנ"ל, 
באה  אינה  בתחילה  לבא  העתידה  הגאולה  כל  כי  נמצא 
אלא באופן של צדדים, והיינו בבחינה בעתה, בחינת דור 
בבחינת  כשהם  אך  צדדים,  בחינת  שהוא  חייב,  שכולו 
'זכו' הם נגאלים במדרגה עליונה שהוא בחינת אחישנה 
ישר',  האדם  את  עשה  'והאלה"ים  סוד  גילוי  בבחינת 
גמור.  אמצע  שהוא  הטבור  מדרגת  בחינת  יושר,  בחינת 
אלא  בזמן  הבחנה  רק  אינו  אחישנה  או  בעתה  כי  והיינו 

הם ב' הבחנות שהם או צדדים או יושר. 

הגמור,  האמצע  מדרגת  הוא  הטבור  מדרגת  כי  והיינו 
שאינו  אמצע  שהוא  יסוד  מדרגת  לעומת  חצות,  מדרגת 
נמצא שכל מקום שיש שנים, תרי  גמור מדרגת כחצות, 
משיחין, כבר אינו במדרגת הטבור אלא במדרגת היסוד, 
שהוא הארת בבחינת צדדים, וכ"ש הארת צדדי העטרה, 
לשמאל  נוטה  הוא  אך  האמצע  קו  הוא  היסוד  כי  והיינו 
הוא  הטבורט  של  הגמור  האמצע  נקודת  לעומת  כנודע, 
וזו הבחנה שבין  'והאלה"ים עשה את האדם ישר',  בסוד 
סוד אור יושר לבין אור בבחינת 'אור זרוע לצדיק' שהוא 
והוא מחמת התרחקות  'זרוע' שמתפזר לצדדים,  בחינת 
ואזי  לחושך',  שם  'קץ  בסוד  בקצוות  להיות  מהאמצע 
'וחושך  בבחינת  הוא  בעתה  שהיא  זו  בבחינת  הגאולה 
יכסה ארץ' ואח"כ 'אז תזרח השמש', וע"ז נאמר 'ואם אין 
אתם מאמנים ראו באורי שזרח עליכם', כלומר בתחילה 
בהארת צדדים ולכן 'אם אין אתם מאמינים' ואח"כ 'ראו 

באורי שזרח' שזרח מעיקרא, באורח מישר. 

 עץ חיים בעיון 593 שער הארת המוחין פרק ז
מספר שיעור בקול הלשון 42177468 



על התורה           עץ חיים שער עיגולים ויושר ענף ב'           על העבודה

על העבודה

על פי מהלך זה תפיסת כל הנבראים אינה אלא דמיונית ואין להם כל מקום בבריאה, 
היות ובעומק מקום הנבראים שהוא נקודת האמצע אינו אלא מקום דמיוני במחשבה 

בלבד.

ובעומק כל הווייתנו אינה אלא במחשבת האין סוף, ובדמיון ובמשל ענין זה נראה 
באופן של נקודה הקיימת בפועל וזהו מקום גמורה בפועל.

וביאור הדבר, כי נקודת האמצע היא רק היכי תמצי בלבד 
לנקודת  כיוון  מכל  המאירים  הקווים  על  ולהראות  להוכיח 

האמצע.

נמצא שכל מציאות הנבראים אינה קיימת כפשוטו אלא היא 
רק גילוי לאור אין סוף המאיר במקום הנבראים.

בא  כי  האמצעית,  בנקודה  שחל  הצמצום  ענין  בעומק  זה 
לומר שהנקודה האמצעית הנראית לנו שאינה קיימת כפשוטו 
ממש רק באופן דמיוני, היא היא כל מציאות קיום הנבראים, 
כי כל מציאות הנבראים אינה אלא נקודה דמיונית מחשבית 
המביאה לגילוי הבורא יתברך שזו תכלית הבריאה, ואין להם 

.
א
קיום עצמי בעצם

כי  עלו במחשבה’,  ‘ישראל   
ב
חז”ל סוד המבואר בדברי  וזה 

תכלית הבריאה על ידי ישראל, והם אינם קיימים בעצם אלא 
כנקודה דמיונית מחשבית. 

נקודת  נקראת  סוף  אין  שמלכות  מפרושיו  באחד  שכתב  ז(  )אות  בלשם  יעויין  א	 

כי  לתכלית,  הסיבה  בין  והיינו  חוזר,  לאור  ישר  האור  בין  אמצע  שהיא  מחמת  אמצע 
התכלית.  הוא  חוזר  והאור  העולם  לבריאת  הסיבה  שהם  המדרגות  כל  הוא  ישר   האור 
        והמעיין בדברים יבחין כי יש כאן דמיון מה למהלך שנתבאר, דלפי דבריו כל הנבראים אינם 
אלא נקודת האמצע בין הסיבה לתכלית, כך שנמצא שאין לנבראים מציאות כשלעצמם אלא 

עומדים הם בין הסיבה לתכלית ושם מקומם וזה מהותם, ותכליתם לחזור ולהתכלל בשורשם.
ב	 בראשית רבה פרשה א ד.

הנברא בייחס לבורא אינו אלא נקודה דמיונית

והנה אז 
צמצם את 
עצמו א”ס 
בנקודה 

האמצעית 
אשר בו 

באמצע אורו 
ממש

    על התורה

מהלך נוסף בעניין נקודת האמצע על פי דרכו של הפתחי שעריםא, בביאור 
העניין שהצמצום היה דייקא בנקודת האמצע.

וכאשר  היות  כל משמעות,  לה  אין  העיגול  שבתוך  האמצע  נקודת  דהנה 
נקודת  אין  כי  מגלים  העיגול,  אמצע  לתוך  הכיוונים  מכל  קווים  עושים 
אמצע אמיתית. וההגדרה בעומק היא שהנקודה לעולם לא נחלקת ואם היא 

נחלקת בהכרח שאינה נקודה, כי זה כל מהות הנקודה.

וכתב על כך הפתחי שערים שמצד כך נבין את גודל ריחוק 
נקודה  אלא  אינם  הנבראים  שהלא  מהנבראים,  סוף  האין 

מחשבית בלבד בייחס לאין סוף ב.

נקודת  גדר  את  דבריו  פי  על  לבאר  ניתן  יותר  בחידוד  אכן 
האמצע בדווקא, דבא ללמד ולהראות שאין כלל קיום לנבראים 

א	 נתיב הצמצום פתח ה.

ב	 וזה לשונו: והכוונה בזה )ר"ל יובן הדבר מתוך משל( כמו שאנו רואים 

בעיגול, שנקודת אמצעיתו הוא הוא המרכז, הוא בתכלית הקטנות 
שאפשר להיות, ואינו אלא מחשביית לבד )ר"ל שמרכז העיגול הוא נקודה 
דמיונית(, ואינו מושג לחוש הראות, שאם היה נראה ומוגבל, לא היה 

נקרא נקודה, שהרי אפשר לה להתחלק לחלקים. וכל מרכז הוא רק 
התחלת הקווים הנמשכים ממנו מכל צד, ואינו מושג רק במחשבה, 
כמ"ש בזה חכמי המדות. וכמו כן, אנו מכנים כל המציאות הנברא 
בשיעור וגבול נקודה אמצעית מרכזית לבד, שהרי בו ית' אין שייך 
מא"ס  רחוקים  הם  שהנבראים  ונמצא  ח"ו.  ומדה  ושיעור  גבול 
ההפרש  הוא  זה  שהרי  להיות,  שאפשר  ההרחק  תכלית  הממציאם 
ואין  ושיעור:  בגבול  והם  ושיעור,  גבול  בלי  הוא  שא"ס  ביניהם, 
ערך להם כלל לנגד א"ס, שאם הייתי נותן ערך וכמות לגודל א"ס 
עליהם, א"כ אתה נותן גבול ושיעור לא"ס, וזה דבר שא"א להיות. 
ונמצא שבאמת אין המשל דומה לנמשל לגמרי. שהרי בנקודת המרכז 
הרי  לבד,  נקודה מחשביית  אלא  שאינה  אף  לנגד העיגול הסובבו, 
בהכרח יש כמות ושיעור בעיגול כמה הוא עולה יותר מן הנקודה 

המרכזית שבאמצעו, מאחר שגם בעיגול יש שיעור וכמות וגבול.

מג



ם לִָ צֵא תוֹרָה וּדְבַר ה' מִירוּשָׁ יּוֹן תֵּ י מִצִּ כִּ

מספר שיעור בקול הלשון *

בלבבי משכן אבנה • עיקר עבודת האדם

]1132656[*������������������������������������������������ חודש אלול  כח ההתחדשות  / אני לדודי-דוד וכלה

]1132141[�������������������������� סליחות כאב על עשיה נגד רצונו ובקשת סליחה על העבר שפגם

]1132657[�������������������������������������������������������������������������� חודש תשרי  חוש המישוש ברוחניות 

ראש השנה קרבת ה'-נכנס לפניו לדין ������������������������������������������������������������������������]1132172[

תענית צום גדליה צער על צמצום הגדלות )גדליה, גדל – י -ה(

]39011499[������������������������������������� עשרת ימי תשובה תיקון העבר, תשובה, וקבלה לעתיד 

שבת תשובה השבת כוחתיו לשורשם ולהביאם למנוחה �����������������������������������������]1127878[

]1132284[��������������������������������������������������� יום הכיפורים ניקיון, זכות בלי מחיצה בינו לקב"ה 

בין יוה”כ לסוכות קשר זך שנולד מתוך יוה"כ,  ממשיך לאורך השנה

]1132301[�������������������������������������������������������������� סוכות חיים בעולם החומר בצלו של הקב"ה  

]30484555[������������������������������������������������������������ הושענא רבה חיבור כל התהליך הנ"ל לאחד 

שמיני עצרת-שמחת תורה שמחה בכל הנ"ל ����������������������������������������������������������]30484397[

חודש חשון  הריח שנשאר מימים נוראים ��������������������������������������������������������������������]1132658[

]1132659[�������������������������������������������������������������������������������������������������� חודש כסלו  כח השינה 

]81281[�������������������������������������������������������������������������� חנוכה  לראות בכל דבר את שורשו באור 

]1132660[������������������������������������������������������������������������������������� חודש טבת  התגברות על פחד 

]1130588[��������������� תענית עשרה טבת  עשירי שבעשירי )לכלולל כל עשר כוחות שבנפש( 

]81282[������������������������������������������������������������������ שובבים ימים של תיקון של אות ברית קודש 

]1132661[���������������������������������������������������������������������������������� חודש שבט  כח הלעיטה )אכילה( 

ט"ו בשבט חיבור לאדם בבחינת עץ השדה ��������������������������������������������������������������������]81283[

חודש אדר א'  כח השמחה ����������������������������������������������������������������������������������������������]1132662[

חודש אדר ב'  כח השחוק  ��������������������������������������������������������������������������������������������]1132663[

]1132540[����������������������������������������� תענית אסתר דבקות בצמצום-צום, העדר קודם להויה 

]81284[������������������������������������������������������������������������������������������������� פורים דבקות בכח ההפכים 

שושן פורים דבקות בחומה- גבול שכלול בבלתי בעל גבול  ����������������]34520048/ 37353854[

]1132651[��������������������������������������������������������������������������������������������������� חודש ניסן  כח השיחה 

שבת הגדול פרישות מכח ע"ז וענפיו

]81269[��������������������������������������������������������������������������������������������������������   פסח דבקות באהבת ה' 

]1132083[���������������������������������������� ספירת העומר זמן לנקות המידות כהכנת קבלת התורה 

]1132652[����������������������������������������������������������������������������������������������������� חודש אייר  התבוננות 

ל"ג בעומר דבקות בסוד הפנימי שבכל דבר ����������������������������������������������������������������]1132052[

]1132653[���������������������������������������������������������������������������������������������������� חודש סיון  כח ההילוך 

שבועות דבקות בקוב"ה ישראל ואורייתא חד�������������������������������������������������������������]38459082[.

]1132654[��������������������������������������������������������������������������������������������������  חודש תמוז  כח הראיה 

]33514765[�������������������������������������������������� תענית י"ז תמוז כח השבירה, ירידה לצורך עליה 

חודש אב  כח העצבות וכח השמחה �����������������������������������������������������������������������������]1132655[

]292858[������������������������������������������������������������������������������ תשעה באב גילוי אור א"ס בלי כלים 

]292858[�������������������������������������������������������������  ט"ו באב אהבת הבריות נקיה, טהורה וקדושה 




