
עמוד א' ����������������������������������������������  נקודה מתוך הפרשה 
עמוד א' ���������������������������������������������������� לחיות את הפרשה 
עמוד ב' �����������������������������������������������������������������������������  ליקוטים 
עמוד ד' �������������������������������������������������������� סוגיות במחשבה 
שולחן ערוך עם ביאור בלבבי משכן אבנה���������������������עמוד ו'
עץ חיים עם ביאור בלבבי משכן אבנה�������������������������������עמוד ז'
עמוד יא' �����������  עץ חיים עם פירושים על התורה – ועל העבודה 

תוכן הגיליון
בס"ד

פרשת בא ♦ תשפ"ו ♦ #433 

בלבביפדיה  מחשבה 
יתקיים אי”ה כל יום רבעי

רח’  קדמון 4 
 חולון 
 20:30

בלבביפדיה  עבודת ה’ 
יתקיים אי”ה כל יום חמישי 

 רח’ הרב בלוי 33 
 ירושלים

20:30 

  שיעורים בקול הלשון 
 בלבביפדיה מחשבה “דוכיפת” #42255011

בלבביפדיה עבודת השם “גבול” #42306717
צורת אדם בנושא “ריסים” #42186343

נקודה מתוך הפרשה
בפרשתן )שמות יב, טו( כתיב: שִׁבְעַת יָמִים מַצּוֹת תֹּאכֵלוּ אַךְ בַּיּוֹם 
הָרִאשׁוֹן תַּשְׁבִּיתוּ שְּׂאֹר מִבָּתֵּיכֶם כִּי כָּל אֹכֵל חָמֵץ וְנִכְרְתָה הַנֶּפֶשׁ 
בפרשה  ולקמן  הַשְּׁבִעִי.  יוֹם  עַד  הָרִאשֹׁן  מִיּוֹם  מִיִּשְׂרָאֵל  הַהִוא 

אֹכֵל  כָּל  כִּי  בְּבָתֵּיכֶם  יִמָּצֵא  לֹא  שְׂאֹר  יָמִים  שִׁבְעַת  יט( כתיב:  )שם, 

מַחְמֶצֶת וְנִכְרְתָה הַנֶּפֶשׁ הַהִוא מֵעֲדַת יִשְׂרָאֵל בַּגֵּר וּבְאֶזְרַח הָאָרֶץ. 
מה מרבה המילה מֵעֲדַת, על הציווי ועל הבנת הדברים?    

ביאור מורינו הרב שליט"א
יב, טו( אַךְ בַּיּוֹם הָרִאשׁוֹן תַּשְׁבִּיתוּ שְּׂאֹר מִבָּתֵּיכֶם כִּי  כתיב )שמות 
כָּל אֹכֵל חָמֵץ וְנִכְרְתָה הַנֶּפֶשׁ הַהִוא מִיִּשְׂרָאֵל. ולהלן )פסוק יט( כתיב, 
שְׂאֹר לֹא יִמָּצֵא בְּבָתֵּיכֶם כִּי כָּל אֹכֵל מַחְמֶצֶת וְנִכְרְתָה הַנֶּפֶשׁ הַהִוא 

מֵעֲדַת יִשְׂרָאֵל בַּגֵּר וּבְאֶזְרַח הָאָרֶץ.

מִיִּשְׂרָאֵל.  וז"ל,  ח(,  פרשה  דפסחא  מסכתא   - )בא  במכילתא  ואמרו 
שומע אני תכרת מישראל. ותלך לה לעם אחר, ת"ל מִלְּפָנַי אֲנִי 
ה' )ויקרא כב, ג(, בכל מקום שהוא רשותי, עכ"ל. ועוד אמרו בלקח 
עם  אל  תלך  יכול  מִיִּשְׂרָאֵל.  וז"ל,  טו(,  יב,  שמות  זוטרתא.  )פסיקתא  טוב 
אחר ותחי', ת"ל מִלְּפָנַי אֲנִי ה' )ויקרא כב, ג(, לימדך שישראל שמניח 
את בוראו נכרת מן העולם, ואין לו תקנה אפילו בשאר אומות, 

שנאמר מִלְּפָנַי אֲנִי ה', רשותי בכל מקום, עכ"ל.

ובאמת איכא ג' מדרגות; 

 א. ישראל 
     ב. גר ואזרח הארץ

    ג. שאר אומות. 

מִיִּשְׂרָאֵל.  מִיִּשְׂרָאֵל, דייקא  הַהִוא  הַנֶּפֶשׁ  וְנִכְרְתָה  טו(  )פסוק  וזש"כ 
כתוב  ולכן  ואזרח,  כגר  ונעשה  מישראל  שיוצא  יתכן   אולם 
בַּגֵּר  עצמם(  )ישראל  יִשְׂרָאֵל  מֵעֲדַת  הַהִוא  הַנֶּפֶשׁ  וְנִכְרְתָה  יט(  )פסוק 

יִשְׂרָאֵל(, אלא  וּבְאֶזְרַח הָאָרֶץ. היינו שנכרת לא רק מישראל )מֵעֲדַת 

כגויי  שנעשה  לאמר  דעתך  וסלקא  הארץ.  ומאזרח  מגר  אף 

הארץ, ולכך למדו במכילתא 'שומע אני תכרת מישראל ותלך 

מקום  בכל  ג(,  כב,  )ויקרא  ה'  אֲנִי  מִלְּפָנַי  ת"ל  ת"ל  אחר',  לעם  לה 

מהלך  שביאר  אברהם,  ברית  בעלי  בספר  ועיין  רשותי.  שהוא 

נוסף בעניין זה.

וכתב בחמדת ימים )פסח פ"ב, אות יג(, וז"ל, ובעונש עובר על פסח 

אמרו )זוה"ק בפרשת פנחס דף רנ"ד(, ז"ל, מחמצת מאי טעמא בגין דריחא 

דמותא אית תמן חמץ דכר, מחמצ"ת נוקבא רגליה יורדות מות 

ברישא, וסיפא דתיבה תשכח לה )מַחְמֶצֶת, אותיות חמץ - מת(, ובגין דא 

מאן דאכיל חמץ בפסח אקדימת ליה מותא בעלמא דין ובעלמא 

דאתי, דכתיב ונכרתה הנפש ההיא מעדת ישראל, ע"כ. וביארו 

חכמי האמת, שרוצה לומר שיכרת נפשו מעדת ישראל על בלי 

תגלגל גלגל גלגלתו בגלגול ישראל, רק בבהמה או בגוים ערלים 

חס ושלום, עכ"ל.

מישראל,  נעקר  טו(,  )פסוק  דייקא  חָמֵץ  אֹכֵל  שכאשר  ונראה 

ונתגלגל בגויים ערלים ח"ו. אבל אֹכֵל מַחְמֶצֶת )פסוק יט(, שמחמץ 

אף אחרים, חמץ – מת, כנ"ל, אינו מתגלגל בערלים גויים, אלא 

בשאר  אפילו  תקנה  לו  ואין  טוב,  הלקח  וכלשון  בבהמה.  רק 

אומות, ודו"ק. 

לחיות את הפרשה
  וַַיְהִי חֹשֶׁךְ אֲפֵלָה בְּכָל אֶרֶץ מִצְרַיִם שְׁלֹשֶׁת ימִָים )שמות י, כב(       

חושך וצמצום של ראיה פנימית
יש חושך חיצוני ויש חושך פנימי. 

חושך חיצוני: הוא החושך המוכר לכל, כאשר נטו צלילי 
ערב, האור הולך ונחשך.

של  וצמצום  חושך  מוחין,  של  חושך  זהו  פנימי:  חושך 
עומקים  אחרים,  כיוונים  לראות  יכולת  אי  פנימית,  ראיה 
במושבתם,  אור  היה  ישראל  לבני  כאשר  וכד'.  חדשים, 
נפתחו להם מבטים חדשים ועומקים נפלאים שקודם לכן 

לא הכירו.

למעשה
כאשר האדם לומד נושא מסוים בפרשה, או סוגיא בש"ס 
וכד' אחר שלמדה, עכשיו עליו לחפש פרוש שמפרש את 
הדברים מכיוון שונה, או מגלה עומק חדש. כך ירגיל האדם 
את עצמו לא לסיים נושא ולעבור לשלב הבא, אלא אחרי 
שלבסוף גילה ביאור מכוון חדש, או עומק חדש, וכך בע"ה 

יפתחו לו המוחין עוד ועוד.

וכן, בכל ענין וענין בחיים אנו רואים אותו במבט מסוים, 
ועלינו להתבונן בכל ענין חשוב בחיים לראות מבט חדש 
חדש  צוהר  פותח  האדם  זו  בצורה  עליו.  להסתכל  איך 

ופנימי לכלל חייו.

צורת  אדם
 בנושא  גבות 

 יום שלישי טז’ שבט
 רח’ הרב בלוי 33 

ירושלים 20:30



ם לִָ צֵא תוֹרָה וּדְבַר ה' מִירוּשָׁ יּוֹן תֵּ י מִצִּ כִּ

ליקוטים בפרשה

ב 

כִּי אֲנִי הִכְבַּדְתִּי אֶת לִבּוֹ )י א(
פרעה.  של  הבחירה  היתה  היכן  הראשונים  קושית  נודע 

של  הבחירה  היכן  קושיה  אין  מיתה  שלאחר  שכשם  ונראה, 

האדם. כן פרעה, כי רשעים בחייהם קרוים מתים, והיה בחינת 

מת לגמרי, וניטלה ממנו הבחירה. )תורת הרמז(

אֵת אֲשֶׁר הִתְעַלַּלְתִּי בְּמִצְרַיִם )י ב(
אדה"ר.  שחטא  שנה  ק"ל  כנגד  ק"ל,  גימ'  עלל,  שורש 

שכנודע היה התיקון במצרים. אולם מצרים נענשו ששעבדו 

במצרים.  התעללתי  אשר  את  וזהו  ק"ל,  בחינת  כנגד  בבנ"י, 

)תורת הרמז(

וְיָמֵשׁ חשֶׁךְ )י כא(
הרבה  תיבות  לנו  יש  ויאמש,  כמו  חשך,  וימש  וברש"י  

ניכרת כ"כ, אין הכתוב  חסרות אלף, לפי שאין הברת האלף 

מקפיד על חסרונה, עכ"ל. והבן, א – אור אין סוף. נחסר אלף 

מפני "שאין הברת האלף ניכרת כ"כ", כלומר אור א"ס נעלם 

אמש,  וזהו  אור.  היפך  חשך,  לשון  וימש,  ונעשה  ומסתתר, 

לילה, אפילה, חשך, הסתלקות אור א"ס. )בלבביפדיה ערך אמש(

וְאִשָּׁה מֵאֵת רְעוּתָהּ כְּלֵי כֶסֶף וּכְלֵי זָהָב )יא ב(
בכך  ויש  גדול",  ברכוש  יצאו  כן  "ואחרי  נאמר  לאברהם 

שתי שלבים. א. ושאלה אשה מאת רעותה. ב. ביזת הים, והם 

חלוקים במהותם.

ב"שאלה אשה מאת רעותה', כל אחת לקחה מאת רעותה, 

זה פרט שלוקח מפרט - 'אשה מאת רעותה' אבל בביזת הים 

כל הממון עצמו נצטרף ובא הים ופלט אותו וא"כ, הוא מצרף 

את הכל גם יחד, זהו הגדר של ביזת הים, ביזת הים זה לא רק 

יותר ממון מאשר מה שהיה ביציאת מצרים, אלא ביזת הים 

הוא שונה במהותו מהממון שהם קיבלו כשהם יצאו ביציאת 

מצרים ברכוש גדול, בהתחלה הם יצאו ממצרים מדין פרט 

אבל  רעותה',  מאת  אשה  'שאלה  זה   - פרט  ועוד  פרט  ועוד 

בביזת הים נעשה כל הממון מצורף ע"י שהוא נכלל בים והוא 

הופך להיות במקום שהוא בבחינת 'כל הנחלים הולכים אל 

הים' שהים מצרף את הכל, וכשבא הים ופלט את הכל א"כ, 

הים פולט עכשיו את כל הממון גם יחד, זה מקום האסיפה. 

וזה מה שאמרו חז"ל "ראה ארונו של יוסף" כלומר הוא ראה 

את ארונו של יוסף שאוסף את הכל ומצרף את הכל במדרגת 

הדגים וזה גדר המקום של הים. פ )בלבביפדיה ערך אסף(

הקליפה של התכשיט שיצא ממצרים היא נקראת ענקים, 

ענקים הוא התכשיט. בקדושה נאמר ואחרי כן יצאו ברכוש 

גדול ושאלה אשה מאת רעותה כלי כסף וכלי זהב ושמלות 

כלי כסף וכלי זהב תכשיטים, הכלי כסף וכלי זהב באופן שהם 

יוצאים ממצרים דקלקול הם נקראים ענקים, מה הוא אותו 

תכשיט? מהתכשיטים האלה נעשה העגל, ופרקו נזמי הזהב 

אשר באזניכם מכוחו נעשה העגל, וירא העם כי בושש משה 

לבוא דברי חז"ל כידוע שהעם הוא הערב רב שמכוחו נעשה 

שנקראת  המדרגה  זה  תכשיטים  מכוח  נעשה  וזה  העגל, 

קורה  מה  שש,  בא  לבוא  משה  בושש  כי  העם  וירא  ענקים, 

כאשר בא שש? מתחיל להיות בין הערבים החמה נוטה לצד 

מערב לשקוע, כאן העומק של המעניקים חמה בקומתם, הם 

מבטלים את הארת חמה כעיקר, והופכים את הארת החמה 

הכל  מכוחה  שהחמה  הוא  העולם  סדר  בעלמא.  לתכשיט 

מתהלך, וכשלוקחים חמה והופכים אותה לתכשיט זה בעצם 

)בלבביפדיה  ענקים.  שנקראים  רב  הערב  של  המדרגה  נפילת 

ערך ערב רב-ענקים(

גַּם הָאִישׁ משֶׁה גָּדוֹל מְאֹד בְּאֶרֶץ מִצְרַיִם )יא ג(
בחינת גואל, בחינת כתר. ועכשיו לאחר מכת חשך,  משה 

בכתר  הכירו  כולם  ולכך,  כתר.  רק  נשאר  חכמה,  ספ'  כנגד 

דקדושה, כי בטל להם כל המחיצות. חוץ מפרעה, שהוא כתר 

דטומאה, ולכך עדיין לא נתגלה לו כתר דקדושה. רק במכת 

פרעה,  דטומאה,  כתר  ובטל  דקדושה,  כתר  נתגלה  בכורות, 

ואז גם הוא הכיר בכך. )קול דממה דקה(

כַּחֲצֹת הַלַּיְלָה אֲנִי יוֹצֵא בְּתוֹךְ מִצְרָיִם )יא ד(
המכה  בכורות.  במכת  הנשלמת  מצרים  גאולת  סוד  זהו 

נעשתה דוקא "כחצות לילה". 

"חלק",  בחינת  חצות,  בחינת  את  לבטל  היא,  הדבר  סיבת 

יוצא בתוך מצרים". לגלות את ה"אני" של  "אני  ולגלות את 

"בתוך  מדת  יתגלה  ואז  שלמות.  שייך  בו  ורק  שבו  הקב"ה 

מצרים", "אני יוצא בתוך מצרים", בתוך המיצרים, שאין מיצר 

כלל. מיצר ענינו- הגבלה, וממילא אם יש גבול יש חסר ואין 

שלמות. ובמכת בכורות נתגלה שבתוך המיצר, הגבול, החלק, 

נתגלתה שלמותו ית"ש, מדת "כל". נתגלה שהמיצר והחסר 

את  הקב"ה,  את  יש  בפנימיות-  אולם  בחיצוניות,  אלא  אינו 

ה"כל"! )בלבבי חלק ה(

וברש"י שם "ואמרו שאמר משה כחצות דמשמע סמוך לו 

אי  עוה"ז  במדרגת  הענין,  ביאור  ע"כ.  לאחריו"  או  לפניו  או 

את  עשה  האלקים  יושר,  הארת  לנו  אין  כי  לצמצם,  אפשר 

האדם ישר, אלא והמה בקשו חשבונות רבים, נטיה לצדדים. 

אולם מצד מדרגת קודם החטא, ישנה ישרות גמורה שאינה 

נוטה לצדדים, ואפשר לצמצם, ומעין כך אמרו חז"ל )ברכות ג 

ע"א(, ודוד מי הוה ידע פלגא דלילא אימת, השתא משה רבינו 

לא הוה ידע, דכתיב כחצות לילה אני יוצא בתוך מצרים. ע"כ, 

בחצות.  בדיוק  לצמצם  אפשר  אי  החטא  שמתולדת  והיינו 

ם לִָ צֵא תוֹרָה וּדְבַר ה' מִירוּשָׁ יּוֹן תֵּ י מִצִּ כִּ ב 



ג בלבבי משכן אבנה | פרשת בא | תשפ"ו | #433 

ליקוטים בפרשה

לעולם  משה  אמר  זירא  רבי  שם,  אמרו  גיסא  מאידך  אולם 

אפשר  החטא  קודם  מהארת  והיינו  ידע.  נמי  ודוד  ידע,  הוה 

לצמצם. )בלבביפדיה ערך אבד(

וּמֵת כָּל בְּכוֹר בְּאֶרֶץ מִצְרַיִם )יא ה(
ומשום  הפנוי,  צמצום-חלל  בחינת  מיצר  אותיות  מצרים 

ביטול היש.  "ומת כל בכור בארץ מצרים" שהוא  נתגלה  כך 

שנעשים  התרפים  ובפרט  לע"ז,  שורש  הפנוי  חלל  ועוד, 

מאדם בכור, והם כנגד בני בכורי ישראל שניצלו. )בלבביפדיה 

ערך בכורות(

וּלְכֹל בְּנֵי יִשְׂרָאֵל לֹא יֶחֱרַץ כֶּלֶב לְשֹׁנוֹ )יא ז(
'ולכל בנ"י לא יחרץ כלב לשונו'. )יא, ז( הענין. דנודע שכלב 

כלב, הם  ורמוז אותיות אחר  ומסייעו.  שומר טובה לבעליו, 

למג, גמל, שגומל חסד לבעליו. ולכך העניש את מצרים מדה 

כנגד מדה, ולבני ישראל רמז שהכלב שנוהג מדה כנגד מדה, 

לא יחרץ לשונו להם. )תורת הרמז(

וַאֲכַלְתֶּם אֹתוֹ בְּחִפָּזוֹן )יב יא(
פרעה  מפרעה.  פדיתנו'  עבדים  'מבית  היא  מצרים  יציאת 

ירידה  התחתונה,  העפרוריות  שורש  זה  'העפר',  אותיות 

לעתיד  משא"כ  בחיפזון,  הייתה  היציאה  וצורת  למצרים. 

לבוא נאמר "לא בחיפזון תצאו", אבל גאולת מצרים הייתה 

מה  בחיפזון  היציאה  של  העמוקות  מהפנים  אחד  בחיפזון, 

היא?, "התנערי מעפר קומי", איפה שורש התנערות נמצא, 

ע"י המהירות. )דע את מידותיך( 

וּשְׁמַרְתֶּם אֶת הַמַּצּוֹת )יב יז(
בזמן הזה ההארה של המצות הוא באופן של ח"י רגעים, זה 

היא  כי ההארה שמאירה בעשיית המצה  זמן עשיית המצה 

הארה של חי, היא הארה של חיה שבנפש.

אבל כאשר יתגלה הגאולה העתידה מכח ההארה העליונה 

הבאה  מצוה   - המצות  את  "ושמרתם  שנאמר  מה   - יותר 

רגעים  ח"י  של  בשיעור  יהיה  לא  הוא  תחמיצנה"  אל  לידך 

יחידה  של  מציאות  יהיה  הוא  אחת,  בבת  יהיה  הוא  אלא 

שנקראת  ההארה  של  העומק  זה  אחת,  מציאות  שבנפש, 

רצון שלמעלה מטעם ודעת, למעלה ממציאות החפזון שע"ז 

נאמר "לא בחפזון תצאו". 

ובלשון פשוטה וברורה כאשר הדבר נעשה כתהליך, שייך 

הגאולה  אבל  רגעים,  הח"י  שזה  בו  שיש  בתהליך  חפזון  בו 

היכלו"  אל  האדון  יבוא  "פתאום  נאמר  שעליה  העתידה 

"פתאום", נעשה בבת אחת, ומה שהוא נעשה בבת אחת כי 

של  מציאות  שיהיה  שייך  לא  וא"כ  דבר  של  תהליך  בו  אין 

החמצה. )בלבבי פסח(

לֵיל שִׁמֻּרִים הוּא )יב מב(
אפיקומן  דרמז  חכם(  בשאלת  ד"ה  )תרנ"ג,  אמת  שפת  עיין 

יציאת מצרים היה הכנה גם לגאולה עתידה,  כי  הוא לרמוז 

כמ"ש כימי צאתך מארץ מצרים אראנו נפלאות. ולכך הפסח 

נאכל על השובע, לומר כי הגם שיציאת מצרים היה גאולה 

גאלתי  כמ"ש  בה,  תלויה  האחרונה  גאולה  אבל  הראשונה, 

אתכם אחרית כראשית. והחכם שואל כיון שעתה זמן גאולה 

וחזרנו לגלות, מה הענין בזכירת יציאת מצרים והתשובה אין 

מפטירין אחר הפסח אפיקומן, כי ליל שימורים הוא לגאולה 

העתידה.  )בללבביפדיה ערך אפיקומן(

אֶרֶץ זָבַת חָלָב וּדְבָשׁ )יג ה(
ב'  בחינת  ב',  מאות  נמשך  זת-ב.  אותיות  בהיפוך  זבת 

אותיות י-ה, נמשך שפע לז"ת. )ליקוטים ערך זת(

אֶרֶץ זָבַת חָלָב וּדְבָשׁ )יג ה(
לא  ישראל  בארץ  אבל  הים,  בביזת  ביזה  התגלה  במצרים 

כמו  ביזת הממון כפשוטו  מתגלה מדרגת הביזה באופן של 

בכל ביזה, כלומר לא מיבעיא שאין בה דין ביזה של נפשות 

כל  תחיה  "לא  עממין  בשבעה  שנאמר  הדין  יסוד  הרי  שזה 

נשמה" וא"כ לא שייך שם כלל ביזת נפשות, אלא אפי' ביזת 

ישראל  בארץ  יותר  בעומק  שם,  שייך  כן  שכפשוטו  ממון 

מתגלה שה'בז' נהפך ל'זב', אבל לא באופן של זיבה דטומאה 

אלא באופן של זיבה של תיקון שזהו ה'ארץ זבת חלב ודבש', 

שבארץ  כפשוטו  רק  לא  זה  הזו  בזיבה  שמתגלה  והעומק 

חלב  מהם  שזב  באופן  משובחים  פירות  גדלים  היה  ישראל 

פירות  גדלים  הזו  בארץ  שאם  עומק  כאן  מונח  אלא  ודבש, 

זבה  עצמה  שהארץ  היינו  ודבש'  חלב  'זבת  בגדר  משובחים 

ומתפשטת, בבחינת "ארץ הצבי". )בלבביפדיה ערך בזז(

וְכָל פֶּטֶר חֲמֹר תִּפְדֶּה )יג יג(
חייב  ואבד  בנו  פדיון  המפריש  ע"א(   )נא,  איתא  בבכורות 

תפדה.  ופדה  לך  יהיה  טו(  יח,  )במדבר,  שנאמר  באחריותו, 

ר"א  ומת,  חמור  פטר  פדיון  המפריש   - ע"ב(  )יב,  ובבכורות 

אינו  וחכ"א  בן.  של  סלעים  כחמש  באחריותו  חייבין  אומר 

חייב באחריותו כפדיון מעשר שני. 

תפדה  לא  ואם  בשה  תפדה  ביה  כתיב  חמור  פטר  והנה 

והרי  איבודו.  מונע  והפדיון  לאיבוד  שהולך  והיינו  וערפתו. 

שמונח בפדיון כח סילוק של איבוד. ומעין כך אמרו בזוה"ק 

)ח"ב, רכו, ע"א( בימי דוד כשעשה חשבון בישראל ולא נטל מהם 

פדיון, היה רגז, ונאבדו מישראל כמה חיילות וכמה מחנות. 

ובעומק כיוון שמסלק איבוד לכך גנוז בקרבו כח של איבוד, 

וזהו השורש של המפריש פדיון פטר חמור ואבד. )בלבביפדיה 

ערך אבד( 



םד  לִָ צֵא תוֹרָה וּדְבַר ה' מִירוּשָׁ יּוֹן תֵּ י מִצִּ כִּ

סוגיות מחשבה בפרשה

ויחזק ה’ את לב פרעה ולא אבה לשלחם )שמות, י, כז(

ז(  כה,  תצא,  )כי  וקבלה  הכתב  ועיין 

אבה  לא  ובין  מאן  בין  ההבדל  וז”ל, 

יאמר על  יבמי, כתב רש”פ, לשון אבה 

שוה  בהכרעה  כשהוא  הרצון  תכונת 

נוטה  בלתי  והסתירה  החיוב  לעומת 

ולשון  )אונווילליג(,  מחבירו  יותר  לאחד 

אל  מכריע  יותר  כשהרצון  יאמר  מאן 

שלילת הדבר מאל קיומו, והוא מלשון 

י,  )בא,  ועיין עוד בדבריו  )פערניינונג(.  אין 

כז( וז”ל, עד הנה אמר לשון מיאון, מאן 

לשלחם  אתה  מאין  ז(  )לעיל,  לשלחם 

כי  י(.  )לעיל  מאנת  מתי  עד  ט(  )לעיל, 

מכריע  יותר  פרעה  רצון  היה  בתחלה 

לשון  אמר  ולכן  השלוה,  שלית  אל 

שנתווספו  אחר  כעת  אמנם  מיאון, 

מכאוביו בא אל תכונת הרצון בהכרעה 

בלתי  והשלילה,  החיוב  לעומת  שוה 

אמר  לכך  מלחברו,  יותר  לאחד  נוטה 

לשון לא אבה, עכ”ל.

לשון  אב  אב-ה.  אבה,  בחינת  וזהו 

שני  כלומר  א-ב,  שהרצון  והיינו  רצון, 

מכדי  בבחינת  כאחד,  שקולים  דברים 

שקולים הם ויבואו שניהם. ובמכילתא 

דר”י )בשלח, א, ד”ה וחזקתי( איתא, וחזקתי 

אם  “חלוק”  לבו  שהיה  פרעה,  לב  את 

לרדוף אם לא לרדוף.

צדדים  ב’  נצרך  בחירה  שכל  והיינו 

מה  בוחר  שקול  וכאשר  שקולים. 

שבוחר. אולם אצל פרעה מתוך המכות 

ה’  הכביד  אולם  כנ”ל,  שקול  נעשה 

בצד  לבחור  מסוגל  היה  שלא  לבו  את 

אחד אלא כל כולו היה “לא אבה”, ספק 

שקול בלתי ניתן להכרעה.

כמה  מצינו  רבותינו  בדברי  ובאמת 

ביאורים מה גדר הכבדת לבו של פרעה 

שלכאורה יש בו סילוק הבחירה.

פ”ה.  פרקים,  שמונה  )עיין  כתב  הרמב”ם 

להיטמא  שהבא  ה”ג(,  פ”ו,  תשובה,  והלכות 

פותחין לו, וסייעו הקב”ה. ועיין תפארת 

)שמות,  מלבי”ם  ועיין  ג(.  יד,  )שמות,  יונתן 

הבחירה  ששלל  פירשו  אין  וז”ל,  יט(  ג, 

המכות,  בצער  הרגיש  שלא  רק  שלו, 

מרוע  היה  ללכת  הניחם  שלא  ומה 

כך  ומעין  עכ”ל.  ה’,  ע”י  לא  בחירתו, 

איתא בספר העיקרים )מאמר ד, פרק כה(. 

תשובה,  )הלכות  ברמב”ם  דבריו  ושורש 

ועיין  )וארא(.  ועיין ישמח משה  פ”ו, ה”ג(. 

פרעה  וז”ל,  כט(  ו,  )שמות,  חכמה  משך 

ביד  ושרים  מלכים  ולב  מצרים,  מלך 

אינם בעלי בחירה, עכ”ל.  ה’, שמלכים 

וכן איתא בעץ הדעת טוב )בשלח(. ועיין 

אברבנאל )שמות, יד, א( וז”ל, וחזקתי את 

לב פרעה, כי השי”ת לא יסיר הבחירה 

מבנ”א, אבל יסבב סיבות באופן יתחזק 

פ”ג,  )אבות,  חיים  רוח  ועיין  עכ”ל.  לבו, 

מ”ז( וז”ל, אם האדם מרבה ח”ו לפשוע 

מכל  גדול  עונש  יענש  אז  רב,  פשע 

העונשים שנוטלים ממנו הבחירה ולא 

ודוגמתו,  פרעה  כמו  לשוב  עוד  יוכל 

ז,  )שמות,  ברמב”ן  דבריו  ושורש  עכ”ל. 

ד”א(.  וארא,  מהרי”ט,  דרשות  )ועיין  עיי”ש  ג(, 

הערה  לו,  )שער  יצחק  בעקידת  כך  ומעין 

יצחק  פחד  עיין  זה,  ענין  ובביאור  א’(. 

משמואל  שם  ועיין  מב(.  מאמר  )פסח, 

)בשלח, תרע”ז(. ועיין עוד שם )וירא, תרע”ו( 

הלב,  חוזק  לו  שניתן  וז”ל,  אביו,  משם 

והוא מתנה טוב מאד, אך פרעה ברוע 

ולקח  לרעה  במתנה  השתמש  בחירתו 

את חוזק הלב לסרב נגד השי”ת.

ולקחתם אגודות אזוב )שמות, יב, כב(

 וכתב הרד”ק )ספר השורשים, אות א, ערך 

אגודות  התר  אזוב,  אגודת  וז”ל,  אגד( 

ענין  להם,  והדומה  ו(,  נח,  )ישעיה,  מוטה 

יחד.  “וקשירתם”  הדברים,  “אסיפת” 

מצות  מ”ט(  פי”א,  )פרה,  חז”ל  ואמרו 

“שלשה”  ובהם  קלחין,  “שלשה”  אזוב, 

)שמואל,  אחת  לאגדה  ויהי  וכן  גבעולין. 

כלומר  בנימין(,  שבט  לגבי  נאמר  כה,  כ,  ב, 

וכן  אחת.  ו”הסכמה”  אחד,  “בקבוץ” 

ו(,  ט,  )עמוס,  יסדה  ארץ  על  ואגדתו 

דעתי,  ולפי  והסכמתו”.  “עצתו  כלומר 

עיין  מים,   – רוח   – )אש  יסודות  השלש  כי 

קרא  הארץ,  על  אשר  זה(  פסוק  על  רד”ק 

אגודה, לפי שהם אגודה אחת, זו על זו 

על הארץ ]ויסוד רביעי, עפר, הוא מ”ש 

)שבת, צב, ע”א( שכלי אוגדן, כי עפר בחינת 

מאני, כלי, כנודע. ועיין רע”ב )שמות, שם( 

שלכך כתיב ואגודתו על “ארץ”, כי הוא 

נפרד, רביעי, עיי”ש. ולהלן יבואר שיש 

חלקי  ג’  כנגד  מזוזות,  ושתי  משקוף 

שהם  במכילתא,  אמרו  אולם  האגודה. 

ד’, כי נתנו גם על הסף. והבן, שסף כנגד 

יסוד העפר, ודו”ק. וזהו א-ג-ד, בשורש 

ולהלן  והבן.  ד’,  או  ג’  או  ואוגד  אחד, 

בשנים,  אגד  שיש  מ”ד  שיטת  יבואר 

שהם  באבות  כמ”ש  בחמש,  אגודה  וכן 

עיקר  ובאמת  היד.  אצבעות  ה’  אגודת 

אגודה בג’, והכח האוגדם הוא הרביעי, 

אמר,  לפיכך  אי”ה[,  להלן  ויבואר 

ואגדתו על ארץ יסדה, עכ”ל.

וזהו  “קשירה”,  מכח  אגד  שיש  והבן 

הסכמה  ע”י  אגד  ויש  חיצוני.  חיבור 

נגלה  וזה  פנימי.  חיבור  וזהו  אחת, 

בשבט בנימין, כי איגוד בנ”א אין שייך 

ללא  וקיבוץ  קיבוץ,  אלא  קשירה,  בו 

הסכמה אינו נקרא אגודה.



ה בלבבי משכן אבנה | פרשת בא | תשפ"ו | #433 

סוגיות מחשבה בפרשה

הוא  אדם,  בני  בין  האגודה  ושורש 

וכמ”ש  ויעקב,  יצחק  אברהם  באבות, 

אגודת  וז”ל,  שם(  )שמות,  המור  בצרור 

יצחק  לאברהם  רמז  שלשה,  הם  אזוב 

בזכיות,  משולשים  שהם  ויעקב, 

ובזכותם נברא העולם, דכתיב ואגודתו 

בנ”י  יצאו  ובזכותם  יסדה,  ארץ  על 

ויזכור  כד(  ב,  )שם,  דכתיב  ממצרים, 

אלקים את בריתו וגו’, ולכך אמר משה 

לישראל, ולקחתם אגודת אזוב, עיי”ש. 

וכתב בשפתי כהן )שם, יב, יא( וז”ל, אזוב, 

אברהם  בגימט’  תעפ”ש,  ב”ש,  בא”ת 

עכ”ל.  המילות,  שתי  עם  יעקב,  ישחק 

צוה  וז”ל,  כב(  יב,  )שמות,  באלשיך  וכתב 

ועל  המזוזות  שתי  על  הדם  לתת  ית’ 

כנגד  המזוזות,  שתי  שהם  המשקוף, 

אברהם,  כנגד  והמשקוף  ויעקב,  יצחק 

בחז”ל  הדברים  שמקור  עיי”ש  עכ”ל, 

)שמו”ר, יז, ד(. ועיין דרשות מהר”ל )דרוש 

המצוה  ג”כ  שהיתה  וזהו  ד”ה  הגדול,  לשבת 

ולקחתם(.

מכח  הוא  לאוגדם,  הכח  ועומק 

כי  שפל.  עץ  אזוב,  שזהו  “שפלותם”, 

נפרדו  ג-א,  גאה,  מפרידה.  הגאוה 

א-ג-ד,  אגד,  אולם  מהאחד.  השלשה 

אל”ף – אחד, ג’ – שלוש, ד’ – דל, דלות. 

וזהו לסלק  נעשים אחד.  זו  וע”י דלות 

את הטומאה, שכל מהותה פירוד. ועיין 

זוה”ק )ח”ב, לה, ע”ב(.

ג’  בזכות  נאספים  אזוב,  אגודת  וע”י 

ישראל,  כל  נאספים  ועי”ז  כנ”ל,  אבות 

אגודת  וז”ל,  )וארא(  ברקאנטי  כמ”ש 

אזוב, רומזת לכנסת ישראל, שבה נאגד 

ונאסף הכל, עכ”ל. ועיין מגיד מישרים 

)בשלח, בסופו החלק השייך לפרשת בא(. ועיין 

ובית  אזוב(,  אגודת  )ערך  יעקב  קהלת 

עולמים )דף קלו(, שהיא המדה הנקראת 

“כל”, כי כל בשמים ובארץ.

וכל בכור אדם בבניך תפדה )שמות יג, יג(

פטר  ראשון,  הנולד  הוא  אדם,  בכור 

רחם, ומקרי ראשית,

כמ”ש כי הוא ראשית אוני. 

דכתיב  באדם,  זו  ראשית  ושורש 

)תהלים קלט, ה( אחור וקדם צרתני 

אדם  ת”ר,  ע”א(  לח  )סנהדרין  ואמרו 

נברא בע”ש )אחור למעשה בראשית(

ומפני מה וכו’, שאם תזוח דעתו עליו 

אומר לו יתוש קדמך

הוא  במחשבה  בראשית  במעשה 

וקדם,  אחור  א(  ח,  )ב”ר,  וכמ”ש  קדם, 

אחור למעשה וקדם במחשבה.

בשכל  בפרט  נגלה  זה  “קדם”  וכח 

ושורש  ראשית,  הוא  כי  אדם,  דבכור 

ראשית  בחינת  במחשבה,  בראשית, 

חכמה, כנודע.

ראשית,  קדושת  כל  שורש  וזהו 

הכתב  וכלשון  ב”קדם”,  שורשה 

התורה  וצווי  לא(  כה,  )בראשית  והקבלה 

ראשית,  שהוא  מה  בכל  קדושה  לנהוג 

בכור אדם, בכור בהמה, ראשית בכורי 

אדמה, ועבודת המשכן לא היה מיוחד 

תחלה רק לבכורים, כמ”ש קדש לי וגו’ 

צאנו  מבכורות  שהביא  והבל  רחם,  כל 

שעה ה’ אל מנחתו )וכן ראשית הגז(, עכ”ל.

אלפי  לשית  סיפא  שהוא  למשיח 

כמ”ש  זו,  ראשית  נגלה  בו  אף  שנין, 

עצם  וז”ל,  ע”ב(  לט,  )נדרים  המהר”ל 

מבין  מיוחד  שהוא  זה  משיח  מעלת 

לו  המיוחדת  מעלתו  הנבראים,  שאר 

השם  כי  חי(,   – שם  )משיח,  שמו  נקרא 

מבין  בו  המיוחד  דבר  על  מורה  הוא 

שאר הנמצאים, ולפיכך אף כי המשיח 

בעצמו לא נברא קודם שנברא העולם, 

אבל שמו, דהיינו מה שהוא מיוחד בו, 

נברא קודם שנברא העולם, שגזר הש”י 

קודם שנברא העולם על המעלה שלו 

המיוחדת לו, וגזירתו ית’ הוא הבריאה 

המלה,  צד  כנגד  הוא  זה  ודבר  בעצמו, 

כי משיח הוא ראשית לבני אדם שהם 

יחוס  יש  למשיח  ולפיכך  בתחתונים, 

שהוא ראשון והעליון לתחתונים עכ”ל.

נגלה כח  ימי עולם  שבראשית  והבן, 

ימות  ובאחרית  באדה”ר,  זה  ראשית 

נגלה כח ראשית דמשיח שמצד   עולם 

אמו הוא בא מאוה”ע והוא בן גרים. וכל 

ימות עולם נגלה הדבר דייקא בישראל, 

אתכם,  קראתי  ראשית  חז”ל  כמ”ש 

כדכתיב ראשית תבואתה )ירמיה ב, ג( על 

עסקי ראשית הזהרתי אתכם.

יתר על כן כתב החת”ס )דברים  אולם 

שייכות  ראשית  אין  כי  דע  וז”ל,  א(  כו, 

בראשית,  אמרינן  וע”כ  כלל,  לישראל 

ע”ד  ראשית,  שנקראו  ישראל  בשביל 

העברה ולא ע”ד האמת, כי אין ראשית 

ושיירים  אחרית  בו  שיש  בדבר  אלא 

וכל  הגוים  ראשית  אז  היה  ועמלק 

הגוים שארית לו, ובכורים ראשית פרי 

האדמה ואחרית הפירות שיירים לכם, 

אבל ישראל עליהם אמר בלעם מראש 

וכו’  אשורנו  ומגבעות  אראנו  צורים 

ובאמת לא שייך להם זה השם, כי עם 

לבדו ישכון ובגוים לא יתחשב והם עם 

בפני עצמו, כולם קדושה עם קרובו של 

הקב”ה ולמי יהיו ראשית ומי אחריהם, 

עכ”ל.  



ם לִָ צֵא תוֹרָה וּדְבַר ה' מִירוּשָׁ יּוֹן תֵּ י מִצִּ כִּ

שולחן ערוך עם ביאור בלבבי משכן אבנה

ו 

סימן כא' - סעיף ד':  יש להזהר כשאדם לובש טלית שלא יגרר ציציותיו.

בירור הלכה - סעיף ד'
בדין זה ישנם כמה טעמים והגדרות, ונפק"מ לדינא.

ציציותיו.  יגרר  שלא  השו"ע  כלשון  כפשוטו  הטעם  א. 
הדינים  ככל  הציצית,  בזיון  מדין  וזהו  הקרקע,  על  והיינו 
שהובאו בסימן זה. והבזיון הוא עצם הגרירה. וכן בנגררים 
שלא  הלבוש,  וכלשון  והבן.  מלוכלך,  מקום  הקרקע,  על 

יגרר ציציותיו "על הארץ", דייקא.
)סעיף  כג  דבסימן  וקשה  וז"ל,  ג(  )ס"ק  המג"א  כתב  ב. 
אסור  שם(  מש"כ  )ועיין  הקברות  על  נגרר  דאם  כתב  א( 
משום לועג לרש, משמע דבעלמא אין איסור בגרירה, וכו'. 
הציציות  והיו  הארץ,  מן  גבוהים  היו  דהקברים  לי  ונראה 
לרש,  לועג  משום  ואסור  עליהם,  נגררים  יונתן  ר'  של 
אלא  נגררים  שאינם  כיון  ליכא,  מצוה  ביזוי  משום  אבל 
במקום גבוה, עכ"ל. וכפשוטו נראה שכוונתו למקום גבוה 
שאינו מלוכלך כקרקע, אולם אינו דין בגבוה ונמוך, אלא 
שנוגע במקום מלוכלך כקרקע, משא"כ הקברות אף שהם 
אפשר  אולם  כקרקע.  לכלוך  אינו  וכד'  מאבק  מלוכלכים 
שכוונתו, שהבזיון כאשר נגררים הציציות לקרקע, נגררים 
למקום נמוך, אולם אם נגררים לגובה אין כאן בזיון כל כך. 
שפל.  למקום  שיורדים  כך  עצם  שהבזיון  אפשר  ובדקות 
ועיין חלק הקבלה היכן ראוי שיהא, וכשיורדים משם זהו 

בזיון ושפלות לציצית, עיי"ש.
ג. כתב המג"א הנ"ל, וז"ל, אי נמי י"ל, דדוקא כשגוררים 
דנראה כאילו מכבד בהם את  ביזוי,  הוי  "בשעת לבישה" 
ואנה,  אנה  הציציות  מתנועעים  לבישתו  מכח  )כי  הבית 
עכ"ל.  כך,  כל  קפידא  אין  הילוכן  דרך  נגררים  אם  אבל 
ובדקות יש להוסיף, שבשעת העיטוף על דרך כלל מברך 
על הטלית, וזהו בזיון לברכה, ודו"ק, כ"כ בערוך השולחן 

על אתר, עיין בדבריו.
ד. לשון השו"ע שלא "יגרר" ציציותיו, ובפשטות, הבזיון 
הוא עצם הגרירה, אולם ביאר בלבושי שרד )ס"ק ט( את 
רק  ליכא קפידא,  וז"ל, דמשום דריסה לבד  דברי המג"א, 
בשם  שימורים  מצת  ועיין  עכ"ל.  נפסקים,  שהיו  מחמת 
עדי זהב, והובא באליה רבה, וז"ל, דאין איסור משום ביזוי 
כדמוכח מבן ציצית הכסת )גיטין, נז, ע"א(, שהיו ציציותיו 

נגררין, אלא הטעם שידרוס עליהם ויפסקו, עכ"ל. 
וז"ל,  יד(  ס"ק  לארץ,  )המאיר  החיים  בארצות  כתב  ה. 
וברוקח איתא, שלא ידרוך על ציציותיו, משמע לגרר שרי, 
עכ"ל.  בזיון",  "דרך  מגרר  רק  אסר  לא  האגור  שגם  וי"ל, 
לבזיון  מתכוון  שאינו  אף  בזיון  דרך  מגרר  שכל  ונראה 
אסור. וקצת משמע כן מדברי האגור, שבסוף דבריו הביא 
במטאטא  וטאטאתיה  כג(  יד,  )ישעיה,  שכתוב  זה  פסוק 

השמד. והיינו דרך טיטוי, שהוא דרך בזיון. 
ו. כיון שאין דרך ללבוש בגדים שמגיעים לארץ ונגררים 
בגד,  בשם  חסר  זה,  באופן  שעשויה  ציצית  לכן  לארץ, 
כך  לעשות  דרך  שאין  שכיון  בציצית,  "בגדיהם"  שכתוב 
פטור  כזה  בגד  ולכך  בגד,  בשם  חסר  הבגד  כך  אם  בגד, 

מציצית, והבן

הלכה פסוקה - סעיף ד'
אם יש לו בגד שציציותיו נגררים לארץ, ואין לו ציצית 

בבגד אחר, איך לברך עליו.

פירוש על דרך הסוד - סעיף ד'   
וכל המבזה מצות  וז"ל,  לח(  טו,  )במדבר,  בחיי  רבינו  כתב 
ציצית, עליו הכתוב אומר )איוב, לח, יג( לאחוז בכנפות הארץ 
וינערו ממנה, עכ"ל. ובפשטות קאי על מי שמבזה ואינו לובשה, 
אולם קאי גם באופני ביזוי בציצית עצמה, ודייקא מי שציציותיו 
נגררים לארץ, עליו דייקא נאמר לאחוז בכנפות )הנגיעה ל(

ארץ, ואזי וינערו רשעים ממנה.
ולהיפך מצד התיקון כתב המלבי"ם )במדבר, טו, לז( וז"ל, 
וידוע ששבעים שרים עומדים אחורי המרכבה ויונקים השפע 
נגרר  )היפך  העליונה"  "הארץ  כנפות  שבארבע  ציציות  מד' 
לארץ התחתונה(, ועל כן, כל המקיים מצות ציצית יחזיקו בו 
עשרה אנשים מהכנענים, כי כל כח רוחני יש בו עשרה כוחות, 
יניקתו מארבע  כל אחד מושך  כי  כנף,  בכל  והם שבע מאות 
כנפות, וכנגדן למטה עשרה מכל לשון בכל כנף, וע"כ אמרו 
)שבת, לב, ע"ב( שכל אחד זוכה ומשמשים לו ב' אלפים ושמונה 

מאות עבדים, עכ"ל.
ובעומק השפע נמשך מארץ עליונה עד ארץ תחתונה, אולם 
סמוך לארץ, ולא נגרר על גבי הארץ. ובעומק, בפרשת ציצית 
גבי  על  נגרר  הציצית  מצרים,  ובמדרגת  מצרים,  יציאת  נזכר 
הארץ,  על  הציצית  נתעלה  ממצרים,  ועליה  וביציאה  הארץ, 
ולא נגרר בארץ. ובצורת אדם, שורש הציצית בשערות הראש 
הנקראות ציצית, כמ"ש )יחזקאל, ח, ג( ויקחני בציצית ראשי, 
כולו, סוד מקיף  לכל קומת האדם, היקף כל האדם  ויורדים 
הציצית,  דרושי  הכוונות,  )שער  שעה  ביפה  כמ"ש  היחידה, 
פ"א(. ולכך דייקא צריכה להקיף את כל האדם, אולם לא לירד 

למטה ולגרור את הארץ.
ולכך דייקא כתיב בפרשת ציצית )במדבר, טו, לח( "וראיתם", 

בחינת ראיה שיורדת מן הראש ועד לארץ, עד ולא עד בכלל.
בארץ  נראו  הניצנים  וז"ל,  )שלח(  עמוקות  במגלה  וכתב 
וקול  מציץ(,   – מתנוצץ  )בחינת  ציצית  זכות  יב(,  ב,  )שה"ש, 
זכות  "בארצינו",  נשמע  כמ"ש(  ת"ר,  גימט'  )ציצית  הת"ר 
ציצית, שהוא ת"ר )כנ"ל(. ז"ש )שמות, יד( ובני ישראל יוצאים 
ביד רמ"ה, )יחזקאל, ח( וישלח תבנית יד ויקחני בציצת ראשי, 
רמ"ה )במילוי(, רי"ש מ"ם ה"ה, בגי' ציצי"ת, ז"ש )ישעיה, 
כד( מכנף הארץ זמירות שמענו, שזכו לשירה על הים עבור 
ויקח שש  יד(  )שמות,  לכן  כנף, הרי ת"ר,  ד' פעמים  הכנף 
מאות רכב בחור, כנגד מחנות שכינה, והיה לכם לציצית, בגי' 
ד'  קליפות שהם  ד'  ציצית מגינים מפני  ד'  כי  קליפו"ת,  ד' 
רוחות הטומאה, עכ"ל, עיי"ש. והיינו יציאה ממצרים, ציצית 
זוכים  ועלייתם  יציאתם  וע"י  כנ"ל,  לארץ  ונגררת  שיורדת 
סוף  בים  ונגלה  מצרים,  ליציאת  זכר  שהיא  דקדושה,  לציצית 

כנ"ל עד גילוי שלם בארץ ישראל.

.



עץ חיים עם ביאור בלבבי משכן אבנה

ז בלבבי משכן אבנה | פרשת בא | תשפ"ו | #433 

 שער הארת המוחין זו"ן
   פרק ז' 

א	 עיין ברש”ש באות ב’ שביאר שאינו פי היסוד שהם הנקבים שהם בסיום היסוד, אלא מקום יציאת היסוד שהוא סיום הת”ת שלו.

ונבאר ענין הפסוק של אז ישיר ישראל את השירה הזאת עלי 
התבאר לעיל ענין הבאר שיש בו כמה מד�ר  באר ענו לה :

גות או בבחינת 'סלע' ואזי הוא בבחינת אחור, לעומת כך 
באר בסוד 'בא אור', ששורשו באור, בחינת פב"פ, והוא מה 

שנקרא באר כאשר היא עמו פב"פ.

כי הוא מדבר בענין תיקוני רחל מתחלת תיקונה עד סיומה, 
והוא להביאה פב"פ עם ז"א הנקרא ישראל, ונודע כי כאשר 
תחת  קטנה  אחת  נקודה  בסוד  מתמעטת  פב"פ  חוזרת 
עמו  עולה  שהיא  עד  מעט  מעט  נגדלת  ואח"כ  דז"א,  היסוד 
להיות פב"פ עד למעלה, וזהו ענין עלי באר ענו לה כי עתה 
בהיותה פב"פ נקרא באר כנ"ל, והיא עולה עמו עלייה אחר 
עלייה ממטה למעלה עד שחוזרת עמו פב"פ: עיקר סוגיא זו 

רתתבאר לקמן בשער הנוק', ונבאר בקצרה. הנה הנוק' בת
רחילה היא מאחוריו ושם נגדלת בכל קומתה, ואזי היא חו

זרת להיות עמו פב"פ ואזי היא חוזרת להיות נקודה אחת 
נעשית  שהיא  שמה  המפרשים  שביארו  כפי  אולם  קטנה, 

בא קומתה  בכל  שהייתה  ממדרגתה  ירידה  אינה  רנקודה 
חור כי בערך לכל קומתה מאחור כאשר היא חוזרת להיות 
שקול  עליון  מעולם  שנקודה  וכפי  נקודה,  היא  פב"פ  עמו 
כנגד כל עולם תחתון ממנו הכי נמי בענין הנוק', כי בערך 

לפנים האחור נקרא נקודה קטנה, והבן. 

ונ למטה.  ויתבאר  הפסוק  בזה  ב'  פירוש  לפרש  יש  ־עוד 
חפרוה  באר  ובאור  וגו'  שרים  חפרוה  באר  אחר  פסוק  באר 
שרים יובן במה שנודע כי הנה הנוק' של ז"א הנקראת רחל 
בהיותה אב"א עמו הנה הראש שלה היה מחצי ת"ת תחתון 
שלו, נמצא כי סיום ת"ת של ז"א שהוא פיא האמה שלו ממנו 
נעשה פי הנקבה אשר הוא בסיום ראש שלה וכאשר אח"כ 
חזרו להיותה פב"פ ועלתה כל שיעור קומת ז"א נמצא כי מה 
שבהיותה אב"א היה ראש שלה נתהווה עתה בחי' ת"ת שלה 
ואותו הבחי' שהיה תחלה מקום הפה העליון שלה חזר עתה 
להיות בחי' פי היסוד ורחם שלה נמצא יסוד שלה מכוון נגד 
כלומר מה שהיה במדרגה התחתונה שלה מד�ר  יסוד שלו :

גת פה הוא עתה מציאות של יסוד, ואזי היסוד שלו והיסוד 
שלה משתווים אהדדי.  

בכמה  אכילה  בלשון  נקרא  התשמיש  בחינת  היות  סוד  וזה 
מצאנו בדברי חז"ל כמה לשונות של הק�  מקומות בתורה :

יצירה שברית  בין הפה לברית, כפי שמבואר בספר  בלה 
בעוד  מבואר  וכן  אהדדי,  מקבילין  הלשון  וברית  המעור 

רלשונות חז"ל כמה מדרגות בענין ההקבלה בין הפה הע
ליון לפה התחתון. והיינו שיש אכילה כפשוטו שהיא בפה, 
ויש אכילה שהוא התשמיש. וכן הוא בענין הדעת, שכתוב 
בזוהר דדעת גניז בפומא והוא נאמר נאמר בעיקר בא"א, 
וכנגד זה הוא דעת בבחינת היסוד בסוד 'וידע אדם', והיינו 

שיש דעת עליון ודעת תחתון.

־וכן לשון דיבור בפה במסכת כתובות פ"א במשנה ראוה מד
ברת עם אחד אמרו לו מה טיבו של איש זה וכו' ואמרו בגמ' 
דיבור  בחינת  שהוא  נוסף,  יחס  הוא  נבעלה:  מדברת  מאי 

רהיוצא מן הפה הכי נמי הוא בענין התשמיש, והיינו כי פע
מים הזווג נקרא בלשון אכילה ופעמים נקרא בלשון דיבור. 

וכן בכתובות פרק אע"פ במשנה ואוכלת עמו מליל שבת מאי 
כמו  בפה  אכילה  לשון  נקרא  ובתורה  וכו',  תשמיש  ואוכלת 
שאמר אכלו רעים שהוא זווג עליון דאו"א כנזכר זוהר פרשת 
ויקרא, וכן כתיב כן דרך אשה מנאפת אכלה ומחתה פיה וגו': 
והשורש לזה הוא מה שאצל הנוק' מקום הפה העליון שלה 

כשהיא עולה עמו פב"פ נעשה מקום זה פה תחתון, והבן.

־ופירוש הפסוק יובן כמ"ש אצלינו על מה שאמר בזוהר בא
דרא יתיב על כורסיא דשביבין לאכפייא לון וכו' כי הוא סוד 
אלקים  שמות  יש  כי  הענין  פי'  חוה,  על  נחש  בא  משארז"ל 
של קדושה ומשתלשלין למטה עד הקליפות אלהים אחרים 
כלומר  בסוד מלך אלהים על גוים כנזכר בסבא דמשפטים: 
חול,  שם  שהוא  ב"ד  שהם  לאלהים  מאלה"ים  משתלשל 
'מלך  סוד  והם  אחרים  אלהים  נעשה  יותר  וכמשתלשל 

אלהים על גוים'.

עד  באלו  ואלו  בזה  זה  נכללין  הקליפות  גורם  העון  וכאשר 
־שאותן בחי' של שמות אלקים עליונים דקדושה נכנסים בנ

וע"י  ציון שבה בסוד הגבורות אשר שם ביסוד שלה:  קודת 
זו כביכול שם אלה"ים דקדושה נופל לאלהים  התכללות 
כך  מעין  נעשה  לעילא  הכוחות  בעל  שהוא  ומה  אחרים 

לתתא. 

נקרא  ביחד  הנ"ל  אלקים  השמות  של  הזה  התכללות  וענין 
בחינת ביאת נחש על חוה: כלומר אין הכוונה שבא הנחש 
העל חוה כפשוטו אלא היינו ששמות אלה"ים דקדושה יו�ר

דים ונשלטים ע"י אלהים אחרים הוא הנקרא שבא הנחש 
עץ  אכילת  שע"י  לחוה   הנחש  שאמר  מה  והוא  חוה,  על 
הדעת 'והייתם כאלהים יודעי טוב ורע', כלומר הוא פיתה 
באלהים  נכלל  להיות  אלהות,  של  מציאות  להיות  אותה 
ומה  אחרים  אלהים  בחינת  הוא  הנחש  כי  והיינו  אחרים, 
שרצה לפתה אותה הוא להיות אלהים אחרים ולא אלה"ים 

דקדושה.

־כי מה שתחלה בעת רצון היה הזווג עמה בבחי' היסוד והנ
תיב העליון הנקרא פלא כנודע: הוא הנתיב העליון המזווג 
יסוד דאבא עם יסוד דאמא, בסוד שער הן' דקדושה בסוד 

'נתיב לא ידעו עיט'.



ם לִָ צֵא תוֹרָה וּדְבַר ה' מִירוּשָׁ יּוֹן תֵּ י מִצִּ כִּ

עץ חיים עם ביאור בלבבי משכן אבנה

ח 

אלהים  של  החיצון  האחר  מהנתיב  מקבלת  היא  עתה  הנה 
הנקרא ג"כ פלא, הנרמז בר"ת ואמרה לא פעלתי און לרמוז 
החצונים  הפלא  מפעולת  שפע  קבלה  שלא  אומרת  שהיא 

־ההוא אשר בו נכללו הקליפות הנקרא און רק מן הנתיב הע
ליון הקדוש שהוא כולו פנים אשר אין הקליפות נכנסין שם 
ח"ו: והיינו כי 'פלא' ר"ת 'לא פעלתי און', ומצד הקדושה 

רהיינו שלא פעלה און אולם בנפילה הוא 'פעלתי און' שנ
תכללה באלהים אחרים. 

נאמר על אדם הראשון ולקח גם מעץ החיים וחי לעולם, 
ביום  שנאמר  מה  והוא  מיתה,  עליו  נגזר  חטא  וכאשר 
באלף  למות  עליו  שנגזר  והיינו  תמות,  מות  ממנו  אכלך 
שנה  אלף  כי  אכלך  'ביום'  הפסוק  לשון  ומתקיים  שנהב, 
שנגזר  מה  לסוגיין  וביחס  הקב"ה,  של  יום  הם  בעוה"ז 
לאדם למות באלף שנה היינו שנפל מבחינת 'פלא' עליון 
שהוא בחינת אלופו של עולם ל'פלא' תחתון שהוא 'אלף' 
שנה, 'פלא' אותיות 'אלף', ונמצא שמחמת החטא נגרם ב' 

רנפילות, נפילה מאלה"ים דקדושה לאלהים אחרים ומח
מת התכללות זו ניתנה השליטה לאלהים אחרים, ונפילה 
דקדושה,  מאלה"ים  למעלה  מדרגה  שהוא  עליון  מפלא 

לפלא תחתון, מפלא עליון ל'אלף' תחתון. 

'במו סירא  בן  כי מדרגת פלא עליה כתוב בספר  רוהיינו 
פלא ממך אל תדרוש', וכן הוא סוד 'כי יפלא ממך דבר', 
כלומר 'פלא הוא מעל ההשגה, ומה שנעשה ע"י חטא עץ 
הדעת הוא שנעשה בר השגה, ולכן נגזר עליו לחיות אלף 
והיינו  'מחזיק במופלא שהוא אלף,  שנה כי הוא כביכול 
שהוא אוחז במדמה של הפלא העליון ולא בפלא עצמו, כי 
עץ הדעת הוא כח המדמה כפי שכבר נתבאר בענין לאה, 

ולכן נפל לקלקול שמת באלף שנה, ודו"ק.

־והרי הוא נתבאר איך הזווגים הוא נקרא דבור ובלשון אכי
לה, והסבה הוא לטעם הנ"ל כי הפה שלה הראשון בהיותם 
אב"א נעשה לה עתה בהיותם פב"פ פה תחתון בית הרחם 
הייתה  דכשהיא  הרב,  בדברי  דקה  הגדרה  נמצא  ממש: 
אב"א אזי היא הייתה במדרגת פה עליון וכשחזרה להיות 
פב"פ הפכה להיות במדרגת פה תחתון, כלומר פה עליון 

דאחור הוא פה תחתון בערך לפנים.

הוזכר לעיל שמדרגת הפה יש בה בחינת דיבור ובחינת 
ראכילה, והכי נמי במדרגת היסוד, אולם יש ב' כוחות נוס

פים שהם כח של שתיקה וכח של נשיקה, וב' כוחות הללו 
גם  הוא  נושק  האדם  כאשר  ולכן  קרובים,  שורשים  הם 
שותק, וכן כשהוא נושק הוא מחבר את שפתיו, ומדרגת 

נשיקה היא בחינת פב"פ בסוד 'ישקיני מנשיקות פיהו'. 

והנה כל מדרגות הפה מתגלות ביסוד שהוא פה תחתון, 
אולם כאשר היא הייתה במדרגת אחור ואז היה לה פה 
כאשר  אולם  בפועל,  דיבור  של  גילוי  בה  היה  אז  עליון 
היא חוזרת פב"פ הוא בחינת דיבור דיסוד שאינו מתגלה 

ב	 ואמנם נתן ע’ שנים לדוד המלך ולכן מת אחרי תתק”ל שנים.

ג	 כמבואר ברש"י על הפסוק אשר כריתי לי, העמיד לו צבורין של זהב ושל כסף כמין כרי, ואמר לו טול את אלו.

כלומר  זיווג,  במדרגת  מתגלה  הוא  אלא  בפועל  כדיבור 
הוא דיבור במדרגה של נשיקה שהוא באופן של שתיקה, 

רבסוד העראה, נשיקת איבר, בסוד שתיקה כהודאה, כלו
מר 'מסכים לדבר' 'נושק לדבר'. לעומת כך כח האכילה 

רשכשהיא הייתה באחור התגלה פה עליון אכילה כפשו
טו, וכאשר היא חוזרת פב"פ שנעשה פה תחתון מתגלה 
ג"כ אכילה בפועל והיינו דכאשר הזכר משפיע לה שפע 

זה נקרא שהיא 'אוכלת זרעו' ע"י פה תחתון שלה.    

ונודע כי בית הרחם שלה הוא עמוק דוגמת הבאר הנעשה 
ע"י חפירה ואינו בולט כמו יסוד הזכר: התבאר בדברי הרב 
משא"כ  בולט  הוא  האורות  ריבוי  מחמת  הזכר  שיסוד 
יסוד הנוק', אולם בסוד הענין שכל דבר יש בו בפרטות 
זכר ונקבה, והנוק' שבנוק' הוא בחינת הבאר שהוא עמוק 
ואינו בולט ובחינת זכר דפרטות דיסוד דנוק' הוא בחינת 
הבשר התפוח, הוא כח של בליטה, כבשר התפוח שע"ג 

העטרה דזכר, וכדוגמת מקום התפוח דמזבח החיצון.

שחפרו  ויצחק  באברהם  נרמז  הזאת  הבאר  חפירת  וענין 
הבארות ההם ודי בזה, וכמו שאמר בזוהר וילך דף רפ"ו וז"ל 
עלי באר ענו לה סק לאתרך להתחברא בבעלך באר חפרוה 
שרים דאולידו לה או"א לעילא כרוה נדיבי העם אלין אבהן 
עד השתא הרב ביאר חלק מהגדרת הבאר שנעשה  וכו': 
ע"י שחזרה פב"פ, ולהלן הוא מבאר את נקודת החפירה 

שמתגלה בבאר.

הרחם:  בית  לה  לעשות  הזאת  הבאר  חפירת  כי  הענין  ופי' 
רחם,  בית  לה  שאין  בבחינת  היא  אב"א  כשהיא  כלומר 
לה  וכשקרא  ולד  בית  לה  שאין  שרי  שהייתה  מה  והוא 
שרה שאזי הוא במדרגת פנים נעשה לה בית ולד, והיינו 

ע"י 'שרים' נעשה לשרי בית ולד, ודו"ק.

נעשית ע"י שרים שהם או"א בסוד ויבן ה' אלקים את הצלע 
ויביאה אל האדם דא או"א שגדלוה והעלוה שוה בשוה בכל 
קומת ז"א פב"פ אשר עי"כ נעשה פה הראשון שלה בחינת 
היסוד כנ"ל וז"ש באר חפרוה שרים אלין אינון או"א: והיינו 

חפרוה דייקא.

בלבד:  ההוא  המקום  חפירת  בחי'  רק  עשו  לא  הם  ואמנם 
רוכפי שיבואר להלן שהוא ע"י הידיים, והיינו כי או"א מל

שהוא  החופר  אדם  וכדוגמת  דא"א,  ידין  תרי  על  בישים 
עם הידיים או ע"י כלי שהוא בחינת ידא אריכתא, והוא 
לעשות לה מציאות של באר שיש לה בית קיבול לקבל 

הולד.

ומ� החפירה,  בחינת  הוא  כרוה  העם : נדיבי  כרוה   ואח"כ 
כי הכריה  והוא  ונוק',  דוכרא  דנוק',  ב' בחינות  בו  תגלה 
כרי  כעין  נעשה  ומאידך  דנוק',  נוק'  בחינת  היא  עצמה 
בחינת  והוא  דנוק',  דוכר'  בחינת  שהוא  החפירהג,  סביב 

בשר תפוח שנעשה מחמת הכריה של הנק', והבן.  



עץ חיים עם ביאור בלבבי משכן אבנה

ט בלבבי משכן אבנה | פרשת בא | תשפ"ו | #433 

בחינת  אשר  ההוא  הבאר  בתוך  המ"ן  בה  נתינת  בחי'  הוא 
ענין זה נקרא כרייה: והיינו דהם ב' עניינים החפירה עצמה 
והכריה, והיינו כי תכלית החפירה הוא כדי שיהיה מקום 
לקבל שפע מ"ד מלעילא, ולעלות מ"ן מתתא לעילא, וכח 

רהעלאה של מ"ן הוא הנקרא כריה, והוא העומק מה שנת
באר בסמוך שכאשר כורים כריה נעשה כרי סביב, כלומר 
מה שיש בפנים 'מעלים' ושמים סביב הבור, הוא השורש 
הדק של מ"ן שעולים כסדר מתתא לעילא, והבן. והוא נמי 
ענין באר מים שהמים יורדים מלעילא לתתא באופן של 
גשמים וכדומה ואח"כ שואבים את המים מתתא לעילא. 

רבדקות כריה בא"ת ב"ש כ"ר הם ג"ל הוא סוד הגלגל שחו
זר ועולה ויורד חלילה.ד

החו"ג  ע"י  הם  שלה  ביסוד  אלו  המ"ן  נתינת  בחינת  והנה 
של אימא שהם ב' הידים שלה שבהם ה' אצבעות שהם ה"ג 

־מנצפ"ך כפולות אשר אלו ירדו למטה ונעשה בחי' מ"נ בי
סוד נוקבא דז"א: כלומר עצם החפירה של הבור הוא ע"י 
או"א עילאין, אולם נתינת מ"ן בנוק' הוא ע"י אימא דייקא, 
ה"ג של ב' הידיים, בחינת גבורות, כי מ"ד הם בחינת מים 
נצרך  הדבר  להעלות  כדי  לכן  לתתא,  מלעילא  שיורדים 
ע"י גבורות דייקא. והוא גם מצד מה שאימא היא הנוק' 
מ"ן  לכן היא משפיעה  העליונה שהיא מעלה מ"ן לאבא 

לנוק' התחתונה. 

רק  לא  כלומר  שבה,  ידים  הב'  ע"י  דייקא  שנעשה  ומה 
בחינת החפירה היא נעשית ע"י הידיים, אלא גם פעולת 
הכריה שהיא בחינת מ"ן נעשה דייקא ע"י הידיים, והיינו 
ביחס שע"י הידיים מעלים ומורידים, הם הידיים שעולים 
מתתא  שעולים  המ"ן  סוד  והוא  לתתא,  ויורדים  לעילא 
שהוא  מ"ב  גימט'  הוא  י"ד  פעמים  שג'  וכנודע  לעילא. 

השם שמעלה מתתא לעילא.

נוק' שמעלה מתתא  ביחס הזה דוד המלך שהוא בחינת 
והוא  וכדומה,  יעטוף'  כי  לעני  'תפילה  בבחינת  לעילא, 

סוד דוד המלך שהוא גימט' י"ד, והבן.

וז"ס הפסוק והיה בתבואות ונתתם חמישית לפרעה וארבע 
הידות וגו' וענין אלו ידות נתבאר אצלינו בדרוש היחודים 
י"ד  ושם תמצא יחוד אחד שכל אותן השמות נעשה בסוד 
י"ד ע"ש: בסוד הידיים שהוא שם מ"ב שהוא ג' פעמים י"ד 

כנ"ל.

גם תעיין בדרוש מאמר ג' רישין אתגלפן בריש אדר"ז ושם 
יובן ענין זה. ואמנם סוד הענין הוא זה הנה ענין ב' זרועות 
כלומר כל מוחין של תח�  דא"א נעשה בחי' מוחין דאו"א :
רתון נעשה ע"י הידיים של העליון, והכי נמי או"א ע"י הח

ובינה  חכמה  נעשה  הידים  שהם  שלהם  והגבורות  סדים 
נע תחתון  של  שהמוחין  יחס  יש  אמנם  כי  והיינו  רדזו"ן. 

ד	 מצד הקלקול שאדם חופר או כורה בור היינו ד'כריה' מעלה מ"ן באופן של קלקול ואזי הוא גורם לנפילה והוא אדם הכורה בור ברה"ר גורם שמישהו נופל 

וניזוק, ומצד ה’חפירה' הוא מלשון רפ"ח ניצוצין שנפלו, והוא מה שגורם לנפילה מצד חפירה, והיינו מלעילא לתתא בלי מעשה הקלקול של התחתונים משא"כ 
מכח כריה הוא נפילה מצד שמתגלגל נפילה כנ"ל באותיות א"ת ב"ש, ע"י העלאת מ"ן דקלקול.

ה	 גם מלשון שכל.

שים מהנה"י של עליון, והוא יחס מעולם לעולם. ויש יחס 
בתוך אותו עולם שאו"א וזו"ן מלבישים לא"א, שהמוחין 
נעשים ע"י חג"ת דעליון, והוא סוד מה ששכלה יעקב את 

ידוהי, מלשון חכמה, מו תרגם אחכמינון  ובתרגום  רידיו 
חין, ודו"ק. 

בסוד  לז"א  לבתר  או"א  דיהבי  גנזין  עטרין  תרין  בחי'  גם 
עצמו  שהדעת  והיינו  לעצמה  סוגיא  זו  כנודע:  שלו  דעת 
ניתן מב' כתפין דא"א דרך או"א למציאות ז"א, והתבאר 

בהרחבה במקומו.

מקומן:  שם  אין  מהם  יד  בכל  שיש  אצבעות  ה'  סוד  אבל 
והג החסדים  התפשטות  שהוא  הדעת  סוד  שיש  רוהיינו 

שנעשים  והגבורות  החסדים  את  ויש  הדעת,  של  בורות 
מוחין של התחתון והוא מה דמיירי הכא.

א'  יד  ונקרא  כחדא  שקילי  תרווייהו  דא"א  ידות  ב'  והנה 
באדרא  עליהם  שנאמר  א"א  של  בחי'  שאר  כל  ע"ד  בלבד 
ימינא,  דקכ"ח דבעתיקא לית שמאלא דהאי עתיקא כולא 
ועד"ז כתיב הנה עין ה' אל יריאיו ולא כתיב עיני לשון רבים: 

הוא סוד עתיק וא"א כנודע.

ואמנם או"א כל א' מהם יש לו ב' ידים ונמצאו עתה כי בא"א 
־ובאו"א יש ה' ידות, והנה יד הה' שהיא אותה של א"א הכלו
־לה מב' ידות אלא שנקרא יד כנ"ל עליה נאמר ונתתם חמי

שית לפרעה שהיא אמא עלאה הנקרא פרעה דתמן אתגלין 
ה' ידיים הללו הם השו�  ואתפרעין כל נהורין כנזכר בזוהר :

רש של כל מדרגה תחתונה שנעשה מה' ידיים עליונים, 
וכעזה"ד בסדר כל המדרגות כולם.

אמא,  יסוד  ברחם  למטה  ירדה  דא"א  יד  כי  )הוא(  והענין 
והנה ימין כלולה בשמאל ושמאל בימין וכמו שה’ אצבעות 
יד שמאלי דא"א הם ה"ג כך ה' אצבעות יד ימין הם ה"ג והם 
סוד ה' אותיות מנצפ"ך שהם כפולות ואלו נתהו שם ברחם 
יסוד אמא ומהם נעשה הכלי של יסוד דאמא להעלות מ"נ 
שבהם, אמנם ד' הידות האחרים של או"א יהיה לכם. והנה 
למטה  ג"כ  יפורש  באמא  למעלה  זה  פסוק  שביארנו  ע"ד 
בנוקבא דז"א כי הנה ה' ידות הם והם יד א' של אמא כלולה 
משתי ידות כאחד ונעשה כלי מ"ן של רחל נוקבא דז"א ע"ד 
הנ"ל, ועוד יש ד' ידות אחרות שהם ב' הידים דז"א וב' ידים 
והיינו  וגו':  לכם  יהיה  הידות  וארבע  נאמר  ועליהם  נוקבא 
ידיים  ד'  הם  מהם  שד'  ידות,  ה'  ע"י  נעשה  למ"ן  שהכלי 
והיינו כי ב'  ידיים,  ב'  יד אחת שכוללת  ואחת מהם היא 
ידיים דאימא הם כאחת בערך לזו"ן כפי שב' ידיים דא"א 

הם יד אחת.

עומק הענין הוא כי מ"ן עולים מתתא לעילא והם מעלים 
רמבחינת ד' לא', כלומר ד' הם בחינת הפירוד הגמור כמ

יד א' הוא שורש האחדות,  בואר במהר"ל, ומאידך מדין 



ם לִָ צֵא תוֹרָה וּדְבַר ה' מִירוּשָׁ יּוֹן תֵּ י מִצִּ כִּ

עץ חיים עם ביאור בלבבי משכן אבנה

י 

רמדרגת הד' הם ב' גבורות כפולות מנצפ"ך בסוד פ"ר מד
רגת הפירוד, אולם כאשר הם עולים למעלה הם חוזרים 
יד אחת שמשם הם  לאחד, הוא משורש סוד א"א שהוא 

רעולים לאחד. ונמצא שכל העלאת מ"ן הוא העלאה מפי
רוד לאחדות. 

והנה העולה מזה כי אלו הידים כולם הם בחינת הגבורות, 
דמים  ידיכם  וז"ס  בהם  דם  רואה  אז  מתגבר  הדין  וכאשר 
שופך  בפסוק  אצלינו  כמ"ש  הוא  דמים  שתי  והיותן  מלאו, 
דם האדם באדם, והוא כי בז"א יש הוי"ה באלפי"ן גימטריא 
מ"ה ואות א' שבמילוי וא"ו הוא בחי' אהי"ה ברבוע כזה א' 
א"ה אה"י אהי"ה שהוא גימטריא ד"ם, נמצא כי בהסתלק א' 
זו של מילוי וא"ו ועולה למעלה בבינה' אז שם מ"ה נשאר 
ענין  ג"כ  וזהו  ד"ם  ב"פ  הם  הרי  כנ"ל,  מ"ד  ג"כ  זו  וא'  מ"ד 
פסוק שמרני מידי פ"ח יקשו לי, כי ב' ידים הנ"ל הם יקשו 
האלף של מי�  פ"ח לי שהן ב"פ ד"ם העולין גי' פ"ח כנ"ל :

לוי הוא"ו הוא שורש האחד כנ"ל, וכאשר מצד הקלקול 
הדין מתגבר אזי היא עולה ומסתלקת ואזי נשאר בחינת 
והוא נעשה ממילוי מ"ה  ידות שהם בחינת הפירוד,  הד' 
ג"כ שם אהי"ה  מילוי מ"ד שהוא דם, והאלף עצמה היא 
בריבוע שהוא גימט' דם, והם ב' בחינות דם, מהאלף של 
מילוי הוא"ו, ואהי"ה בריבוע, והיינו כי השורש של הדם 
בא'  או  המילוי  של  בא'  או  מהא',  שנפל  מה  לעולם  הוא 

של האהי"ה.

־ונחזור לענין כי הנה בחי' הבאר שהיא רחל היא בחי' נקו
דת ציון בית הרחם שבה, ששם ה"ג מנצפ"ך, שהם סוד הדין 
הנקרא חשך, הרמוז בר"ת באר חפרוה שרים כרוה, שהוא 
בחשך, ואלו נעשו ע"י ב' הידים חו"ג דאמא ועליהם נאמר 
היינו ע"י ב' ידיים ולא  כרוה נדיבי העם אילן אינון אבהן: 

ע"י יד אחת כנ"ל.

והנה אחר שנתקן כל תיקון זה ביסוד שלה כנ"ל שהוא ענין 
החפירה והכרייה כנ"ל, אח"כ נכנסין בה ג"ר שהם המוחין 

שלה הנעשין מבחינת נה"י דז"א כנודע, ואלו נרמז באמרו, 
במחוקק דא יסוד, במשענותם דא נ"ה, ואז ראויה להזדווג 
שורש  מאותו  פב"פ  עמו  להזדווג  ראויה  היא  פב"פ:  עמו 
של יד אחד שמעלה הכל לעילא, והיינו כי שורש היסוד 
הוא שורש יד אחת, כי אמנם היסוד נקרא אצבע אך נקרא 

רגם יד אחת. כלומר אמנם הפירוד הם הז"ת והג"ר הם המ
חזירים אותם לאחדות, אך ביחס דידן השתא היינו מכח 
יד אחת משורש יד אחת שהוא הא' של מילוי וא"ו דמ"ה 

והא' של אהי"ה ואזי מ'דם' הוא מעלה לאדם, והבן.

וז"ס תחלה עלי באר ענו לה כלומר סק לאתרך לאתחברא 
בבעלך, פי' שזה הפסוק נאמר על מל' הנקרא רחל הנקרא 
באר ואומרים לה אתה הנקרא באר עלי, ר"ל העלי מ"נ שלך 
למעלה בהזדווגך עם בעלך כי הרי נתקן היסוד שבך, כמ"ש 
באר חפרוה שרים, וא"כ עלי באר ענו לה הואיל והיא באר 
של  הפירוד  מתפיסת  מעלה  היא  דהיינו  שרים:  חפרוה 
הארבע לאחד, הוא ענין עלייתה 'עלי באר', עלי-על, עליה 
מע' לל', ואזי נעשה בחינת היו"ד סוד האחד, מז"ת לג"ר 

לאחד.

והנה בחי' היסוד דאבא עצמו כבר נתבאר לעיל בחינותיו 
איך הם בג' גילגולי משה שהוא ר"ת משה שת הבל, וע"ש 
והובא בדרוש תאומות יתירות וע"ש. גם בחי' משה ואהרן 
נדב  וחטא  ואהרן  שהם ביסוד דאמא נתבאר בדרוש משה 
ואביהוא ע"ש: הם סוגיות רחבות והרב הזכיר כאן רק את 

קיומן.

 עץ חיים בעיון 592 שער הארת המוחין פרק ז
מספר שיעור בקול הלשון 42173033 



על התורה           עץ חיים שער עיגולים ויושר ענף ב'           על העבודה

על העבודה

והוא  הפנימית,  נקודה  באמצע  הוא  הזה  הצמצום  “ובחינת   
א
שערים בפתחי  כתב 

בבחינת מלכות שבו. וגם בזה יש כוונה עמוקה, והוא כמ”ש שכל הבריאה היה בשביל 
שיתגלה כבוד מלכותו יתברך בעולם, והוא מה שנקרא שכינה בדברי המקובלים”.

ביאור הדברים, הצמצום היה דייקא במלכות אין סוף, היינו 
מידת המלכות הגנוזה באין סוף, ולכן מציאות גילוי מלכותו 
לא  בעולם  ענין  בכל  כל המביט  זו  ומסיבה  נעלמת,  יתברך 

רואה כמעט כלל וכלל את גילוי מלכותו.

מכן  ולאחר  הצמצום,  מכוח  נעלם  יתברך  אורו  בשורש, 
מכוח כך נעשה שבירת המלכים הגורמת להעלים את מלכותו 

יתברך, ואז מתגלה כביכול מציאות כוח הרע בבריאה.

מה  כי  דז”א,  במלכויות  דייקא  הייתה  השבירה  זו  מסיבה 
שנעלם מכוח גילוי הרע שנעשה בשבירה זו מלכותו יתברך.

ובכך  המלכים  שבירת  את  לתקן  הנברא  עבודת  כך  מצד 
בשבירה  שנעשה  הרע  כוח  והיינו  לטוב,  הרע  את  להחזיר 

.
ב
ומעלים את מלכותו יתברך

ויתר על כן עבודת הנברא להאיר את האור אין סוף שנעלם 
על ידי הצמצום ולחזור ולגלות את אור הבורא יתברך במקום 

.
ג
החלל

א	 נתיב הצמצום פתח ז.

ועקר  הבריאה  שעקר  ידוע  כי  לשונו:  וזה  ט(  הלכה  פסח  )או"ח  הלכות,  ליקוטי  בספר  כתב  ב	 

ההשתלשלות היה בשביל לגלות מלכותו ובשביל זה יצאו כל המלכים, אך על ידי הסיגים נשברו 
ומשם נתהוו הקלפות והסטרא אחרא בשביל הבחירה. והסיגים והסטרא אחרא הם בחינת מלכות 

הרשעה שכנגד מלכות דקדשה החפצים ואורבים תמיד לתפס לעצמן.
ג	 וכתב בדברי חיים על המועדים לראש השנה וזה לשונו: ובאמת הוא מלכותו ית"ש שנקרא 

דבר ה' )זוה"ק בלק קצא.( ובמדת מלכותו הוא ברא העולמות כידוע )שם פנחס רלט.( שמדת מלכות הוא 
ההתהוות להעולמות, כי הקב"ה רצה ברצונו להתגלות כבודו ומלכותו, האציל מדותיו עד שיתגלה 
ולזה ברא כל העולמות לתכלית עמו שיקבלו מלכותו עליו. ואין מלך בלא עם   כבוד מלכותו, 
והנה באמת שמדת מלכותו שהוא ראשית הנבראים, והוא כביכול סוף התגלות מדותיו, כמ"ש 
מדותיו,  התגלות  סוף  כביכול  הממלכה, שהוא  ד'  לך  עד  הגדולה  ד'  לך  יא(  כט,  א'  )דבה"י  בקרא 
הפשוט  רצון  יתברך  ברצונו  וכשעלה  תחלה,  במחשבה  מעשה  שסוף  ידוע  מקום  מכל  אבל 
תחלה. במחשבה  דבוק  המעשה  סוף  כן  אם  מלכותו,  להתגלות  כדי  היינו  העולם,   לברוא 
ובספר ערוגות הבושם פרשת וירא כתב וזה לשונו: ואומרים בשם הרבי ר' בינם זצוק"ל שפירש, 
שאמר לעולמו 'די', שמזה יספיק שיכיר הנברא מלכותו ית"ש. והוא, כי תכלית מכוון הבריאה, 
שיכיר האדם מלכותו, ומכל מה שנברא יכול ללמוד. וכמו שאמרו )עירובין ק ע"ב(, אלמלי לא נתנה 
תורה, היינו למדין צניעות מחתול, גזל מנמלה, עריות מיונה וכו'. והיה העולם מרחיב והולך שיוכלו 
להכיר יותר מלכותו, עד שא"ל הקב"ה שאין צריכין להתפשט יותר, כי יש די בהבריאה שנברא 
עד היום להכרת כבוד מלכותו יתברך. מה שא"כ בנמצאים לגבי א"ס המקיפם. ואין אנו מדברים 
בזה רק דרך דמיון לשבר האוזן מה שהיא יכולה לשמוע. עכ”ל. ועוד רבות מעין כך מובא בדברי 

רבותינו כי תכלית כל הבריאה גילוי מלכותו.

תכלית הבריאה גילוי מלכותו יתברך וזו עבודת הנבראים

והנה אז 
צמצם את 
עצמו א”ס 
בנקודה 

האמצעית 
אשר בו 

באמצע אורו 
ממש

    על התורה

בענין הגדרת מהו אמצע אורו ממש, מצאנו כמה וכמה ביאורים. 

ועודא(,  שערים   )פתחי  המפרשים  בדברי  המובא  הפשוט  ההסבר 
שהכוונה למלכות אין סוף הנקראת נקודה ונמצאת באמצע העיגולים. ולכן 

נקראת אמצע ב.

אכן ביתר ביאור כתב בפתחי שערים, שמקום הצמצום מוגדר 
כנקודה אמצעית מחמת שזה מרכז ותכלית הכל.

וזה לשון הפתחי שערים: ולכן בחינה זו נקראת מרכז האמצעי, 
הקווים  כל  פונים  שאליו  התכלית  עיקר  הוא  שהמרכז  כמו 
הנמשכים ממנו, כמו כן עומק רצונו ומחשבתו יתברך, היה 

בשביל גילוי מלכותו על ידי החזרת הרע לטוב. עכ"ל

נתיב הצמצום פתח ז. א	

ובפרטות יותר כתב בלשם )אות ז( שקאי על יסוד דמלכות, וזה לשונו:  ב	

הנה בחי’ נקודה הוא מכונה על ספירת המלכות, כי הוא השורש 
העיקרי שלכל ספירה ודכל מציאות, ולכן היא מכונה בשם נקודה כי 
היא השורש, כגרעין הפרי להפרי, ונקודה האמצעית שבה, הוא על 
בחי’ היסוד שבה היסוד דהמלכות, שזה נקרא לעולם נקודה האמצעית, 
כי איכות היסוד וכח הפנימי שבו הוא מהדעת הקו האמצעי, ולכן 
עוד  ועיין  עכ”ל.  האמצעית.  נקודה  בשם  דהמלכות  היסוד  נקרא 
 שביאר כי גם המלכות גופא מוגדרת כאמצע מחמת ששורשה בדעת.

ועיין עוד בדבריו שם מה שביאר הסוגיא באופנים נוספים.

מב



]1132656[*������������������������������������������������ חודש אלול  כח ההתחדשות  / אני לדודי-דוד וכלה

סליחות כאב על עשיה נגד רצונו ובקשת סליחה על העבר שפגם����������������������������]1132141[

]1132657[�������������������������������������������������������������������������� חודש תשרי  חוש המישוש ברוחניות 

]1132172[������������������������������������������������������������������������� ראש השנה קרבת ה'-נכנס לפניו לדין 

תענית צום גדליה צער על צמצום הגדלות )גדליה, גדל – י -ה(

עשרת ימי תשובה תיקון העבר, תשובה, וקבלה לעתיד ���������������������������������������]39011499[

שבת תשובה השבת כוחתיו לשורשם ולהביאם למנוחה �����������������������������������������]1127878[

]1132284[���������������������������������������������������� יום הכיפורים ניקיון, זכות בלי מחיצה בינו לקב"ה 

בין יוה”כ לסוכות קשר זך שנולד מתוך יוה"כ,  ממשיך לאורך השנה

]1132301[���������������������������������������������������������������� סוכות חיים בעולם החומר בצלו של הקב"ה  

]30484555[������������������������������������������������������������ הושענא רבה חיבור כל התהליך הנ"ל לאחד 

]30484397[����������������������������������������������������������� שמיני עצרת-שמחת תורה שמחה בכל הנ"ל 

חודש חשון  הריח שנשאר מימים נוראים ��������������������������������������������������������������������]1132658[

חודש כסלו  כח השינה ����������������������������������������������������������������������������������������������������]1132659[

]81281[�������������������������������������������������������������������������� חנוכה  לראות בכל דבר את שורשו באור 

חודש טבת  התגברות על פחד ���������������������������������������������������������������������������������������]1132660[

]1130588[��������������� תענית עשרה טבת  עשירי שבעשירי )לכלולל כל עשר כוחות שבנפש( 

שובבים ימים של תיקון של אות ברית קודש ���������������������������������������������������������������������]81282[

]1132661[���������������������������������������������������������������������������������� חודש שבט  כח הלעיטה )אכילה( 

]81283[��������������������������������������������������������������������� ט"ו בשבט חיבור לאדם בבחינת עץ השדה 

חודש אדר א'  כח השמחה ����������������������������������������������������������������������������������������������]1132662[

]1132663[��������������������������������������������������������������������������������������������� חודש אדר ב'  כח השחוק  

]1132540[����������������������������������������� תענית אסתר דבקות בצמצום-צום, העדר קודם להויה 

]81284[�������������������������������������������������������������������������������������������������� פורים דבקות בכח ההפכים 

שושן פורים דבקות בחומה- גבול שכלול בבלתי בעל גבול  ����������������]34520048/ 37353854[

]1132651[���������������������������������������������������������������������������������������������������� חודש ניסן  כח השיחה 

שבת הגדול פרישות מכח ע"ז וענפיו

 פסח דבקות באהבת ה' ����������������������������������������������������������������������������������������������������������]81269[

]1132083[���������������������������������������� ספירת העומר זמן לנקות המידות כהכנת קבלת התורה 

]1132652[������������������������������������������������������������������������������������������������������ חודש אייר  התבוננות 

ל"ג בעומר דבקות בסוד הפנימי שבכל דבר ����������������������������������������������������������������]1132052[

]1132653[����������������������������������������������������������������������������������������������������� חודש סיון  כח ההילוך 

שבועות דבקות בקוב"ה ישראל ואורייתא חד�������������������������������������������������������������]38459082[.

]1132654[��������������������������������������������������������������������������������������������������� חודש תמוז  כח הראיה 

]33514765[�������������������������������������������������� תענית י"ז תמוז כח השבירה, ירידה לצורך עליה 

]1132655[������������������������������������������������������������������������������ חודש אב  כח העצבות וכח השמחה 

]292858[������������������������������������������������������������������������������ תשעה באב גילוי אור א"ס בלי כלים 

ט"ו באב אהבת הבריות נקיה, טהורה וקדושה ���������������������������������������������������������������]292858[

מספר שיעור בקול הלשון *

בלבבי משכן אבנה ♦ עיקר עבודת האדם

ם לִָ צֵא תוֹרָה וּדְבַר ה' מִירוּשָׁ יּוֹן תֵּ י מִצִּ כִּ


