
עמוד א' ����������������������������������������������  נקודה מתוך הפרשה 
עמוד א' ���������������������������������������������������� לחיות את הפרשה 
עמוד ב' ��������������������������������������������������������  סוגיות במחשבה 
שולחן ערוך עם ביאור בלבבי משכן אבנה���������������������עמוד ג'
עמוד ד' עץ חיים עם ביאור בלבבי משכן אבנה�����������������������������
עמוד ח' ������������� עץ חיים עם פירושים על התורה – ועל העבודה 

תוכן הגיליון
בס"ד

פרשת ויחי ♦ תשפ"ו ♦ #430 

בלבביפדיה  מחשבה 
יתקיים אי”ה כל יום רבעי

רח’  קדמון 4 
 חולון 
 20:30

בלבביפדיה  עבודת ה’ 
יתקיים אי”ה כל יום חמישי 

 רח’ הרב בלוי 33 
 ירושלים

20:30 

  שיעורים בקול הלשון 
 בלבביפדיה מחשבה “ד-ד דודאים ♦  חנוכה” #42169192

בלבביפדיה עבודת השם “פר-סם ♦  פרסומי ניסא” #42170540
צורת אדם בנושא “עפעפים” #42105203

נקודה מתוך הפרשה
על  בניו  את  יעקב  מצווה  לב(   - כט  )מט,  בפרשתן 
קבורתו. ולכאורה, חוזר בדבריו על פרטים ללא שיש בהם 
תוספת הבנה לציוויו. כגון, אל המערה, במערה, והמערה 

וכן; בשדה המכפלה, את השדה, מקנה השדה, שדה  וכו' 
עפרון החיתי, מאת עפרון החיתי וכו'. האם לחזרות הללו 

יש כוונה פנימית נוספת? 

ביאור מורינו הרב שליט"א
אֲנִי  אֲלֵהֶם  וַיֹּאמֶר  אוֹתָם  וַיְצַו  כט(  מט,  )בראשית  כתיב 
נֶאֱסָף אֶל עַמִּי קִבְרוּ אֹתִי אֶל אֲבֹתָי אֶל הַמְּעָרָה אֲשֶׁר בִּשְׂדֵה 
שנקבר  מפני  זו,  למערה  יעקב  חיבור  וזהו  הַחִתִּי.  עֶפְרוֹן 
בה אדה"ר, ויעקב מעין שופריה של אדה"ר, ולכך ראוי לו 
הַחִתִּי,  עֶפְרוֹן  בִּשְׂדֵה  אֲשֶׁר  זו  מערה  ודוקא  שם.  להיקבר 
תָּשׁוּב  עָפָר  וְאֶל  אַתָּה  עָפָר  כִּי  בחטאו  אדה"ר  על  נגזר  כי 
)בראשית ג, יט(, ולכן דווקא מקום קבורתו בחלק ששייך 

לעפרון, עפר- ון.
טעם נוסף שנקבר יעקב במערה זו, כתיב )בראשית מט, 
ל – לא( בַּמְּעָרָה אֲשֶׁר בִּשְׂדֵה הַמַּכְפֵּלָה אֲשֶׁר עַל פְּנֵי מַמְרֵא 
בְּאֶרֶץ כְּנָעַן אֲשֶׁר קָנָה אַבְרָהָם אֶת הַשָּׂדֶה מֵאֵת עֶפְרֹן הַחִתִּי 
אִשְׁתּוֹ  שָׂרָה  וְאֵת  אַבְרָהָם  אֶת  קָבְרוּ  שָׁמָּה  קָבֶר.  לַאֲחֻזַּת 
שָׁמָּה קָבְרוּ אֶת יִצְחָק וְאֵת רִבְקָה אִשְׁתּוֹ וְשָׁמָּה קָבַרְתִּי אֶת 
לֵאָה. ונקבר שם יעקב מדין שזהו קבורה של זוגות, שלכך 
נקראת מכפלה, שכפולה בזוגות. וכיוון שנקברה שם לאה, 

לכן יעקב בעלה ראוי שיקבר שם.
ועוד, שדרכם היה לקבור בקברי משפחות, קבורת בית 
אברהם  אביו,  אבי  עם  ישכב  שיעקב  ראוי  ולכן  אבותיו. 
קָנָה  אֲשֶׁר  שכתוב  וזהו  ורבקה.  יצחק  אביו  ועם  ושרה, 
והיינו  קָבֶר,  לַאֲחֻזַּת  הַחִתִּי  עֶפְרֹן  מֵאֵת  הַשָּׂדֶה  אֶת  אַבְרָהָם 

שזה מקום קבורה, קבורת אבותיו.

כמ"ש  ישראל,  בארץ  להיקבר  יעקב  שרצה  נוסף  טעם 
פְּנֵי  עַל  אֲשֶׁר  שכתוב  וזהו  בא"י,  קבורה  מעלת  על  חז"ל 

מַמְרֵא בְּאֶרֶץ כְּנָעַן. 
זו,  במערה  דווקא  להיקבר  יעקב  שרצה  נוסף  וטעם 
בְּנֵי  מֵאֵת  בּוֹ  אֲשֶׁר  וְהַמְּעָרָה  הַשָּׂדֶה  מִקְנֵה  לב(  )שם,  כתיב 
בני  מאת  הנקנה  במקום  להיקבר  יעקב  רצה  דייקא  חֵת. 
חת. והטעם, כמ"ש ברבינו בחיי )בראשית כג, כ(, וז"ל, יש 
בפרשה זו ח' פעמים בני חת, ואחד בסוף הסדרה: )בראשית 
כה, י( "הַשָּׂדֶה אֲשֶׁר קָנָה אַבְרָהָם מֵאֵת בְּנֵי חֵת", ואחד בסוף 
הספר )פרשת ויחי( בענין יעקב: )בראשית מט, לב( "מִקְנֵה 
כי  ונראה  י'.  הרי  חֵת",  בְּנֵי  מֵאֵת  בּוֹ  אֲשֶׁר  וְהַמְּעָרָה  הַשָּׂדֶה 
זכות גדול לבני חת שהודו למקום הקבורה שיהיו נזכרים 

בתורה עשרה פעמים בקבורת כל האבות, עכ"ל. 
חת,  בני  וזהו  פעמים,  שמונה  נזכרו  שתחילה  וכאן 
הגנוזה  המתים  תחיית   – חי  סוד  חית,  אות  שמינית,  אות 
שפתי  עיין  בנ"א,  שמונה  שם  נקברו  ודייקא  זו.  במערה 
כהן )על אתר(. ויתר על כן נזכרו עשר פעמים, תיקון עשר 
הדברות,  עשרת  מאמרות,  עשרה  הנודעות,  המדרגות 
יו'ד. ועיין  עשרה ספירות וכו', ואזי זה חיות מלא – אות  
יוסף,  אור החיים, מלבי"ם, פנים יפות, העמק דבר, פרדס 

אברבנאל, אלשיך, ועוד מפרשים.

לחיות את הפרשה
     

  יְהוּדָה אַתָּה יוֹדוּךָ אַחֶיךָ  )בראשית מט, ח(
מודה על האמת

יהודה אותיות הוד בקרבו, והוא מלשון שיהודה מודה על 
האמת, כמ"ש צדקה ממני )בראשית לח, כו(.

הוא  כן  מכח  הרי  האמת,  על  להודות  דבק  האדם  כאשר 
יכיר את הקב"ה תדיר, שחותמו אמת. וככל שאדם  בהכרח 
בלתי  נעשה  דעתו  לאט  לאט  כן  האמת,  על  מודה  אינו 
האמת.  מו  מתרחק  הוא  ועי"ז  ועניין,  עניין  בכל  מדוייקת 
בו  שעוסק  ועניין  עניין  בכל  תדיר  דבק  האדם  אם  אולם 
בנפשו  יגיע  לאט  לאט  כך  בה,  ולדבוק  האמת  את  לחפש 
להכהת ברורה יותר ויותר, ומכח כך יגיע להכיר את אמיתת 

הויתו ית', שהוא אמיתת המציאות.

למעשה:
בכל  ואמיתי'  'פשוט  להיות  עצמו  את  להרגיל  האדם  על 
בלא  באמת,  ודבק  חלק  פשוט,  להיות  בו.  שעוסק  עניין 

התחכמויות כלל. וכך נעשה ישר, אמיתי, ותם דקדושה.

צורת  אדם
 בנושא  ריסים 

 יום שלישי יז’ טבת
 רח’ הרב בלוי 33 

ירושלים 20:30



םב  לִָ צֵא תוֹרָה וּדְבַר ה' מִירוּשָׁ יּוֹן תֵּ י מִצִּ כִּ

סוגיות מחשבה בפרשה

בראשית, מט, כד
כתיב )בראשית, מט, כד( מידי אביר יעקב. וכן כתיב )ישעיה, מט, כו( וגאלן 

אביר יעקב. וכן כתיב )תהלים, קלב, ה( משכנות לאביר יעקב.

)איוב, לד, כ( אביר – כח. ועיין רד”ק )שמואל,  אביר: עיין רש”י  וביאור 
)ערך  השרשים  בספר  בדבריו  עוד  ועיין  כביר.  משקל  על  שהוא  ח(  כא,  א, 

הם.  אמוץ  לשון  אבר(  )ערך  מנחם  מחברת  ועיין  וחוזק.  עוצם  לשון  אבר(, 

והוראתו הסמלית  “אבר” הוא הכנף,  וז”ל,  ג(  יז,  לך,  )לך  ועיין רש”ר הירש 
כוח המעוף, ומכאן “אביר”, כך נאמר על ה’, אביר יעקב, ע”ש ישאהו על 
אברתו )דברים, לב, יא(. וכך אברהם הוא “אבירי הגוים”, הוא המנוף המעלה 
אורה  בשערי  מבואר  דבריו  ושורש  והמוסרית.  הרוחנית  לפסגה  אותם 

)ש”ב(, עיי”ש. ועבודת הקודש )ח”ג, פרק סד(.

אביר  שהוא  האל  מיד  וז”ל,  שם,  רד”ק  עיין  יעקב:  אביר  וביאור 
יעקב, שחזק אותו ולא נמוטו בכל הצרות שעברו עליו. וכן כתבו הרבה 
מרבותינו, ושורש הדברים נמצא בשכל טוב )שם( וז”ל, מידי אביר יעקב – 

מסיוע ידי הקב”ה שהיא תקפו של יעקב. 

תרין  מאינון   – יעקב  אביר  מידי  ע”א(  רמז,  )ויחי,  איתא  בזוה”ק  אולם 
והאומץ  התוקף  כח  המחברת,  דעת  והיינו  יעקב.  בהו  דאתקיף  סטרין 
לכלול שני הפכים, “תרין סטרין”. ועיין ציוני )ויחי( מידי אביר יעקב – קורא 
יעקב. עכ”ל. שעל  יעקב, תתן אמת ליעקב( אביר  )שהיא מדתו של  למדת אמת 
מדת האמת אמרו בפ”ק דסנהדרין יקוב הדין את ההר. ונצרך לה עוצם 
וחוזק. וחוזקו של יעקב מדין היותו “שלישי”, והוא חזקה. ועיי”ש )ואתחנן(. 
)ויחי שם(, ובתורה אור בפירושו עליו )שם(. ועיין פרדס )שכ”ג,  ועיין רמב”ן 
ערך אבר( וז”ל, אבירותו להכרעת הדין אל הרחמים. והיינו דעת המכרעת. 

ויתר על כן עיין גר”א )ת”ז, תיקון י”א מתיקונים אחרונים( לאביר יעקב – שהוא 
מבריח מקצה אל קצה. עכ”ל. ולזה נצרך אומץ ועוצם וחוזק, להבריח מן 

הקצה אל הקצה, ללא כח המתנגד לעכבו.

)בראשית(  רמ”ז  עיין  ונסיונו.  יוסף  על  קאי  יעקב  שאביר  מצינו  ועוד 
וז”ל, ואביר, סודו אבר – י’, היא הטיפה היוצאת ממנו. עכ”ל. מאבר אות 
ברית קודש. ועיין רקאנטי )בראשית(, ושושן סודות )אות תקעז(, ושערי אורה 

)ש”ב(, ושערי צדק )ש”ב(, ועמק המלך )ש”כ, פרק לה(. ועוד.

בבראשית  ר”ש  כדברי  וז”ל,  הי”ד(  אופן  )ויקרא,  עמוקות  מגלה  ועיין 
מי’  שיצאו  יוסף  של  בנים  י’  רק  יעקב(  בני  היו  לא  מלכות,  )הרוגי  הרוגים  שי’ 
אצבעותיו. ז”ס ויפוזו זרועי ידיו מידי “אביר יעקב”, בהיפוך אתווין “רבי 
יוסף.  בן  עקיבא  הוא  ור”ע  )ויחי(.  תורה  בליקוטי  דבריו  ושורש  עקיבא”. 
והרי שאביר יעקב הוא תוקף של טיפה החזקה שיצאה ממנו שהוא ר”ע. 
משם  ר”ע.  על  נרמז   – יעקב  אביר  מידי  מח(  )וישב,  הליקוטים  ספר  ועיין 
רועה אבן ישראל – שהשיג למעלה מבחינת משרע”ה, וכו’, אבי”ר, כמנין 
יחידה,  בבחינת  הנגלית  השלמה,  האבירות  וזוהי  האותיות.  עם  סוף  אין 
אין  באור  ונכללת  מכירה  שהיא  וחוזק  תוקף  שבנפש,  “איתן”  הנקראת 
הכתוב  כלשון  ישראל”  ל”אביר  יעקב  אביר  ממדרגת  עולה  ואזי  סוף. 

)ישעיה, א, כד(. ולא רק משם רועה אבן ישראל, אלא אביר ישראל, ודו”ק.

בראשית, מט, כד
ע”ב(  לו,  )סוטה,  ואמרו  ישראל.  אבן  רעה  משם  כד(  מט,  )בראשית,  כתיב 
באותה שעה באתה דיוקנו של אביו ונראתה לו בחלון, א”ל עתידין אחיך 
מביניהם,  שמך  שימחה  רצונך  ביניהם,  ואתה  אפוד  “אבני”  על  שיכתבו 
וכו’, מי גרם לו שיחקק על אבני אפוד, אלא אביר יעקב, משם רועה אבן 
ישראל, משם זכה ונעשה רועה. ובב”ר )וירא, צח, ב( אבן ישראל ראה וצינן 
ישראל  את  כבדתי  הקב”ה  אמר  אבן,  כובד  א(  יג,  בא,  )שמ”ר,  ואמרו  דמו. 
בעולם שנקראו אבן, כמה דתימא, משם רועה אבן ישראל. ועיין זוה”ק 

)ח”ג, רמו, ע”ב(, ועוד הרבה מקומות ברבותינו שכנס”י בחינת אבן. 

ודו”ק שיעקב, יוסף, וישראל, כולם נקראו אבן. הן מלשון אב, כמ”ש 
הרשב”ם )בראשית, מט, כד( וז”ל, אבן, לשון אב ומשפחה, נו”ן יתירה, כמו נו”ן 
של שגעון ועורון, ומ”ם של ריקם, ותהי הכנם. וטעם נוסף כתב הרד”ק 
או  לאבן,  ישראל  כל  כנה  אחד,  וגוף  חזקה  עצם  שהאבן  ולפי  וז”ל,  )שם( 

לפי שישראל עיקר בנין העולם קראם אבן על דרך משל. ובפרטות יוסף 
נקרא כן מפני היותו בכור, שנעתק מראובן, רו-אבן. שבכור הוא שורש 

לאב – בן, שעושה האב לאב, ונעשה עצמו – בן. אבן, אב-בן, כנ”ל. ומשם 
ינק שם תואר אבן. ובקלקול, נופל יוסף לאביון, אבן-יו, כמ”ש לעיל. ועיין 
זוה”ק )בראשית, קנט( דהאי נקודה, אבן שתיה, מתמן הושתת עלמא, ובהאי 
יצחק  תולדות  ועיין  ע”ב(.  קיט,  ע’,  )תיקון  בתיקונים  ועיין  עיי”ש.  יוסף,  חב 
)שם( וז”ל, באפוד היו י”ב שבטים, כלם באבן יוסף, וז”ש משם רועה אבן 

ישראל, יוסף היה רועה אבן שלו לכל ישראל. ועיין אור החיים )שם, מח, ו( 
וז”ל, ומעתה הרי יוסף במדרגת אב כיעקב.

ושורש מדרגת אבן קבל יוסף מאמו רחל, שהיא בחינת אבן, וכמ”ש 
התלוי  האבן  הוא  אמו,  ורחל  וז”ל,  י’(  חלק  והבן  ראה  )ד”ה  הפליאה  בספר 
הוא  החמה  בגלגל  תלאו  כי  כלה,  אחותי  נעול  גן  אברהם,  של  בצוארו 

החתן.

ובפרטות, אבן של יוסף באבני האפוד, אבן שהם, לפי חלק משיטות 
רבותינו. ועיין רבינו בחיי )תצוה( וז”ל, שהם, הוא אבן אחד מאבני האפוד, 
ועליו היה כתוב שם יוסף, וסגולת אבן זה לתת חן בעיני כל רואיו. ומצד 
]עיין  פינה  לראש  היתה  הבונים  מאסו  אבן  בה  נאמר  יוסף  מדרגת  כך 
זוה”ק )במדבר, קנב, ע”ב( וקול התור )ח”ב([. ועולה למעלה ראש פינה, לא רק 
למדרגת יעקב, אלא אף למדרגת משה. שהם-משה. ועיין יונת אלם )פרק 
צח(. ובחשן היה רק אבן השהם, אבן של יוסף לאפוקי על האפוד כתובים 

כל י”ב שבטים. ועיין רבינו בחיי )הנ”ל( וז”ל, יוסף רומז למידת הרחמים, 
)דף קלו, ע”ב, ד”ה עינוי(  אבנו שהם, יש בו אותיות השם. ועיין בית עולמים 

וז”ל, וידוע כי שהם אבנו של יוסף, וכו’, והוא דרגא דמש”ה, וז”ש שה”ם.

בראשית, נ, י-יא
בראשית, נ, י-יא ויעש לאביו ]יוסף ליעקב[ אבל שבעת ימים, וירא 
יושב הארץ הכנעני את האבל בגרן האטד ויאמרו אבל כבד זה למצרים, 

על כן קרא שמה אבל מצרים אשר בעבר הירדן.

)שבת, קנב, ע”א( א”ר חסדא, נפשו של אדם מתאבלת עליו כל  ואמרו 
שבעה, שנאמר ונפשו עליו תאבל, וכתיב ויעש לאביו אבל שבעת ימים.

ויעש  שבעה,  התורה  מן  לאבל  מנין  ה”ה(  פ”ג,  מו”ק  )ירושלמי,  ואמרו 
)מו”ק, כ, ע”א( אמרו, מנין לאבילות  לאביו אבל שבעת ימים. ובבבלי דידן 
שבעה, דכתיב והפכתי חגיכם לאבל, מה חג שבעה, אף אבילות שבעה. 
ובמדרש )ב”ר, ויחי, ק, יג( אמרו, ויעש לאביו אבל שבעת ימים, ולמה עושין 
נצטערתם  ימי המשתה, אמר להם הקב”ה, בעוה”ז  כנגד שבעה  שבעה, 
עם הצדיק הזה ושמרתם לו אבל שבעת ימים, לעוה”ב אני מחזיר אותו 
ונחמתים  לששון  אבלם  והפכתי  יב(  לא,  )ירמיה,  שנאמר  לשמחה,  האבל 
ושמחתים מיגונם. וזה עומק התיקון של אבלות, שיהפך ליו”ט ושמחה. 
כי  קטן,  “מועד”  במסכת  אבלות  הלכות  עיקר  נמצאים  שלכך  וכנודע 
בפנימיותו הוא מועד. וכן ת”ב נקרא מועד, כמ”ש קרא עלי מועד לשבור 

בחורי.

ועוד אמרו )ב”ר, ויחי, צז, נ, י( ויעש לאביו אבל שבעת ימים, וכו’, אמרו 
רבותינו, שבעת ימים מנין, מדכתיב ומפתח אהל “מועד” לא תצאו שבעת 
ימים )ויקרא, ח, לג(, לפיכך ויעש לאביו אבל שבעת ימים. וכמו שלא יצאו 
מפתח אהל מועד, כן אבל אינו יוצא מביתו. וכן אמרו שם במדרש )קא( ר’ 
יוחנן מייתי לה מהכא, אל נא תהי כמת )במדבר, יב, ד(, אלא תסגר ז’ ימים, 
אתם  מה  שם,  אמרו  נוסף  לשון  אולם  ז’.  אבל  ימי  אף  ז’  הסגר  ימי  מה 
ז’  לאחיכם  שמרו  אתם  אף  שם(,  ויקרא,  )בבימה”ק,  ימים  ז’  בשמן  נמשחתם 

ימים. ובעומק מאירים את אור משיחת ז’ ימים באבלות, ודו”ק.

ריב”ל שבעה  )שם( דאמר  ית”ש, כמ”ש  בו  ימים,  ז’  האבלות  ושורש 
ריב”ל,  דאמר  ד(  כז,  בראשית,  )ב”ר,  וכמ”ש  עולמו.  על  הקב”ה  נתאבל  ימים 
לעולם.  מבול  יביא  שלא  קודם  עולמו  על  הקב”ה  נתאבל  ימים  שבעה 
מבול קרוב לשורש אבל, ודו”ק. וכמ”ש )בראשית, ז, י( ויהי לשבעת הימים 
ומי המבול על הארץ. ושורשם ימי אבלות של הקב”ה על עולמו, ונתלבשו 
בימי אבלו של מתושלח, כמ”ש )סנהדרין, קח, ע”ב( ויהי לשבעת הימים וגו’. 
מה טיבם של שבעת הימים, אמר רב, אלו הם ימי אבלות של מתושלח, 
ללמדך שהספדן של צדיקים מעכבין את הפורענות. מתושלח, מתושלח, 

מת-שלח. ועיין ירושלמי )מו”ק, פ”ג ה”ה(.

סוגיות מחשבה בפרשה

ם לִָ צֵא תוֹרָה וּדְבַר ה' מִירוּשָׁ יּוֹן תֵּ י מִצִּ כִּ ב 



בלבבי משכן אבנה ♦ פרשת ויחי ♦ תשפ"ו ♦ #430 

שולחן ערוך עם ביאור בלבבי משכן אבנה

ג 

סימן כא' - סעיף א': חוטי הציצית שנפסקו יכול לזרקן לאשפה מפני שהיא מצוה שאין בגופה 
קדושה, אבל כל זמן שהם קבועים בטלית אסור להשתמש בהם, כגון לקשור בהם שום דבר וכיוצא 
בזה משום ביזוי מצוה )ויש אומרים דאף לאחר שנפסקו אין לנהוג בהן מנהג בזיון לזורקן במקום מגונה 

אלא שאינן צריכין גניזה. ויש מדקדקין לגונזן. והמחמיר ומדקדק במצות תבא עליו ברכה(.

בירור הלכה - סעיף א' 
בדין חוטי ציצית ישנם כמה שלבים והדרגות, ונבארם בס"ד.

קדושה  משום  בהם  אין  ציצית  וז"ל,  אתר,  על  הטור  כתב  א. 

בהן  וליכנס  לאשפה(  הוסיף  )ובשו"ע  לזורקן  ויכול  הן  מצוה  דתשמיש 

ויראה דאפילו "בעודן במצותן" מותר להשתמש  לבית הכסא. 

בהן, עכ"ל. ובשאילתות אסר, כמו שהביא הטור שם.

ובפשטות בלשון הטור "בעודן במצותן" היה אפשרות לומר, 

וז"ל,  הב"ח,  כתב  אולם  שלובשו.  בשעה  והיינו  אגביו,  שקאי 

מודה  דבלובשן  קאמר,  בהן  לבוש  ואינו  בטלית  בעודן  פירוש 

בזיון, עכ"ל,  בהן, דעושה המצוה דרך  להשתמש  דאסור  רבינו 

עיי"ש בדבריו.

ב. טלית מצויצת שאינו עתה על האדם. ובזה כתב הב"ח הנ"ל 

שהטור התיר. אולם אף בזה אסר השאילתות. וז"ל השאילתות 

"דעביד  במידי  צרכיהון,  למעבד  לבנ"י  אסור  בטור,  שהובא 

בטלית  הקבועין  חוטין  כגון  מצוה,  חובת  ידי  ביה  למיפק" 

למיסר ביה מדעם וכו', דדוקא תשמישי מצוה בתר דאיתעבידו 

בהו מצוה נזרקין, עכ"ל. ולדבריו כל שעמד מוכן עתה למצוה, 

וכלשונו, דעביד למיפק ביה ידי מצוה, אסור לעשות בזה מעשה 

וכד'. ובפשטות מיירי שכבר לבשו בעבר,  של בזיון של זריקה 

אולם עתה אינו לובשו ועתיד ללובשו. אולם עיין עולת תמיד, 

בזה  שדנו  ועוד,  החיים,  ארצות  מרדכי,  מאמר  א(,  אות  )א"א,  פמ"ג 

ממתי נאסר לזרוק ציציות חדשות.

כתב השו"ע, חוטי ציצית ש"נפסקו" יכול לזורקן לאשפה,  ג. 

דברי  על  הוסיף  והנה  קדושה.  בגופה  שאין  מצוה  שהיא  מפני 

לשאילתות  והן  לטור,  הן  לכו"ע,  התיר  ובזה  ש"נפסקו",  הטור 

בציציות  איירי  ובפשטות  לבגד.  המחוברת  בציצית  שאסר 

שנפסקו אף אם אפשר ודעתו לחזור ולקשרם, כיון שעתה אינו 

בהם  לקיים  כעת  מצבם  לפי  עתה  ראוי  ואינו  לטלית,  מחובר 

לאשפה,  לזרקן  מותר  קשירה,  של  מעשה  ונצרך  ציצית,  מצות 

כיון שאין בגופן קדושה.

ד. ציצית שנפסקה ונפלה ואינה ראויה לשימוש כלל למצוה, 

בזה פשוט שנותר לדברי השו"ע לזרקן לאשפה.

והיה מקום לחדש שאם נפסקו אולם לא נפסלו, מותר לזרקן, 

כלשון הר"ן )שבת, מח, ע"ב, ד"ה מגופת, הובא בב"י( בשם הראב"ד, וז"ל, ואינו 

המגונה,  תשמש  לאיזה  לייחד  ולא  בהם  עצמו  לקנח  רוצה 

לזרקן  מותר  נפסלו,  אם  אולם  עכ"ל.  כלין,  והן  זרקן  הוא  אלא 

אף "לאשפה", כיון שדבר שאין בו תשמיש אין זה בזיון לזורקו 

לאשפה, ודו"ק היטב. והוא חידוש, ולא נראה שבב"י נחית לכך. 

ועיין ערוך השולחן על אתר. 

הלכה פסוקה - סעיף א'
חוטי ציצית שנפסקו ונפסלו, יש מחמירין לגנזן.

פירוש על דרך הסוד - סעיף א'   
כתיב )בראשית, לח, יח ( ויאמר מה הערבון אשר אתן לך, ותאמר חתמך 
ופתילך וגו'. וכתב רש"י וז"ל, ופתילך – ושמלתך שאתה מתכסי בה, 
עכ"ל. והקשה הרמב"ן וז"ל, ואיך תקרא השמלה פתיל ואיך יאמר 
הכתוב )בפסוק כה( והפתילים בלשון רבים, ואם תאמר כי על שם פיתיל 
ציצית,  מצות  יהודה  שיקיים  חלילה  פתיל,  השמלה  תקרא  הציצית 
ויזלזל בו לתת אותו בזמה, עכ"ל. וכ"ש בשעה שהציציות מחוברות 

לבגד. ודייקא לתת דבר "קדוש" "לקדשה", והבן. 
וגדר ציצית אין בו קדושה ממש, אלא כמ"ש בפנים יפות )בראשית, 
יד, כב( וז"ל, בנכסי הצדיקים, שרוח קדושה שורה על לבושיהם, כמו 

שמצינו בדור המדבר, כדכתיב )דברים, ח, ד( שמלתך לא בלתה וגו'. וזהו 
כוונת מצות ציצית, ש"הקדושה היא מקפת" את האדם בטלית של 
קדושה  רוח  אלא  קדושה ממש,  בו  אין  א"כ  והגדר  עכ"ל.  מצוה, 
שורה ומקפת, כמין סכך של סוכה ששם שמים שורה "על" הסוכה.

וזהו הטעם שבסוף פרשת ציצית כתיב )במדבר, טו, מ( והייתם קדושים 
לאלהיכם, כי מכח רוח קדושה זו מתקדש האדם, ועי"ז פורש מן 
העריות שנאמר בו לשון קדושה, קדושים תהיו, פרושים מן העריות. 
וכמ"ש במנחות )מד, ע"א( במעשה שאותו האיש שבא לחטוא בעריות, 

וטפחו לו ציציותיו על פניו והצילוהו. 
חז"ל  אמרו  ג(,  טז,  )במדבר,  קדושים"  "שכולם  בטענה  שבא  וקרח 
שאחד מטענותיו היה, שהלבישם טליתות שכולן תכלת, באו ועמדו 
לפני משה, א"ל טלית שכולה תכלת חייבת בציצית או פטורה, התחילו 
לשחק, אפשר טלית של מין אחד חוט תכלת פטורה, זו שכולה תכלת 
לא תפטור עצמה )עיין נחל קדומים, במדבר, טז, ב(. והיינו שכולם קדושים ואין 

צריכין כולם לרוח קדושה זו, והבן.
)שבת,  אמרו  דהנה  מתפשטת,  הציצית,  "על"  שחלה  זו  וקדושה 
אלפים  שני  )לעת"ל(  לו  ומשמשים  זוכה  ציצית,  במצות  הזהיר  ע"ב(  לב, 

ושמונה מאות עבדים. בכל כנף שבע מאות. והבן, שקדושת הציצית 
מתפשטת אף על משמשים אלו מאוה"ע שמשמשים לו לכנף זה אשר 
שם הציציות. אולם זהו התפשטות הקדושה, אולם עיקר הקדושה 
לאלהיכם,  קדושים  והייתם  קטו(  שלח,  )ספרי,  וכמ"ש  ופשוט,  בישראל, 
ועוד  לישראל.  ציצית, מגיד שהציצית "מוספת" קודשה  זו קדושת 
אמרו )שם( כל המתעטף בציצית קדושתו כפולה משל חבירו, שנאמר 
למען תזכרו ועשיתם את כל מצותי והייתם קדושים לאלהיכם, מלמד 

שהציצית מוספת קדושה.
עיין  )נה"י(.  לו  והסמוך  קודש  ברית  באות  להאיר  ציצית,  והארת 
בגדר  ע"ב(  קעה,  )שלח,  זוה"ק  ועיין  ב-יא(.  פרקים  המטה,  שעל  ק"ש  )שער  פע"ח 

קדושת הציציות. 
 



ם לִָ צֵא תוֹרָה וּדְבַר ה' מִירוּשָׁ יּוֹן תֵּ י מִצִּ כִּ

עץ חיים עם ביאור בלבבי משכן אבנה

ד 

 שער הארת המוחין זו"ן
   פרק ה' 

א	 ב”ב.

ב	 ברכות ג’ ע”ב.

־אמנם מחציו של ז"א ולמעלה מצד הפנים שהוא מהחזה ולמע
־לה אין כנגדו ישוב כי הארותיו הם סתומים ואין האורות נמש

כין לחוץ כדי שישבו בו בני אדם, לכן נקרא עלמא דאתכסייא 
ארץ  נקרא  איננה  אשר  האחור  כנגד  לאה  מקום  ושם  סתימא, 

־ואינה בחי' ישוב כי גם היא נקראת עלמא סתימאה כמ"ש אצ
העליונה  הארץ  שהיא  אימא  הארת  היא  שם  כי  והיינו  לינו: 
ששם  התחתונה  הארץ  שהיא  ולמטה  דז"א  מחציו  לעומת 

מקום רחל. 

איתר על כן מבאר הרב שגם במקום האחור של ז"א מחציו ול
מעלה אין מקום ישוב והוא מקום לאה. והוא העומק שלאה 
שהיתה   ,

א
בגמ' שמבואר  כפי  עשו  של  לחלקו  שייכת  היתה 

עומדת בפרשת דרכים וכו', והיינו כי עשו הוא שורש מלכי 
אאדום שמתו ונחרבו, והשורש העליון של עשו הוא שייך לעל

מא דאתכסיא, שאין לו מציאות של ישוב, והוא מה ש'ראשו' 
שייכות  של  החלק  והוא  המכפלה,  במערת  נקבר  עשו  של 

לאה לעשו.

אמנם שם מחציו ולמעלה מצד הפנים הוא מדור אל הנשמות 
ראתה  לא  עין  נאמר  עליה  אשר  הארץ  ג"ע  הנקרא  העליונות 
אלהים זולתך יעשה למחכה לו, עלמה סתימאה: כלומר מחציו 
וגם שורשו העליון של  ולמעלה מצד אחור הוא מקום לאה 

אעשו ואין בו מקום ישוב אלא הוא עלמא דחרובא, אולם כנג
דו מחציו ולמעלה מצד הפנים הוא מדור לנשמות העליונות 
שנקרא ג"ע הארץ, כלומר יש בו בחינת ישוב בערכין שהוא 

ישוב בעלמא דאתכסיא. 

והוא הטעם העמוק שאין האדם שהוא בארץ רואה את ג"ע 
כלו דאיתכסיא,  לעלמא  שייך  שהוא  מחמת  דהיינו  אהארץ, 

מר דאין הטעם רק משום 'עינים להם ולא יראו, הכל בחזקת 
סומין עד שהקב"ה פותח את עיניהם', אלא משום שלא שייך 

'ראיה' בעלמא דאיתכסיא.  

־והנה כאשר נעריך כל אורך גופא דז"א יהיה )כל( נקודת מח
טמירא  נקודה  שהיא  הארץ  ג"ע  כנגדו  אשר  הטבור  פי  ציתו 
בין בבחי' חציו העליון  ישוב  בין בבחי'  אמצעיתא דכל סטרין 
דנעיץ  עמודא  ההוא  יש  באמצעיתו  ושם  כנ"ל,  ישוב  בו  שאין 

מח שהוא  לבדו  הישוב  נחלק  וכאשר  בזוהר  כנז'  ־באמצעיתא 
ציו דז"א ולמטה עד סיום הרגלים יהיה הנקודה האמצעית בפי 
היסוד דז"א אשר נקודה זו נקרא ירושלים שהיא באמצע הישוב 
כלומר מקום הטבור הוא ב�א  כנודע והיא נקודה דאתגלייא :

מצעית הז"א והיינו כאשר מעריכים את כל אורך גופו, ואזי 
אמצעיתו הוא שורש העליה מג"ע התחתון לג"ע העליון, אך 
בערך לעלמא דאתגליא לחוד שהוא מחציו ולמטה אזי מקום 

אהיסוד הוא אמצעיתו של ז"א, והוא הנקרא ירושלים, כי ירוש
לים הוא נקודה דאיתגליא משא"כ ג"ע הארץ כנ"ל.

 שמשה אמר לפרעה 'כחצות הלילה' ולפי 
ב
הנה מבואר בגמ'

ליה  ואמר  ספיקא  ליכא  קוב"ה  דקמי  שם  מבואר  א'  מהלך 
בחצות אך משה עצמו לא השיג זמן חצות, ולכן אמר כחצות, 
ולפי מהלך ב' א"ר זירא לעולם משה הוה ידע מתי חצות אלא 
מחמת איצטגניני פרעה שיטעו ויאמרו משה בדאי הוא, לכן 
אמר לו כחצות. וכנגד ב' מהלכים אלו הכי נמי בדוד המלך, 
או דנימא שהשיג ג"כ זמן חצות או שלא השיג ומה שהיה קם 

החצות הוא ע"י סימן שהיה כנור למעלה ממטתו. 

כהגדרה כוללת בקב"ה יש השגה של 'חצי', ובאדם אם האדם 
של  השגה  בבחינת  הוא  אזי  משה,  היינו  דידן  ובערך  ראוי 
חצי העליון, והוא מה שנאמר על משה רבינו מחציו ולמעלה 
אלה"ים ומחציו ולמטה איש, כלומר בחציו העליון הוא משיג 
את נקודת חצות ובחציו התחתון אינו משיג, ובערך לסוגיין 

אהיינו שמחציו ולמעלה הוא משיג את בחינת האמצעית הע
ג"ע הארץ שהוא נקודת חצות, משא"כ  ליונה שהוא הטבור 
מחציו ולמטה הנקודה האמצעית היא נקודת היסוד אזי א"א 

אלהשיג את נקודת חצות והיינו כי היא שייכת לעלמא דאתכ
אסיא, נמצא שנקודת חצות היא נקודה סתומה, ורק משה רבי

נו שהוא נקודת בינה כנודע הוא משיג את הנקודה העליונה, 
נקודת האמצע, שורש משה רבינו.

מאידך נקודת אמצע תחתונה נהי שהיא מעלמא דאיתגליא 
הטבור  נקודת  כי  והיינו  אותה.  להשיג  אפשר  אי  מ"מ  אך 
ואפשר  דתיקון  אמצע  היא  העליונה  האמצע  נקודת  שהיא 
האמצע  נקודת  כך  לעומת  ראוי,  שהוא  למי  עליה  לעמוד 
התחתונה שהיא נקודת היסוד אי אפשר לעמוד עליה, והיינו 

אמחמת שביסוד יש בו שורש בחינת ''בא עליה בהטיה', כלו
אמר אי אפשר לעמוד עליה אלא בהטייה, והיינו שאינה בדק

דוק כמבואר להלן.

אכלומר, כנודע מדברי התרגום שעץ הדעת ועץ החיים עומ
אדים באמצע גן עדן, ולא ייתכן ששניהם בדיוק בנקודת האמ

של  לאמצע  הדעת  עץ  של  אמצע  בין  החילוק  מה  א"כ  צע, 
ג"ע ממש, בבחינה  עץ החיים, אלא שעץ החיים הוא אמצע 
שאפשר לעמוד עליו למי שראוי, לעומת כך עץ הדעת אינו 
באמצע לגמרי, כלומר 'א"א לעמוד עליו', והיינו שורש הדעת 
עליו,  לעמוד  שא"א  מחמת  כולם  הקלקולים  כל  שורש  שבו 

אואמנם מצד התיקון מתגלה דעת המכרעת אולם מה שמצ
ריך הכרעה הוא דייקא מחמת שאין מקומה בדיוק באמצע 
שלכן צריך הכרעה, אבל אם היה בדיוק באמצע לא היה צריך 

הכרעה, והבן.       

והיינו כי הטבור שהוא נקודת האמצע הוא במדוייק, משא"כ 
נקודת האמצע שהוא היסוד אינו באמצע גמור, והוא שורש 
הוא  הטבור  שנקודת  אחזה'  'ומבשרי  כולם,  ההטיות  כל 



עץ חיים עם ביאור בלבבי משכן אבנה

ה בלבבי משכן אבנה ♦ פרשת ויחי ♦ תשפ"ו ♦ #430 

בו  כי  והיינו  ישר,  בקו  בהכרח  אינו  היסוד  משא"כ  אמצע 
ג
שורש ההטיה.

־ואמנם מצד האחור דז"א מחציו ולמעלה אין בו דבר כלל, ומ
וש פסו  יוצא  משם  אשר  באחור  ג'  נקודה  בו  יש  ולמטה  ־חציו 

ועיין במפרשים  יוצא הארה אל החצונים:  מרי המאכל ומכאן 
שהם  והיינו  אחיזה,  ולא  יניקה  שהוא  דייקא  הארה  דהיינו 

יונקים רק כדי חיובם ולא יותר.

הנה התבאר שיש ב' נקודות האמצע, נקודת הטבור ונקודת 
היסוד, נקודת הטבור שהיא האמצע הגמור הנה אין בו נקב 
אפשר  ואי  גמור  אמצע  שאינו  היסוד  נקודת  ורק  באחורים, 
לעמוד עליו כי הוא בבחינת הטיה לכן הוא גם הטעם שיש בו 
אחורים, כי כל מציאות אחורים היינו כי יש ב' צדדים. והוא 
ההולדה  כח  הוא  ימין  צד  צינורות  ב'  יש  עצמו  שביסוד  מה 
וצד שמאל הוא הוצאת הפסולת, כי יש בו בחינת ב' צדדים 
וממילא בו שורש כל הנטיות והקלקולים כולם. והוא שורש 
היינו שלא  כי כשהיו בחד סמכא  השבירה של מלכי אדום, 
עמדו בקו ישר זה ע"ג ממש אלא באופן של הטיה זה ע"ג זה.  

צא תאמר  וכמ"ש  מקום  צואה בלי  נקרא  וע"ז  וז"ס שהקליפה 
־לו כי משם הם נזונים, ומצד הפנים אי אפשר לחיצונים להתא

חז לכן הושם הצינור זה באחוריים כי שם הם נאחזים וניזונים: 
ומצד  'יציאה',  בבחינת  הוא  הקלי'  של  הוייתם  כל  כלומר 
והיינו  גימ' צ"א,  התיקון כנודע ששם הוי"ה ושם אדנות הם 
כי שם הוי"ה הוא בחינת אמצע המדויק, וכאשר שם אדנות 
בטיל לשם הוי"ה אזי הוא צ"א דתיקון בחינת נקודת האמצע 
דתיקון, משא"כ כאשר שם אדנות אינו בטל לשם הוי"ה אזי 
דין,  בחינת  לצדדים,  הטיה  בחינת  נעשה  אמצע  קו  במקום 
במדרגת  תוקפו  בכל  מאיר  אינו  הא'  כלומר  דין-א,  אדנ"י, 
הדין, ואזי נעשה שורש נטיה לצדדים, והוא מה ששם אדנות 
האיש  'דיבר  כדוגמת  חול,  לשם  והן  קודש  לשם  הן  משמש 

אדני הארץ איתנו קשות', וכדומ'.

אדנות  שם  כלומר  נקרא,  אני  נכתב  שאני  כשם  דלא  והיינו 
הוא  והנקרא  פנימיותו,  הוא  הנכתב  כי  יציאה,  בחינת  הוא 
לחוץ,  יוצא  הפנים  איך  הוא  קריאה  דכל  מפנימיותו,  יציאה 
וזה השורש הדק של הנפילה שאומרים לקלי' צא תאמר לו, 
כי מצד הפנים שהוא קו אמצע אי אפשר לחיצונים לינק כלל 
שאינה  האמצע  בנקודת  והיינו  הדבר,  יציאת  מצד  רק  אלא 
לצורך  שהוא  'אחור'  בחינת  אלא  במדוייק,  האמצע  נקודת 

ג	 ואמנם בשורש העליון הקו ישר התעגל ונעשה עיגול ושוב נעשה קו ושוב עיגול, והיינו כי כל דבר בבריאה אינו מדוקדק, כי דבר שהוא מדוייק לחלוטין אי אפשר לעמוד 

עליו, ובתפיסת תחתונה הוא מחמת חוסר השגה, ולכן משה השיג לפי מהלך א' כדלהלן, אך בתפיסה עליונה הוא כי בעומק אין גבול גמור בבריאה, והיינו כי כל הבריאה אינו 
בדקדוק, ולכן הגבול אינו מוחלט, חוץ מנקודת אמצעית העליונה שהיא בדקדוק אך היא נעלמת, אלא כל מה שבבריאה שנקרא מדוייק הוא בערכין למדרגה תחתונה ממנו, 

אבל בערך לעליון ממנו הוא אינו מדוקדק. נחדד שההטיה המבוארת כאן שונה משורש ג' קוים, כי ג' קוים היינו שקו האמצע הוא המשך של קו א' העליון משא"כ לתתא בבי"ע 
קו האמצע יש בו הטיה, והבן.     

ד	 משה רבינו מצד מדרגת חציו העליון שהוא כח נשמתו הוא מסלק את פעור, ובדקות יותר הרי נאמר 'ולא ידע איש קבורתו', היינו שבשעת מיתתו הוא היה במדרגת 'לא ידע' 

שהוא חציו העליון, ואולם בחציו התחתון הוא במדרגת 'ידע' ובנקודת האמצע תתאה שהוא כנגד יסוד שהיא אמצע לא מבורר מכח זה העלה את הערב רב שהם ניצוצות נפשו, 
והיינו שרצה להעלות אותם מחציו התחתון לחציו העליון, מ'איש' ל'אלה"ים' שבו, אולם לא זכה ולא הצליח אך מכח כך פעור אינו יכול לינוק מחציו העליון אלא מחציו התחתון 

וגם רק כדי חיותו. 
ובעומק מה שמשה מסלק את יניקת בית פעור, והיינו כי יש למשה שורש בתיקון בית פעור, כלומר אמנם מצד הקלקול בית פעור הוא בחינת צואה בחינת 
'צא תאמר לו', אך מאידך כנודע שמהגללים של הבהמות עושים זבל וזה מצמיח תבואה, וכדברי הגמ' שמוציאים זבל לרה"ר כדי שידרסו בהם בנ"א וישביחום, 
כלומר העומק הנעלם של נקודה זו הוא כי אמנם נאמר שמשה רבינו מת ואמר להם ידעתי כי אחרי מותי וכו', וקם העם הזה וכו', ואח"כ יקום בתחית המתים, אך 
כנודע דברי האר"י ז"ל כי כל דור חוזר ומתגלגל, לפי זה משה מתגלגל כנגד הגללים לתקנן, וכך הוא מתקן את הבית פעור, והיינו שבעומק משה מתקן את הבית 

פעור בתוך הבית פעור עצמו, והוא מה שמשה היה רועה בהמות שהוא תיקון הגללים דבית פעור, הוא שורש תיקונו שמתקן את הבית פעור.

דבר אחר ולכן אינו באמצע, כי כל יציאת הדבר הוא יציאה 
מנקודת האמצע שלו, והבן.     

עצמו  לפעור  בכך  עבודתה  אשר  פעור  הנקרא  ע"ז  שיש  וז"ס 
ולהוציא הזוהמא אליה כי זהו מזונה ממש, ואין שפע נמשך לה 
כי אם עד"ז, והנה יסוד דאבא הוא מן החזה דז"א ולמטה והוא 
ממש מכוון מבפנים נגד נקב וצינור האחור הנקרא פעור: יסוד 
דקלקול הוא כנגד יסוד דאבא שהוא ארוך ומתפשט למטה 
מיסוד אמא, וטעם הדבר הוא כי ביסוד דאבא מאיר הארת 
אריך ולכן הוא מאריך יסוד דאבא עד לנוק' כנודע בהארת 
פורים, ויתר על כן כנודע מקום הצירוף העליון דיסוד דאבא 
ויסוד דאמא בסוד 'נתיב לא ידעו עיט' סוד שער הנ' דתיקון, 

איסוד דאו"א בבת אחת. וכנגדו בקלקול, הוא פעור שבא לק
טרג כמבואר מיד בדברי הרב.  

זמן  כי כל  ויקבור אותו בגיא מול בית פעור  וזה שארז"ל ע"פ 
יסוד  שהוא  שם  קבור  משה  את  רואה  ומקטרג  עולה  שפעור 
ואינו מקטרג על ישראל  ונרתע ושב לאחוריו  ונטמן שם  אבא 
של  זה  ענין  בארנו  מצרים  מלך  פרעה  ובענין  מבואר.  והדבר 
פעור איך הוא קשור עם העורף שהוא פרעה וע"ש היטב ושם 
והיינו כי נרתע כשרואה את משה היינו מצד היותו  נתבאר: 
חציו העליון אלה"ים שהוא סוד נקודת האמצע בחינת חצות 
ממש, אולם מצד היותו בחלקו התחתון איש בבחינה שאין 
כן הפעור עולה ומקטרג,  נקודת האמצע, מחמת  השגה של 
ושב  ונרתע  דמשה,  העליון  חלקו  בחינת  מתגלה  שוב  ואזי 
נקודת האמצע שהוא בחינת חצות בדיוק  כי הוא  לאחוריו, 
וכך אין מקום ליניקת הקלי', ואולם אין לו ביטול גמור אלא 
הוא חוזר חלילה ועולה ומקטרג מחמת חציו התחתון דמשה 
שהוא 'כחצות' ושוב חלקו העליון מכניעו בחינת חצות ממש 

.
ד
ושב לאחוריו, ודו"ק

כלו�  והנה נקודה זו נקרא נקודה דאמצעיתא דחורבא דעלמא :
נקודת  שהיא  היינו  דעלמא  דחרובא  דאמצעיתא  נקודה  מר 
והשורש  דעלמא.  חרובא  גופא  וזה  לצדדים,  שנוטה  אמצע 
האמצע  בנקודת  שהיה  הראשון  הצמצום  סוד  הוא  העליון 
והתבאר שם כמה ביאורים בזה והיינו כי סוד הצמצום הוא 
כי אי אפשר לעמוד על נקודת האמצע במדויק, והוא בחינת 
בונה עולמות ומחריבן, הוא החלל הפנוי, נקודה דאמצעיתא 
דחרובא דעלמא, בחינת נקודה אמצעית שאי אפשר לעמוד 

אעליה, ואזי הוא נטיה לצדדים, והוא מה שעשו וישמעאל מח



ם לִָ צֵא תוֹרָה וּדְבַר ה' מִירוּשָׁ יּוֹן תֵּ י מִצִּ כִּ

עץ חיים עם ביאור בלבבי משכן אבנה

ו 

ריבין את העולם שהם בחינת הצדדים של העולם, ויתר על 
כן כאשר ערב רב מנסה לערב את הכל באמצע היינו שמנסה 

אלהעמיד את עצמו כנקודת אמצע, כי ערב רב גימ' דעת, כלו
מר הוא קרוב לאמצע ואינו בדיוק באמצע, ואזי הוא חורבנו 

של עולם, והבן.    

ולהיות  העולם  את  המחריבין  הקליפות  אחיזת  מקום  שהוא 
שהם בחי' חורבן ושממון: שממון הוא מלשון 'שם' כלומר דבר 
שחרב מורה שאינו כבר כאן כי אין לו קיום אלא 'שם' במקום 

אחר רחוק.  

דז"א  העליון  בחצי  )פי'  שנית  אחרת  נקודה  הושמה  לא  לכן 
באחוריו( ואינו דומה לצד פנים שיש בו ב' נקודות כנ"ל. וטעם 
חצי  נגד  לכן  דחורבא  סטרא  מקום  הוא  שבאחור  לפי  הדבר 
אל  אחיזה  כנגדו  יש  התחתון  הזה  עולם  ישוב  שהוא  התחתון 
נקודה  שהוא הנקרא  כנ"ל  האחור  נקודת  בחי'  שהם  החצונים 
דחורבא אבל בחציו העליון שהיא בחי' ג"ע הארץ הנקרא אימא 
עלאה סתימאה אין שם כנגדו אחיזה אל החצונים מצד האחור 
כי אין החצונים נאחזין באמא כנודע לכן אין באחור רק נקודה 
כנ"ל שי�  א' לבד בחצי התחתון אבל מצד הפנים הם ב' נקודות :
אכולים לינוק רק מנקודה אמצעית שאינה מבוררת שהוא מח

ציו ולמטה מאחור, אבל מחציו ולמעלה שהוא בחינת נקודת 
אמצע מבוררת אין להם אחיזה כלל, כי כל מקום שיש גילוי 
, אין 

ה
של קו האמצע המדויק, דהיינו חיבור של יושר ועיגולים

בחינת צדדים, בחינת הטיה מקום ליניקת הקלי'. 

והנה ז"ש לשון המאמר בתרין נקודין אתפרשת מלכו דשמיא 
בצד  הם  שניהם  אלו  נקודין  ב'  פירש  כו'  דקדושה  סטרא  כו' 
הפנים של ז"א הקדוש, אשר אין שם רק סטרא דקדושה לבד, 
פירוש שאין אחיזה אל החצונים בהם רק בנקודת האחור לבד, 
והיינו דש�  וקרא לבחי' צד הפנים סטרא דקדושה לסבה הנ"ל :
למות סטרא דקדושה הוא לעמוד על נקודת האמצע בדיוק.

וביאר עניינם ואמר כי הנקודה א' תתאה הלא היא ירושלים כי 
היא למטה ארץ השפלה לכן איננה נקרא סתימאה כי הרי היא 
גלויה לעין כל בריה: כלומר אמנם ירושלים היא בחינת נקודת 

אאמצע דקדושה ששם אבן השתיה שעליה מושתת כל העו
לם, שורש מדרגת החיים, אך יש שם גם פסולת, והוא בחינת 
שורש מי רגלים שיוצאים מצינור שמאל דהיסוד, ויש שורש 
לחבר  לסממנים  לצרפם  לתקנן  אפשר  שהיה  בזה  לתיקון 

אותן למקום הקדושה, אלא שאין מכניסים מפני הכבוד.

יסוד  כי מציון הוא  ירצה  יופי אלהים הופיע,  וז"ס מציון מכלל 
יפה  יוסף  ויהי  בסוד  יופי  מכלל  נקרא  הזה  היסוד  אשר  דז"א 
תואר: הוא סוד אלה תולדות יעקב יוסף, דהיינו כי יעקב הוא 
קו האמצע ואם יוסף ממשיך אותו בשלימותו אזי היסוד הוא 
באמצע כמו שמתגלה לעילא, אולם אם יש קלקול בצד של 
זרועי  'ויפוזו  נאמר  אזי  מיעקב  התנתק  הוא  דכאשר  יוסף, 

אידיו', כלומר נוטה לצדדים, כי נקודת היסוד לא הייתה מדו
קדקת ולא היה מאיר בה הארה בבחינת טבור שהוא נקודת 

ה	 יושר הוא קו אמצע ועיגולים הוא נקודה אמצעית.

ו	 והיינו שהנטייה נגרמת הן מלעילא לתתא והן מתתא לעילא, ודו”ק.

האמצע העליונה.

:ובסוד והדרת פני זקן כנודע: כנודע שיש זקן עליון שהוא בחי�
נת דיקנא דחפיא עליהו דאו"א, והיינו דהוא מזווגם ומחברם, 
והיינו כי הדיקנא הוא סוד קו האמצע שמחבר את הצדדים, 
וכנגדה יש זקן תחתון, וכאשר זוכים אזי דיקנא תתאה מקביל 

לדיקנא עילאה, בקו האמצע ובנקודת האמצע המדוקדק.

רחל  הנקראת  מלכות  שהיא  אלקים  הנזכר  ציון  מבחי'  הנה 
הופיע וקבלה הארתה משם ע"י ציון שהוא היסוד דז"א כמבואר 
אצלינו ענין הארה זו והוא ענין הה"ג שבז"א שיורדין עד היסוד 
אחור(  דרך  )נ"א  באחור  העומדת  הנוקבא  אל  ניתנים  ומשם 
בדעת שלה: כנודע שהז"א נותן לה הה"ג ואח"כ נותן לה גם 
את הה"ח החסדים, והיינו שכאשר זוכים אזי היא מקבלת את 
שפעה מנקודת האמצע המבוררת, ואזי נעשה חיבור של זכר 
פירש  החטא  שאחר  אדה"ר  חטא  שורש  והוא  ברור,  ונקבה 
מאשתו ק"ל שנה גימ' ה"ח וה"ג, והיינו כי נתינתו לא הייתה 
ולכן  לצדדים,  נטיה  של  באופן  אלא  האמצע  קו  במדרגת 

פירש מאשתו.  

ולא עוד אלא שאפי' הב' חסדים המגולין הניתנין ג"כ לרחל אינן 
משם  עולין  ואח"כ  דז"א  ביסוד  תחלה  שירדו  עד  אליה  ניתנין 
בסוד אור חוזר ואז ניתנין אל רחל כנודע, נמצא כי כל הארות 
יסוד דז"א:  יופי שהוא  רחל הנקראת אלקים הוא מציון מכלל 
הרב מחדד שהחסדים ניתנים לרחל אחרי שנעשה בהם אור 
חוזר, והיינו כי אור ישר הוא שיורד ביושר, אולם אור חוזר 
הוא אינו עולה בקו ישר אלא הוא חוזר 'לאחוריו', כלומר הוא 
חוזר 'בהטיה לצדדים', ואולם כמבואר במקומו שגם ירידת 
ולכן  ושמאל.  ימין  בנטיות  אלא  ישר  בקו  ירדו  לא  החסדים 
השלם,  היושר  בקו  אינו  לנוק'  הניתנים  והגבורות  החסדים 

אואזי לא מתגלה תיקון שלימות קו האמצע אלא בנטיה לצ
דדים והוא שורש הקלקול של פירוד זכר ונקבה.

כלומר  ורחל:  ז"א  חיבור  הוא  אלקים  הוי"ה  כי  נודע  וכבר 
היושר,  הארת  את  באלה"ים  מאיר  היושר  קו  שהוא  ההוי"ה 
ומאידך אלה"ים משפיע במידת מה בהוי"ה ונעשה בו הטייה 

לצדדים. 

־לכן ירושלים שהיא בחי' רחל היא כנגד פי היסוד של ז"א הנק
:רא נקודה תתתה: כנגד פי היסוד שאינו נקודת האמצע המ�

.
ו
בוררת לכן יש ברחל בחינת נטייה לצדדים

־אמנם נקודה העליונה הנה היא נקוד' עלאה סתימאה והיא נקו
דת טבור שהוא סתום, וזהו נקודה עלאה למעלה ממקום נקודה 
תתאה שביסוד כנ"ל שהיא תתאה ופתוחה אבל נקודת הטבור 
עליונה וסתומה והיא בחי' ג"ע הארץ בחי' אמא עלאה הסתום 
מעין כל בריה בסוד עין לא ראתה וגו' גם היא עלאה בסוד מי 
והיינו שככל שהנקודה עליונה יותר היא אמצ�  יעלה בהר ה' :

עית במדוייק יותר ולכן אי אפשר לעמוד עליה, ואמנם כנ"ל 
השיגה  אבינו  משה  והיינו  שראוי  למי  העליונה  שהנקודה 



עץ חיים עם ביאור בלבבי משכן אבנה

ז בלבבי משכן אבנה ♦ פרשת ויחי ♦ תשפ"ו ♦ #430 

הת בנקודה  משא"כ  'אלה"ים',  שהוא  העליון  לחציו  אביחס 
חתונה שהיא היסוד אי אפשר לעמוד עליה מחמת הטייתה 
יותר  עוד  בה  יש  האחור  נקודת  הזה  וביחס  כנ"ל.  לצדדים 

נטייה לצדדים, והבן.

אנו  כאשר  נקודות  ג'  לכל  אמצעית  היא  עליונה  נקודה  והנה 
ז"א,  בחי'  כל  שהוא  וחורבה  ישוב  העולם  אורך  כל  משערין 
נקודה  אבל  כנ"ל,  ממש  הגוף  מחצית  הטבור  שנקודת  נמצא 

־תתאה היא מחצית בחי' ישוב שהיא רחל כנ"ל, והנה כנגד נקו
דה זו תתאה אשר בצד פנים יש מכוונת נגדה ממש בצד האחור 
ונקרא נקודה דחורבא כי שם נאחזין  נקודה אחרת השלישית 
מדוייק בלשון הרב שנקודת הטבור היא מח�  החצונים כנ"ל :

צית הגוף 'ממש', משא"כ נקודה תתאה.

ונחזור לענין יהושע וכלב כי אלו לבדם נמלטו ונתקיימו ונכנסו 
לארץ, לפי שאינם מבחי' מרגלים כנ"ל, רק הם בחי' ב' הבלים 
ואורות הנ"ל שהם מפי הטבור ופי היסוד ומשם יוצאין יהושע 
היסוד  ומפי  הטבור  מפי  הבלים  ב'  שהם  כיון  והיינו  וכלב: 
שהם נקודת האמצע לכן זכו ונכנסו לארץ ישראל ירושלים 

שהיא נקודת האמצע.

ובזה תבין איך הם מכלל דור המדבר ועם כ"ז נתקיימו ונכנסו 
לארץ, והענין הוא כי להיות האורות אלו יוצאין מצד הפנים של 
דור  עם  מתערבין  הם  לכן  שם  עומד  המדבר  שדור  מקום  ז"א 
לדור  שייכים  אינם  הם  מחד  כלומר  עמהם:  ונכללין  המדבר 
המדבר כיון שהם מב' הבלים שיוצאים מצד הפנים של הז"א 
במקום  דז"א  הפנים  מצד  שיוצאין  כיון  מאידך  אך  באמצע, 

שדור המדבר עומד לכן מתערבין ונכללין עמהם. 

קברי  על  להשתטח  הלך  שכלב  שמה  נמצא  הזה  ובערך 
האבות כדי שיגנו עליו מפני עצת מרגלים, היינו שהוא הלך 

אלהידבק במקום כניסה לג"ע הארץ מקום הטבור שהיא נקו
מב'  שהוא  האמצע  נקודת  שהוא  שורשו  שהוא  האמצע  דת 

הבלים.

ועוד ט"א והוא כי דור המדבר יוצאין מחצי ת"ת תחתון של ז"א 
שהוא מהחזה ולמטה וגם ב' האורות הנ"ל הם יוצאין למטה מן 
החזה ולכן מתערבין יחד, אבל להיות כי האורות אלו הם יוצאין 
רבוי  מחמת  הם  האלו  האורות  וסבת  בעצמו  דז"א  גופא  מן 
אורות של אמא המתפשטין תוך גופא דז"א לכן הם בוקעין גוף 
ופי היסוד דז"א  פי הטבור  וכיון שמוצא פתח פתוח שהם  ז"א 
יוצאין דרך שם לחוץ נמצא כי האורות האלו עיקרם מן אורות 
דאמא ולכן אין להם שייכות לדור המדבר שהם אורות דאבא 
לכן נכנסין אלו לא"י שהיא רחל שהיא מצד אורות אמא ובפרט 
כי אלו הב' הם אורות גדולים מאד כי יהושע וכלב לבדם לקחו 
כלומר שור�  כל הב' אורות אלו לכן היה בהם כח לכנוס לא"י :

שם אינו נכלל בדור המדבר כי הם שייכים לאורות דאימא, 
ומה שיצאו שם במקום פי הטבור ופי היסוד שהוא כנגד דור 
נכנסו  ולכן  ששם,  אימא  אורות  ריבוי  מחמת  היינו  המדבר 
לארץ כי היא חלקם שהיא רחל ששורשה באימא, כי שורש 

נוק' תחתונה בנוק' עליונה.

לבנה  בחינת  הוא  ויהושע  ב"ן,  שם  גימט'  הוא  כלב  ובעומק 
שהיא נוק', נמצא שניהם משורש הנוק' ולכן שייכים לכנוס 

לארץ שהיא א"י רחל. 

וז"ש ויהושע בן נון וכלב בן יפונה חיו מן האנשים ההולכים תור 
את הארץ, פירוש כי גם הם הלכו בחבורת אנשים מרגלים ההם 
והיינו דמח�  אע"פ שאינם מכללם לכן נתקיימו וחיו ולא מתו :
אמת שיסוד דאבא מולבש ביסוד אימא וגם הארת מה מתפ

ולכן האורות מתערבין שם עם דור המדבר,  שטת לצדדים, 
ולכן יהושע וכלב הצטרפו אליהם לתור את הארץ, אולם כיון 
כיון שהם שייכים לנקודת  ולא מתו,  שאינן מכללם הם חיו 

אהאמצע שהוא היסוד והטבור ומאירים לארץ הארת יסוד וב
מידת מה הארת הטבור. 

ביסוד  מהם  איזה  בזה  זלה"ה  ממורי  ששמעתי  מה  ושכחתי 
שמעתי  אם  מסופק  ואני  כלב.  או  יהושע  בטבור  מהם  ואיזה 
מן  היוצאת  ההי"ן  במילוי  הוי"ה  שהוא  ב"ן  גימטריא  כל"ב  כי 
ממנו  עליון  יותר  הוא  יהושע  אבל  רחל,  הנוקבא  אל  ז"א  יסוד 
הוא  יהושע  כי  בהיפך  שהוא  נלע"ד  יותר  אבל  מהטבור.  והוא 
הבל היוצא מיסוד דאתגלייא הבל רב וגדול, וכלב הוא הארת 
הטבור שהוא הארה מועטת לפי שפתחה סתום כנ"ל, לכן היה 
יהושע מלך על ישראל משא"כ כלב וגם כי הרי יהושע מיוסף 
אתי והוא יסוד א"כ הבל היסוד הוא יהושע: כנ"ל הוא הטעם 
שכלב הלך להשתטח על קברי האבות שהוא פתח ג"ע כנגד 
מקום הטבור שהוא מקום סתום, ולכן כאן בעולם כלב אינו 
מאיר באיתגליא כיהושע שהיה מלך. והיינו כי יהושע מיוסף 
כלב  משא"כ  באיתגליא,  שהיא  מרחל  בא  והוא  יסוד  שהוא 
שהוא משבט יהודה שורשו בלאה שהיא מעלמא דאיתכסיא 

ולכן הארתו מהטבור שהוא בסיתום, בנעלמות. 

אולם מאידך כלב גימט' שם ב"ן שיוצא מיסוד דז"א, אך אין 
עיקרו משם, כלומר שורשו בנוק' העליונה, והיינו כי שם ב"ן 
הוא שם ס"ג שנעשה ב"ן, ומצד כך הוא שורשו בשם ב"ן, נמצא 
שמדרגתו אינו ב''ן כפשוטו אלא הוא ס"ג שנעשה ב"ן, בחינת 
מדרגת לאה, דהיינו שורש הב"ן קודם שנשבר, שהוא בחינת 
ג"ע הארץ התחתון, נמצא שכלב גם כאן בעולם הזה יש בו 
מעין קודם החטא של אדה"ר, שמקום בריאתו הייתה ממקום 
בית המקדש נקודת היסוד, וזכה להיכנס לג"ע למקום נקודת 

אהטבור העליונה, ורק אחרי שחטא התגרש מג"ע, וחזר למ
קום שנברא שהוא היסוד. נמצא שיהושע היה במדרגה של 
יסוד,  שהוא  המקדש  בית  מקום  הוא  ומדרגתו  החטא  אחר 
הטבור  מדרגת  שהוא  החטא  לפני  של  במדרגה  היה  וכלב 
מקום ג"ע הארץ מקום האמצע נקודת עץ החיים שבתוך הגן.     

 עץ.חיים.בעיון 589 שער הארת המוחין פרק ה
מספר שיעור בקול הלשון 42159463 



על התורה           עץ חיים שער עיגולים ויושר ענף ב'           על העבודה לט

על העבודה

היא  הכל  שתכלית  הדבר  ברור  העבודה  כל  תכלית  את  להעמיד  באים  כאשר 
להחזיר הכל לאור אין סוף. אלא שכאן מגיע הנידון מהי הגדרת הגילוי של האור 

אין סוף הפשוט.

אולם  הפשוט.  הרצון  את  ויש  הפשוט  סוף  אין  האור  את  יש  הפשוט  המהלך  לפי 
לדברי הלשם וההולכים בשיטה זו, עולה, שהאור אין סוף הפשוט הנגלה הוא הרצון 

הפשוט, ולפיכך תכלית הכל היא הרצון הפשוט.

כל  ובתכלית  העבודה  מהלכי  בכל  המכוון  הרב,  דברי  לשון  פשט  שלפי  נמצא 
הבריאה )הן אם זו הכוונה הגלויה והן אם זה פנימיות הכוונה(, להחזיר הכל לאור 

אין סוף הפשוט, ולבוא להכללות באור אין סוף הפשוט.

אולם לפי המהלך של הלשם כוונת תכלית הכל היא לחזור 
לרצון הפשוט.

ומכאן מגיע סגנון הלשונות השונים שמצאנו בדברי רבותינו 
קיום  היא  הכל  תכלית  כי  רצונו',  'לעשותו  היא  שהעבודה 

רצונו.

וכאן מונח כל שורשי העבודות התלויות ברצון, כגון לעשות 
רצונו גם בלי שמבינים וכן כל כיוצא בזה.

דוד המלך 'לעשות רצונך אלוקי חפצתי' )תהלים מ  ואמר 
ט(.

 'בטל רצונך מפני רצונו'.
א
ובמשנה במסכת אבות

.
ג
ובגמראב: 'רצונינו לעשות רצונך'

: רבוש"ע למדנו לעשות רצונך והצילנו מיצה"ר.
ד
וכתב באמרי פנחס

וכן כיוצא בזה רבות בדברי רבותינו.

זו  בשפה  משתמש  היה  לומד  היה  שכאשר  הרע"א  של  דרכו  הייתה  כי  ידוע  וכן 
ואומר: אביי אומר שכך הוא רצון ה' ואילו רבא אומר שכך הוא רצון ה'.

א	 ב ד.

ב	 ברכות יז.

ג	 וכתב בספר בת עין פרשת נשא וזה לשונו: דהנה יש שתי בחינות עבדות, האחד מי שמשתוקק 

ונכספה וגם כלתה נפשו לאהוב את הש"י במסירות נפש ממש ובכל לבו ובכל מאודו, היינו שאין 
חפץ כלל בהנאת עצמו רק לעשות רצונך אלקי חפצתי, ואינו חפץ בשום דבר מהנאת גשמי רק 
לעשות רצון בורא כל עולמים ב"ה בכלות הנפש ממש, ואינו חפץ כלל בקבלת פרס לא בשמים 

ולא בארץ... וזה הבחינה מכונה בשם כלה, שמיוחד ומקושר רק למקור הקדושה אור אין סוף 
ב"ה שמאיר לכל הנאצלים והנבראים ויצורים ונעשים ומחיה ומהווה אותם, ומופרד לגמרי מכל 

וכל מבחינת חשכות שהוא כל דבר שהוא חוץ ממנו ית"ש...  ויש עוד בחינת עבדות, לפעמים 
כשנסתלק אור א"ס ב"ה אור הקדושה ממנו בבחינת והחיות רצוא ושוב )יחזקאל א יד, ע' לקוטי תורה 
יחזקאל(, ונשאר בחינת רשימה אצלו מאור הקדושה, ומרשימה זו מעורר את עצמו ונכספה וגם 

כלתה נפשו לבא לבחינה זו, ולבו בוער בקרבו כלהבת אש מחמת הצמאון שצמאה נפשו לה'...
ד	 שער ו דרכי עבודת השם יתברך אות יח.

תכלית הכל רצונו יתברך

וכאשר 
עלה ברצונו 

הפשוט 
לברוא 
העולמות

    על התורה

לשון הרב כאן הוא כאשר עלה ב'רצונו הפשוט'.

וכפשוטו מבואר שיש את האור הפשוט והשלב הנוסף הוא הרצון 
הפשוט.

כלל  אין  הגמור  דבעצמותו  בהרחבה,  שמבאר   
א

בלשם יעויין  אך 
השגה ודיבור, וראשית הדיבור היא מהגילוי הראשון הוא האור אין 
סוף כפי מה שמתגלה לנבראים, והוא מוגדר כרצון הפשוט, ועל כן 

נאמר  דייקא בלשון זה 'כאשר עלה ברצונו'.

ויסוד דבריו מדברי הגר”א. א	


