
עמוד א' ����������������������������������������������  נקודה מתוך הפרשה 
עמוד א' ���������������������������������������������������� לחיות את הפרשה 
עמוד ב' ��������������������������������������������������������  סוגיות במחשבה 
�������������������������������������������������������������������������������עמוד ג' ליקוטים 
שולחן ערוך עם ביאור בלבבי משכן אבנה���������������������עמוד ו'
עץ חיים עם ביאור בלבבי משכן אבנה�������������������������������עמוד ז'
עמוד יא' ����������� עץ חיים עם פירושים על התורה – ועל העבודה 

תוכן הגיליון
בס"ד

פרשת ויגש ♦ תשפ"ו ♦ #429 

בלבביפדיה  מחשבה 
יתקיים אי”ה כל יום רבעי

רח’  קדמון 4 
 חולון 
 20:30

בלבביפדיה  עבודת ה’ 
יתקיים אי”ה כל יום חמישי 

 רח’ הרב בלוי 33 
 ירושלים

20:30 

  שיעורים בקול הלשון 
 בלבביפדיה מחשבה “ד-ד דודאים ♦  חנוכה” #42169192

בלבביפדיה עבודת השם “פר-סם ♦  פרסומי ניסא” #42170540
צורת אדם בנושא “עפעפים” #42105203

נקודה מתוך הפרשה
בפרשתן )בראשית מה, טז( וְהַקֹּל נִשְׁמַע בֵּית פַּרְעֹה לֵאמֹר בָּאוּ 
אֲחֵי יוֹסֵף וַיִּיטַב בְּעֵינֵי פַרְעֹה וּבְעֵינֵי עֲבָדָיו. ובפרשת מקץ 
להתגבר  כיצד  ומייעץ  פרעה  חלומות  את  פותר  כשיוסף 
על הרעב העתידי נאמר )שם מא, לז( וַיִּיטַב הַדָּבָר בְּעֵינֵי פַרְעֹה 

וּבְעֵינֵי כָּל עֲבָדָיו. האם השמטת מילת כָּל )בפסוק טז( בפרשתן 
יוסף  מורה על כך שיש מעבדי פרעה כאלה שביאת אחי 

לא הוטבה בעיניהם, ומהו ההסבר הפנימי לכך?

ביאור מורינו הרב שליט"א
כתיב )בראשית מה, טז( וְהַקֹּל נִשְׁמַע בֵּית פַּרְעֹה לֵאמֹר בָּאוּ אֲחֵי 

יוֹסֵף וַיִּיטַב בְּעֵינֵי פַרְעֹה וּבְעֵינֵי עֲבָדָיו. 
עֲבָדָיו  כָּל  בְעֵינֵי  ולא  וז"ל,  אתר(,  )על  הגדול  מדרש  ואמרו 
הורידנו  אחד  שהוא  זה  אם  מה  אמרו  לז(.  מא,  שם  )כדכתיב 

היא  הדא  וכמה.  כמה  אחת  על  עשרה  הללו  מגדולתינו, 
לח(, בצאתם שמחו,  )תהלים קה,  בְּצֵאתָם  מִצְרַיִם  שָׂמַח  דכתיב 

בביאתם לא שמחו, עכ"ל. 
עֲבָדָיו  כָּל  אמר  ולא  וז"ל,  כתב  ויגש(  )פרשת  המור  ובצרור 
כמו שאמר למעלה בחלום פרעה וַיִּיטַב הַדָּבָר בְּעֵינֵי פַרְעֹה 
וּבְעֵינֵי כָּל עֲבָדָיו. אבל בכאן לא שמחו כולם, )אותם שאמרו שהיה 
ואמרו  עבד.  יוסף  שהיה  שאמרו  אותם  עתה(  ונתביישו  עבד,  יוסף 

אם  הדבר  שיתברר  עד  בקולרין  יוסף  אותם  שתפס  שם 
תפוסים  נשארו  עבד,  שאינו  וכשנתברר  עכ"ל.  עבד,  הוא 

בקולרין, והם לא שמחו.
וכתב המהר"ל )בראשית מא, לז(, וז"ל, וַיִּיטַב הַדָּבָר בְּעֵינֵי פַרְעֹה 
וּבְעֵינֵי כָּל עֲבָדָיו, ר"ל גם בעיני החרטומים, שהלא הוא נתן 
יכלו לפתור כמוהו, עכ"ל,  גם תירוץ להם בשביל מה לא 
עיי"ש. לכן הדגיש הכתוב  כָּל עֲבָדָיו, כי תחילה החרטומים 
ולא הצליחו, וטבע אדם שניסה לפתור דבר  ניסו לפתור 

מה ולא הצליח ובא אחר ופתרו איננו שמח בפיתרון חברו 
משום קנאה. ולכן הדגיש הכתוב כָּל עֲבָדָיו אף החרטומים, 
משא"כ הכא, אין צורך להדגיש כָּל עֲבָדָיו. ועוד, יוסף פתר 
אף את החלום לפני כָּל עבדיו, כי באו לשמוע מה פיתרון 

יש לו ליוסף, אבל הכא לא בהכרח שכולם שמעו.
וכתב רמב"ם )הלכות קרבן פסח פ"ה, ה"ה(, וז"ל, כשם שמילת עצמו 
מעכבתו מלעשות פסח כך מילת בניו הקטנים ומילת כָּל 
עבדיו בין גדולים בין קטנים מעכבת אותו, שנאמר )שמות יב, 
מח( הִמּוֹל לוֹ כָל זָכָר וכו' עכ"ל. ומבואר ברמב"ם שלשון כָּל 

עֲבָדָיו, בא לכלול  "בין קטנים ובין גדולים". ולפ"ז בפיתרון 
לפרעה את החלום, הוטב הדבר בין לעבדיו הגדולים בין 
לקטנים, כי היה דבר פלא. אולם בירידת אחי יוסף, נצרך 
הבנה אם טוב הדבר אם לאו, וזה אינו שייך לקטנים אלא 

לגדולים שבהם.
יהיה  ועי"כ  האוכל  לקבץ  בפתרונו  יוסף  עצת  ובדקות, 
מזון לכולם, נוגעת הדבר הן לגדולים והן לקטנים, כי כולם 
אחי  ביאת  אולם  לגדול,  קטן  שווה  ובזה  אוכל,  נצרכים 
אלא לשותפים בהנהגת  לכולם  שייך  אינו  יוסף למצרים, 

המלוכה.

לחיות את הפרשה
  אַָנכִֹי אֵרֵד עִמְּךָ מִצְרַיְמָה וְאָנכִֹי אַעַלְךָ גַם עָלֹה )בראשית מו, ד(     

עמו אנכי בצרה
יעקב אבינו חי קמ'ז שנים. מתוך השנים הללו ק'ל עליהם 

אמר יעקב מְעַט וְרָעִים הָיוּ יְמֵי שְׁנֵי חַיַּי )בראשית מז, ט(.
הם  ואלו  טוב.  גימטרייה  י'ז  במצריים,  חי  שנה  י'ז  אולם 

השנים שחי יעקב אבינו בטובה.
עִמְּךָ  אֵרֵד  אָנֹכִי  מהקב"ה  הבטחה  קיבל  שם  כי  זאת  וכל 
מִצְרַיְמָה )בראשית מו, ד(, והיינו שבכל המצרים תדיר הקב"ה עמו 
בכל מצב, וכאשר הקב"ה נמצא עם האדם בכל מצב, היינו 

שרוי בטובה, ואין לך טובה גדולה מזו.

למעשה:
עתה,  עמו  נמצא  שהשי"ת  לזכור  לפרקים  לעת  מעת 
ביתר  זאת  לזכור  עלינו  ומורכבים  קשים  במצבים  ובפרט 

שאת וביתיר עוז, ולחוש שזו הטוב האמיתי.

צורת  אדם
 בנושא  ריסים 

 יום שלישי יז’ טבת
 רח’ הרב בלוי 33 

ירושלים 20:30



םב  לִָ צֵא תוֹרָה וּדְבַר ה' מִירוּשָׁ יּוֹן תֵּ י מִצִּ כִּ

סוגיות מחשבה בפרשה

בראשית מז, יט – כג

נוּ  ה־אֹתָ֥ נוּ קְנֵֽ ם אַדְמָתֵ֔ חְנוּ֙ גַּ֣ יךָ גַּם־אֲנַ֙ מָּה נָמ֣וּת לְעֵינֶ֗ )יט( לָ֧

ים  נוּ֙ עֲבָדִ֣ ה אֲנַ֤חְנוּ וְאַדְמָתֵ֙ הְיֶ֞ חֶם וְנִֽ נוּ בַּלָּ֑ וְאֶת־אַדְמָתֵ֖
ם: א תֵשָֽׁ ֹ֥ ה ל א נָמ֔וּת וְהָאֲדָמָ֖ ֹ֣ חְיֶה֙ וְל רַע וְנִֽ ה וְתֶן־זֶ֗ לְפַרְעֹ֔
רוּ  י־מָכְ֤ ה כִּֽ יִם֙ לְפַרְעֹ֔ ת מִצְרַ֙ ף אֶת־כָּל־אַדְמַ֤ קֶן יוֹסֵ֜ )כ( וַיִּ֨

רֶץ  י הָאָ֖ ב וַתְּהִ֥ ם הָרָעָ֑ י־חָזַ֥ק עֲלֵהֶ֖ הוּ כִּֽ ישׁ שָׂדֵ֔ יִם֙ אִ֣ מִצְרַ֙
ה: לְפַרְעֹֽ

ם הַיּ֛וֹם וְאֶת־  יתִי אֶתְכֶ֥ ם הֵן֩ קָנִ֨ אמֶר יוֹסֵף֙ אֶל־הָעָ֔ ֹ֤ )כג( וַיּ

ה: ם אֶת־הָאֲדָמָֽ רַע וּזְרַעְתֶּ֖ ם זֶ֔ א־לָכֶ֣ ה הֵֽ ם לְפַרְעֹ֑ אַדְמַתְכֶ֖
אדמתנו,  גם  וגו’  נמות  למה  וז”ל,  טו(,  )פסוק  הרד”ק  וכתב 
תשם,  לא  אמר  וכן  מתה  כמו  היא  שוממה  שהיא  שהאדמה 
עכ”ל. ור’ יוסף בכור שור )דברים לב מג( כתב וז”ל, למה נמות 
לעיניך גם אנחנו גם אדמתנו, כי כשהעם מת, האדמה מתה, 

עכ”ל.

מיתה  לשון  אדמתנו,  גם  וז”ל,  יט(,  )פסוק  בחזקוני  וכתב 
וחיות נופל אף על דבר שאינו חי, וכן הוא אומר ואתה מחיה 
מיתה  לשון  וז”ל,  והקבלה,  הכתב  כתב  וכן  עכ”ל.  כולם,  את 
גזעו’  ימות  ‘בעפר  בו רוח חיים. כמו  גם על דבר שאין  נופל 
)איוב יד ח(, כי בטול כח הצמיחה מן הצומח )וכן כתי? כח הצומח 

בפועל על האדמה( זהו מיתתו. וזהו גם אנחנו גם אדמתנו, עכ”ל.

כי  וז”ל, הצדיק שמת, אף  )דברים לד ה( כתב  ובמשך חכמה 
נפשו צרורה בצרור החיים בשמים, מכל מקום נקרא מת מצד 

מעלתו, כי הוא נעשה מהולך עומד, ומיתה הונח על אפיסת 
גם  לעיניך  נמות  ‘למה  יט(  מז  )בראשית  שאמרו  כמו  הפעולה, 

אנחנו גם אדמתנו’, עכ”ל.

ובפרדס יוסף )משפטים כא כט אות ס( כתב וז”ל, ונראה לומר, 
ועונש,  רפיון  גם  אך  חיים,  כליון  דוקא  לאו  מיתה  דלשון 
ובתמיד )לב ע”א( מה יעשה האדם ויחיה, ימית עצמו, כלומר 
ישפיל, ואיוב )יג טו( ‘הן יקטלני לו איחל’. וסוטה )מט ע”א( מתה 
)נ ע”ב תוס’ ד”ה מודים( דעל דבר  ועיין ברכות  ופרישות.  טהרה 
שלם נקרא חי, ואם חסר ממנו נקרא מת, עיין שם בכוס של 
)תענית  )עו ע”ב ד”ה כדי( ובתפארת ישראל  ובתוס’ שבת  ברכה. 
פ”ד אות טו(, דלשון מיתה חולשא, כמו משמש מת )סנהדרין נה 

בתוס’  הפירושים  וב’  ע”א(,  יח  )שבועות  הגיד  שימות  עד  ע”א(, 

הנ”ל, איתא בזוהר הקדוש עקב )רעג ע”ב ד”ה תשיעאה( ועיין עוד 
בזה בטל תורה )קידושין סב ע”א, ברש’’י ד”ה אלא( עיין שם. ועיין 
)פסוק  ויגש  גזעו,  ימות  )יד ח(  ‘תמות חכמה’,  ב(  )יב  עוד באיוב 
דידן( ‘למה נמות לעיניך גם אנחנו גם אדמתנו’, ובבא קמא )נד 

)בראשית  ע”א( בכלים שבירתן הוי מיתתן, ועיין תורה תמימה 

וח”ג דף תרצו הערה ד”ה  )במבוא דף רכה  ומקור ברוך  א לא אות סז(, 

וביארתי(, ומה שכתבתי בזה במילואים והערות לבראשית אות 

מ”א, עכ”ל.

יוסי אומר, אין  )אבות דרבי נתן פרק יא( רבי  וכבר אמרו חז”ל 
היא  מיתתו  שתחילת  והיינו  הבטלה.  מתוך  אלא  מת  אדם 

הבטלה מות גמור.

מן  ובטל  ועבר  מת  כאילו  מאה  בן  כא(  ה  )אבות  אמרו  וכן 
ולכן  בטל  אלא  פועל  אינו  מאה  בן  שבהיותו  והיינו  העולם. 

 שיעור שבועי חולון 
 בלבביפדיה 

 מחשבה
יום ד' 20:30
משפ' אליאס 

רח' קדמן 4
 לפרטים 

050.418.0306

שיעור שבועי ירושלים
בלבביפדיה 

עבודת ה'
יום ה' 20:30 בדיוק
רח' הרב בלוי 33

 לפרטים 
052.763.8588  

שיעור עץ חיים 21:05

 רכישת ספרי הרב: 
 ספרי 

 אברמוביץ

 משלוח ברחבי העולם
03.578.2270  

books2270@gmail.com 

U.S.A. 
SHIRAH DISTRIBUTORS 

Tel. 718-871-8652 
  

4116 16th Avenue 
Brooklyn, NY 11204 
sales@shirahdist.com

סוגיות מחשבה בפרשה

ם לִָ צֵא תוֹרָה וּדְבַר ה' מִירוּשָׁ יּוֹן תֵּ י מִצִּ כִּ ב 



ג בלבבי משכן אבנה ♦ פרשת ויגש ♦ תשפ"ו ♦ #429 

ליקוטים ויגש

ויגש יהודה אל יוסף

בא לגאול את בנימין. ועל דעת מה הוא בא? כמו שאומר  יהודה 

בנימין  את  להוציא  לו  יתנו  לא  שאילו  היתה  שדעתו  מחז”ל,  רש”י 

בצורה של נעימות, הוא יוציא אותו ע”י שהוא יכרית את כל מצרים, 

ולפי מה שנתבאר עומק הדבר הוא, שמצרים מלשון מיצר, והחרבת 

מצרים היא בעצם ביטול המֵצָרים.

שורש  הוא  ה(  מח,  )תהלים  יחדיו”  נפגשו  נועדו  המלכים  הנה  “כי 

אחדות  החיים,  ועץ  הדעת  עץ  אחדות  דלעתיד,  אור  הגאולה,  אור 

בית יוסף ובית יהודה. זהו אור של בלי גבול, אור שמגלה את מלכות 

משיח.

ומה החילוק בין מלכות בית דוד למלכות משיח?

מעל  הוא  והמלך  עם,  ויש  מלך  שיש  בגדר  היא  דוד  בית  מלכות 

העם. “שום תשים עליך מלך” - המלך הוא מעל העם. משא”כ גילוי 

משיח הוא סוד הגילוי של נעוץ סופן בתחילתן, של “ויתנו לך כתר 

מלוכה” שהמלכות מתאחדת בנקודת הראשית. זהו ביטול ההדרגה 

וגילוי ההשתוות, ומצד כך - כולם בבחינת מלך, בלי גבול, בלי גדר, 

אור א”ס. 

“מלך המשיח” כלומר, הוא יגלה שכולם מלכים, ולא רק כפשוטו 

זוהי התפיסה הפשוטה מצד תפיסת השית  שהוא ימלוך על כולם. 

ואני  ראשון  ה”אני  וגילוי  ההדרגה  ביטול  בסוד  אבל  שנין,  אלפי 

אחרון”, תהיה מלכות לכולם.

אימתו עליך”  - שתהא  “שום תשים עליך מלך  הוא  המלוכה  כח 

)כתובות יז ע”א(. זהו כח היראה שהוא קיום העולם, כמו שאמרו חז”ל 

“אלמלא מוראה של מלכות, איש את רעהו חיים בלעו” )ע”ז ד ע”א(. 

יעמיד  “מלך במשפט   - ע”י כח הדין  המלכות מעמידה את העולם 

ארץ” )משלי כט, ד(. 

אבל לעתיד לבוא, שנאמר בו “וגר זאב עם כבש ונמר עם גדי ירבץ” 

)ישעיה יא, ו( - שוב לא יהיה חשש של “איש את רעהו חיים בלעו”, לא 

יהיה ביטול של השני, ע”י בליעתו וביטול גדרו, אלא תהיה אחדות 

גלויה, ומצד כך, אין זה “עליך מלך”, אלא הכל מלכותו ית’ - “ויתנו 

לך כתר מלוכה”! 

השראת  סוד  שזה  בכל,  אלוקות  של  גילוי  יהיה  משיח  בימות 

השכינה בתחתונים, שיתגלה שהם אברי השכינה שמהותה מלכות.

גילוי אור הלעתיד שאין בו עבדות

יהודה בא להוציא את בנימין ממהלך של עבדות. ואף שלפי פשוטו 

במקום בנימין הוא העמיד את עצמו להיות עבד, אבל מ”מ מתגלה 

כאן נקודה של ביטול העבדות, הוא בא לבטל את העבדות מבנימין.

אלפי  השית  אור  מצד  שנתבאר.  מה  עפ”י  נראה  הדברים  ועומק 

של  גילוי  זהו  לו”,  קראת  נאמן  עבד  “כי  עבדי”,  “משה  נאמר:  שנין 

עולם שיש מלך בו ויש בו עבדים. משא”כ לעתיד תתגלה בחינת “רם 

ונשא מאוד” שהיא למעלה מבחינת העבדות, יתגלה שהכל בבחינה 

של מלכים. 

גאולה  היתה  שמכוחו  אור   - יהודה  אצל  כאן  שהאיר  האור  זהו 

עבדות.  בו  שאין  אור  כאן  התגלה  כי  עבד,  יהיה  שבנימין  לגזירה 

ואף שודאי אין זה אור גמור, כי אם כן לא היתה העמדה של יהודה 

במקום בנימין, אבל שורש האור שמאיר להוציא את בנימין מגזירת 

העבדות, הוא מכח האור שאין עבדות.

רחל  יעקב,   - עבדות  של  בצורה  היו  יוסף  של  חלומותיו  שני 

שנין,  אלפי  השית  תפיסת  מצד  זה  וכל  ליוסף.  משתחוים  והאחים 

אור  כאן  שמאיר  יחדיו”  נפגשו  נועדו  המלכים  “הנה  כאשר  אבל 

אליו  ש”ויגש  הטורים  בבעל  שמוזכר  כמו  ההשתוות,  אור  הגאולה, 

יהודה” סופי תיבות “שוה”, שאמר לו אני שוה לך, שכמו שאתה מלך 

נפגשו  נועדו  המלכים  הנה  “כי  במדרש  דורש  זה  ועל  מלך,  אני  גם 

יחדיו”, ע”כ דבריו. 

ואין הכוונה שכמו שאתה מלך גם אני מלך דייקא על יהודה, אלא 

ומתגלה  מלכות.  בבחינת  הוא  שהכל  גילוי  זהו  מלכותו.  הוא  הכל 

שכשם שיוסף מלך כך גם יהודה מלך, וכשם שפרעה מלך גם יוסף 

מלך, וחוזר חלילה.

מתגלה אור הלעתיד, שהוא אור שכולו מלכות, מלכותו של  כאן 

מלך המשיח שמגלה שכולם הם מלכים, ומצד כך יש גאולה לבנימין 

מגזירת העבדות.



ם לִָ צֵא תוֹרָה וּדְבַר ה' מִירוּשָׁ יּוֹן תֵּ י מִצִּ כִּ

ליקוטים ויגש

ד 

“ואחיו מת” - מיתת יוסף ואחדותו עם יהודה

“אדוני שאל את עבדיו היש לכם אב או אח, ונאמר אל אדוני יש 

לנו אב זקן וילד זקונים קטן, ואחיו מת ויוותר הוא לבדו לאמו ואביו 

“ואחיו מת - מפני היראה היה מוציא דבר  )מד, כ(, ופירש”י:  אהבו” 

שקר מפיו. אמר: אם אומר לו שהוא קיים, יאמר הביאוהו אצלי”. 

וידועה הקושיה, הרי כבר בתחילה כששאל יוסף על בני המשפחה, 

לא הזכיר יהודה לשון של מיתה, וכיצד שינה מדיבורו ואמר “ואחיו 

מת”.

שביארנו,  כפי  הוא.  כך  הדברים  עומק  שנתבאר,  מה  עפ”י  אבל 

ואביו  שהאחים  עבדות,  של  בצורה  היה  יוסף  של  חלומו  כל 

של  עיקרה  נתקיימה  שכבר  לאחר  כאן,  אבל  לו.  משתחוים  ואמו 

ההשתחואה, וישנה מלחמה על העבדות - דייקא כאן מתגלה אור 

הלעתיד, אור אחדותם של יהודה ויוסף, ומצד כך נאמר “ואחיו מת”, 

שזו בחינת מיתת יוסף. ומהות מיתת יוסף עניינה ביטול הויית יוסף 

כהויה עצמית, והתכללותו ביהודה.

עצם כך ש”ויגש אליו יהודה”, ש”הנה המלכים נועדו נפגשו יחדיו” 

- עצם הפגישה הזו היא גופא בחינת “ואחיו מת”. זוהי מיתת יוסף 

ה”במיתתם  בבחינת  ההתכללות  זוהי  יהודה.  עם  אחדותו  ועצם 

רואים”, האור של השכינה שמתגלה. מיתתו של יוסף היא התכללותו 

עם יהודה.

הפסוק “יש לנו אב זקן וילד זקונים קטן ואחיו מת, ויוותר  לשון 

זקונים  ה”וילד  על  חוזר  לבדו”  הוא  ה”ויוותר  כפשוטו  לבדו”,  הוא 

קטן”, אבל מצד סדר הפסוק כפשוטו, “וילד זקונים קטן ואחיו מת 

כאן  מתגלה  כלומר,  מת”,  ה”ואחיו  על  הולך  זה  לבדו”  הוא  ויוותר 

ב”מת” הגדר של ה”לבדו”.

יש כאן גילוי שיוסף נתעלה במהלך זה לבחינת מיתה, והוא דבק 

באין עוד מלבדו. זוהי בחינת “ויוותר יעקב לבדו”, שנעשה בבחינה 

של “לבדו”.

ביטול  של  האור  היא  הגאולה,  אור  שהיא  ויהודה,  יוסף  פגישת 

העבדות, האור של ביטול תפיסת יוסף כנפרדות. זוהי בחינת מיתתו 

של יוסף והתכללותו ביהודה, ומצד כך יש גילוי שכולם מלכים. והוא 

עומק תורתו של משיח שמגלה שכל התורה כולה שמותיו ית’, ושם 

הוא בחינת מלכות, כנודע.

גילוי התכללות רחל בלאה

אל אדוני, לא יוכל הנער לעזוב את אביו, ועזב את אביו  “ונאמר 

ומת. ותאמר אל עבדיך, אם לא ירד אחיכם הקָטֹן אתכם לא תוסיפון 

לראות פני” )מד, כב,-כג(.

הזה  כדבר  יקרה  ואילו  אליו,  בנימין  את  להוריד  מבקש  יוסף 

שבנימין ירד, קיים חשש של “ועזב את אביו ומת”. וזה מצד בחינת 

כבואי  “ועתה  כפי שמפורש בקרא  בנפשו”,  יעקב, ש”נפשו קשורה 

אל עבדך אבי והנער איננו איתנו ונפשו קשורה בנפשו”, הרי שנפשו 

של יעקב קשורה בנפש בנימין בנו. והרי “כמים הפנים לפנים כן לב 

האדם באדם” )משלי כז, יט(, וכשם שמתגלה מיתה בבחינת יעקב, כך 

יוכל הנער לעזוב  גם מתגלה מיתה מצד בחינת בנימין, כמ”ש “לא 

את אביו ועזב את אביו ומת”. 

שלמעלה  האור  את  כאן  שגילתה  ויוסף,  יהודה  של  האחדות 

ביעקב,  מיתה  של  בחינה  גם  שגילתה  זו  היא   - העבדות  מנקודת 

קומת  לכל  מיתה  של  גילוי  כאן  יש  בבנימין.  ומיתה  ביוסף   מיתה 

זיווגם של יעקב ורחל.

מיתת הזיווג כלומר, מתגלה הזיווג העליון, מתגלה כאן ההתכללות 

של רחל בלאה, שהרי זיווגה של רחל הוא בבחינת שית אלפי שנין, 

מלכות תתאה, וזיווגה של לאה הוא בסוד הבינה, סוד האור עילאה.

עם  נכלל  שיוסף  הוא  ויוסף,  יהודה  של  באחדות  שמתגלה  האור 

יהודה, ומצד כך הוא כולל את כל הקומה כולה של מידת רחל שהיא 

התחתונה,  המלכות  מידת  מצד  העליונה.  במלכות  המלכות,  מידת 

מלך”.  עליך  שהיא בחינת רחל, הרי שישנה בחינה של “שום תשים 

מידת  והתגלות  בשורשה  רחל  מידת  של  ההתכללות  מצד  משא”כ 

של  בבחינה  ולא  משלה,  בכל  שמלכותו  מתגלה  העליונה,  המלכות 

“שום תשים עליך מלך”.



ה בלבבי משכן אבנה ♦ פרשת ויגש ♦ תשפ"ו ♦ #429 

ליקוטים ויגש

“לתקן לו בית תלמוד” - תורת משיח

ויהודה, הוא האור של תורת משיח,  יוסף  שמאיר בפגישת  האור 

שהרי לאחר מכן, מכח המעשה הזה, נאמר: “ואת יהודה שלח לפניו 

 - משיח  בגימטרי’  “גֹשנה”  כח(,  )מו,  גֹשְנָה”  לפניו  להורות  יוסף  אל 

“לתקן לו בית תלמוד”, כמו שאומרים חז”ל )הובא ברש”י(.

ועומק הדברים, אין הכוונה כפשוטו שהיה זה אותו ‘בית תלמוד’ 

שהיה ליעקב בארץ ישראל, רק שהיה צורך להקימו מחדש מחמת 

דוקא  יהודה  את  שלח  שיעקב  הדברים,  עומק  אלא  למצרים.  שבא 

ל”גֹשנה” שיתקין ‘בית תלמוד’ של אורו של משיח שמתגלה ב”גשנה” 

שהוא בגימטרי’ משיח.  

יהודה הוא שלח, מכח האחדות שהאיר במעשיו עם  את  ודייקא 

האור  זהו  הגאולה.  אור  שהוא  בידיך”  לאחדים  ה”והיו  בסוד  יוסף, 

נועדו  הנה המלכים  “כי  זה מכח  וכל  יהודה במצרים,  שאותו האיר 

‘בית  יחדיו”, מכח כך הוא האיר במצרים את אורו של אותו  נפגשו 

תלמוד’ שהוא בבחינת תורת משיח, תורה שכולה שמותיו ית’, גילוי 

השם, גילוי המלכות. 

ודייקא מצד כך נאמר: “כימי צאתך מארץ מצרים אראנו נפלאות” 

)מיכה ז, טו( בסוד גילוי הפלא עליון, ושורש הדבר באור תורת משיח 

שמתגלה בבית תלמוד שהתקין יהודה.

בזכות יהודה ירדו האחים בחזרה יחד עם בנימין. “כי עבדך ערב 

משאר  יותר  לתגר  נכנס  אני  למה  תאמר  “ואם  פירש”י:  הנער”,  את 

להיות  חזק  בקשר  נתקשרתי  אני  אבל  מבחוץ,  כולם  הם   - אחי 

מנודה בשני עולמות”. ועומק הנידוי בשני עולמות אין הכוונה שאלו 

אור  גילה  הוא  כלומר  יחד,  בשניהם  מנודה  הוא  אלא  עולמות,  שני 

שהעוה”ז והעוה”ב הם אחד, שזה סוד אור תחיית המתים של אחדות 

הנשמה והגוף, של הרוחני והגשמי.

הוא   - בנימין  במעשה  הנער”  את  ערב  “עבדך  של  הזה  המעשה 

יהודה לרדת למצרים, הן מצד הצורה חיצונית,  יכל  ידו  הכח שעל 

ניתן היה לרדת, שהרי כך  כן, לא  לולי  כי הרי  והם מצד הפנימיות, 

הזהירם יוסף: “אם לא ירד אחיכם הקטן איתכם לא תוסיפון לראות 

שנתן  בנימין  הורדת  כח  הוא  הנער”,  את  ערב  ה”ועבדך  וא”כ  פני”, 

מצד הסיבה בפועל את האפשרות לרדת למצרים. 

וכל זה מצד החיצוניות. ומצד הפנימיות, מעשה זה שנגלו בו שני 

זיווג של אורו  יוסף ליהודה,  בין  העולמות כאחד, הוליד את הזיווג 

של משיח, של תורת “גושנה”, תורת בית תלמוד של אורו של משיח. 

לגלות  יהודה בתחילה  וזוהי האחדות של שני העולמות שנתקשר 

אחדות של שני עולמות. ודייקא “להיות מנודה משני עולמות” שהוא 

בסוד ה”ויוותר יעקב לבדו” שהוא סוד הנידוי, בבחינת לבדו, כי אף 

שבבחינת הכלי הנידוי הוא מצד השבירה, בדידות של פירוד מכח 

הבחינה  וזו  ה”לבדו”,  של  אור  הוא  הנידוי  של  האור  אבל  הקליפה, 

של  אור  כלומר  עולמות,  משני  במנודה  שהאיר  הפנימי  האור  של 

האחדות, אור של לבדו, אור של אחד.

יחדיו”,  נפגשו  נועדו  המלכים  “הנה  של  ההארה  מכח  כך,  ומכח 

שמתגלה תורת “גושנה”, תורת משיח - מתגלה האור לעתיד במהרה 

בימינו, אור הגאולה, אור אחדותו ית’ בלבות כל נבראיו.  )בלבבי עה”ת 

תשס”ו, ויגש(



ם לִָ צֵא תוֹרָה וּדְבַר ה' מִירוּשָׁ יּוֹן תֵּ י מִצִּ כִּ

שולחן ערוך עם ביאור בלבבי משכן אבנה

ו 

סימן כ' - סעיף ב': אין מוכרים טלית מצוייצת לגוי שמא יתלווה עם ישראל בדרך ויהרגנו. אפילו 
למשכן ולהפקיד טלית מצוייצת לגוי אסור אלא אם כן הוא לפי שעה דליכא למיחש להא.

בירור הלכה - סעיף ב' 
הב"ח, וז"ל, נראה דהיינו דוקא סתם גוי, אבל אם הוא  וכתב 
תגר ונודע שהוא "קונה טליתות לחזור ולמוכרן" אפילו מצוייצת 
בגוי  בדרך  עמו  יתלוה  ולשמא  לזונה  חיישינן  דלא  לו,  מוכרין 

תגר, כן נראה לי, עכ"ל. ועיין מג"א, וכדלהלן.
ראיתי  ועתה  וז"ל,  א(  אות  אחרון,  קונטרס  ברכה,  )שיורי  החיד"א  וכתב 
)ד"ה  ציצית  הלכות  הרי"ד,  פסקי  בפסקא  הראשון  ישעי'  לרבינו 
דוקא  פירוש  וכו',  למכור  רשאי  אדם  אין  וז"ל,  שכתב  הלוקח(  ת"ר 

להדיוט עכו"ם, אבל לתגר דבעי לזבונה לישראל מותר, עכ"ל 
ומעתה  חדש.  בית  הרב  כדברי  בחיל  קרי  רואה  עין  הרי"ד(.  )פסקי 

ביני  פלגותא  לאשויי  דלא  ורש"י  רגמ"ה  בדברי  לדחוק  צריך 
מלכים רבוואתא קמאי, עכ"ל.

וצ"ע,  לתגר.  דמותר  הב"ח  כתב  וז"ל,  ב(  )ס"ק  המג"א  וכתב 
כשירה,  התגר  מן  טלית  הלוקח  אמרינן,  ע"א(  מג,  )מנחות,  דבגמרא 
)ד"ה  ופרש"י  לעכו"ם.  מצוייצת  טלית  מוכרין  אין  שאמרו  אע"פ 
אע"פ( אפילו הכי אמרינן גבי תגר, ישראל מכרה לו. ואי איתא הוה 

ליה לרש"י לפרש אע"פ וכו', אפילו הכי שרי למכור לתגר, אלא 
על כרחך סבירא ליה לרש"י דגם לתגר אסור למכור, דגם הוא 
מוכר  התגר  דאם  אלא  דמים,  ושפיכות  עריות  גילוי  על  חשוד 

טלית ואומר שלקחן מישראל, נאמן דלא מרע נפשיה, עכ"ל. 
ב'  דיש  ונראה,  ג(.  אות  )א"א,  פמ"ג  עיין  הב"ח,  דברי  וביישוב 
)ד"ה הלוקח( על הא דאמרו הלקוח טלית  מיני תגרים, כמ"ש בב"י 
מצוייצת מתגר אי כשרה, ביאר הב"י וז"ל, ולא למימרא דבתגר 
שעסקו הוא ליקח טליתות מצוייצות מישראל ולחזור ולמוכרם 
נמי  מצוייצות  טליתות  דלאו  סחורות  דשאר  דבתגר  עסקינן, 
מהימן שהוא מוחזק שאינו משקר שאם ימצא בדאי בדבר אחד 

שוב לא יאמינוהו, עכ"ל.
דשאר  בתגר  איירי  שהברייתא  הדברים,  ברורים  ולפ"ז 
סחורות דלאו טליתות מצוייצות, ועליו אמרו שאסור למכור לו 
טליתות שמא יכשל בהם ישראל, בזונה או יהרוג ישראל בדרך 
וכו'. אולם מכרו לו נאמן התגר שקנאה מישראל, וכשרה. אולם 
הב"ח איירי בתגר שעסקו הוא ליקח טליתות מצוייצות מישראל 
ולחזור ולמכרם )לשון הב"י( וכלשון הב"ח, "תגר ונודע שהוא קונה 
טליתות לחזור ולמוכרן", ותגר כזה מוכרין לו לכתחילה. ובזה 
בברייתא  לכתוב  יכול  היה  לא  שרש"י  המג"א,  קושיית  מיושב 
ששרי למכור לתגר, כי הברייתא איירי בתגר של שאר סחורות, 

כדברי הב"י, ודו"ק. 
בדברי פסקי הרי"ד הנ"ל, שכתב שדוקא הדיוט אסור  אולם 
שרי  הדיוט  שאינו  שכל  משמע  מותר,  לתגר  אבל  לו,  למכור 
לטליתות,  בין  סחורות  לשאר  בין  תגר,  כל  והיינו  לו,  למכור 

ובדבריו מבואר שאין את החילוק בין התגרים, והבן. 
.

הלכה פסוקה - סעיף ב'
אין מוכרים טלית מצויצת לגוי. ולתגר שעסקו בכל אין 

מוכרין, אולם אם כל עסקו לקנות טליתות מיהודים ולמוכרם 
להם, שרי

פירוש על דרך הסוד - סעיף ב'   
)מנחות, מג, ע"א( אין אדם רשאי למכור טלית מצויצת לעכו"ם  אמרו 
עד שיתיר ציציותיה, הכא תרגימו משום זונה, ר' יהודה אמר שמא 

יתלוה עמו בדרך ויהרגנו.
ובשורש, שונים עם ישראל בבגדים מבגדי עכו"ם, כמ"ש על בני 
ישראל במצרים, שלא שינו מלבושים. ובעומק, על שב"ק אמרו )שבת, 
קיג, ע"א( וכבדתו, שלא יהא מלבושך בשבת כמלבושך בחול, והיינו כי 

חייב  ששבת  עכו"ם  ולכן  שבת,  בחינת  וישראל  חול,  בחינת  עכו"ם 
שבת,  בחינת  שהם  לישראל  ששייך  מלבוש  לו  לתת  אין  וכן  מיתה, 
וק"ו ממה שכתוב לא ילבש גבר שמלת אשה וגו', שאין להחליף בגדי 

עכו"ם וישראל, וק"ו שאין למכור לעכו"ם בגדי שבת של ישראל. 
ולבוש של עכו"ם שורשו בבגדי עשו שהיו של נמרוד הרשע, מלשון 
שמרד בקונו. ונקראים בגדים מלשון בגידה, כמ"ש )שמות, כא, ח( בבגדו 
שהוא  עצמו,  בבגד  נקבים  בהם  יש  אלו  ובגדים  בגידה,  לשון  בה, 

בחינת בגידה בבגד עצמו.
אולם אצל ישראל סוד הבגדים, סוד אור מקיף, עיין שער הכוונות 
)דרושי סדר השבת, דרוש א, ענין קבלת שבת(. וזהו סוד טלית שיש בה ציצית, הארת 

אור מקיף, וכמ"ש בשער הכוונות )דרושי ציצית, דרוש ב( וז"ל, אור המקיף 
העליון הנקרא טלית "לבנה", אורו גדול מאוד מאוד, והוא מבטל 
הארת המקיף הפנימי הנקרא ציציות, כדמיון אור הנר מפני השמש, 
דשרגא בטיהרא מאי מהניא ליה וכו', שבארנו כי אין אור הטלית 

מושג לנו, אשר לסיבה זו אין בו קדושה וכו', עכ"ל.
ולכך טלית שאינו מושג לנו הקדושה, לכך מותר לנותנו לעכו"ם, 
להלן  וכמ"ש  לעכו"ם,  לנותנו  אין  לנו,  שמושג  הציציות  אור  אולם 

סימן כ"א שאסור לבזותן, ונותנן לעכו"ם זהו ביזוי, ודו"ק.
דרציחה,  אבזרייהו  הוא  חבירו  מלבין  שהרי  מיתה,  בחינת  ובזיון 
ולכן נתינת אור מקיף של ישראל לעכו"ם, שהוא בחינת בזיון כנ"ל, 
הוא בחינת אבזרייהו דרציחה, וז"ש שמא יהרגנו. ובפרט שיש ל"ב 
)ב"ק, צא, ע"ב(,  מכבדותא  נקראים  בגדים  ובכללות  כבוד,  כמנין  ציציות 
שכל מהותם כבוד, ובפרט בגדי כהונה לכבוד ולתפארת )שמות, כח, ב(, 
ציצית תכלית שבו,  כבוד. שלכך  לבוש הציצית שכל הויתו  ומעין כך 
דומה לים וכו', דומה לכסא הכבוד, כבוד דייקא, וכמ"ש המהר"ל 
)מנחות, מג, ע"ב( וז"ל, דע, כי האדם הוא בעל גוף וכל גוף וחומר הוא 

בכח ואינו בפעל. אבל מצד כי האדם דבק במדריגה הנבדלת, בזה 
הוא בפעל הנגלה, ולפיכך ציוה לעשות על הטלית שהוא כבוד הגוף, 
ציצית, כי הטלית שהוא מתכסה בו, הוא כבודו ותפארתו, כמ"ש )שבת, 
קיד, ע"א( דקרי למאני מכבדותיה, מפני כי הטלית הוא כבוד האדם. 

גלימא,  הוא  עצמו  הטלית  כי  נפרדים,  חוטין  יעשה  שלו  קרן  ועל 
שהוא מלשון גולם, ויוצאין מן הקרן שהוא סוף ותכלית הבגד חוטין 
דקין, והחוטים האלו הוא מצד כבוד האדם בפועל, עכ"ל, עיי"ש. 

והרי שדייקא בציציות נגלה הכבוד, ודו"ק. 



עץ חיים עם ביאור בלבבי משכן אבנה

ז בלבבי משכן אבנה ♦ פרשת ויגש ♦ תשפ"ו ♦ #429 

 שער הארת המוחין זו"ן
   פרק ה' 

א	 ועוד יבואר להלן.

ב	 השפת אמת משתמש לרוב בלשון ‘נקודה’ והיינו שהוא בא להגדיר את נקודת היסוד של הדבר.

פרשה  בזוהר  הובא  א'  מאמר  נבאר  אותן,  שנבאר  וקודם 
נקודין אתפרשת מלכו דשמיא  ב' בתרין  תצוה קפ"ד עמוד 
אשתכחו  כו'  דאתי  דעלמא  וחד  דילה  חד  דקדושא  סטרא 
נקודות הם,  ג'  כי  נקודין בעלמא. קיצור הדברים הוא  תלת 
א' נקודה עלאה טמירא בג"ע, וא' נקודה בירושלים אמצעית 

־דישובא לחוד ולא לכולי עלמא כמו נקודת ג"ע, ג' נקודה דס
טרא אחרא דחרובא, וזהו ביאור המאמר זה והוא דרוש נעלם 

וראוי להעלימו כי כבוד אלקים הסתר דבר. 

דע כי הנה בראש יש כמה מיני נקבים וחלונות באותן הכלים 
לצאת מתוכן הבלים להאיר בחוץ, והם אזנים עינים נחירים 
ופה ז' חלונות: הרב הזכיר כאן אורות העינים אחרי אורות 

והאזניים, ועיין בשער אח"פ וגם בביאורינו שם שיש ב' בחי
נות אורות עינים, יש אורות עינים שהם למעלה מאורות 

ויש אורות עינים שהם למטה מאורות אח"פ. ורא ואח"פ 
שית האזן, למעלה מאחרית העין.

אבל הגוף הוא סתום, ומוכרח הוא שיהיה בו חלונות לצאת 
הם  שם  העומדין  אל  ולהאיר  הכלים  תוך  הגנוז  האור  לחוץ 
הרב  בדברי  פעמים  כמה  הוזכר  ואמנם  כולם:  הנבראין 
שהיכן שיש שערות יש הארה, אולם זו הארה גנוזה ואינה 

הארה גלויה כבמקומות הפתוחים.

והם  פנים  דרך  מהם  ב'  בגוף,  נקבים  ג'  ראינו  מצינו  והנה 
שדרך  באחור  א'  ונקב  האמה,  פי  ונקודת  הטבור  פי  נקודת 
האמה  פי  משא"כ  כלומר  החצונים:  אל  השרים  יוצאין  בו 
שאמנם יש בו פסולת אבל אין כולו פסולת אלא יש בו שם 

.
א
הולדה

נק�ו נקודות הנ"ל,  ג'  כנגד  נקודות הנזכר כאן : ג'   ואלו הם 
נקודת דס"א  בירושלים,  נקודת  בג"ע,  עילאה טמירא  דת 

דחרובא. 

יוצא  שמשם  הוא  בהכרח  סתומה  הטבור  שנקודת  ואע"פ 
־קצת הבל כי היותו התינוק בסוד העיבור טבורו פתוח כנו

דע: הוא מקום מאכלו של העובר כנודע. ובהגדרה כוללת 
וזו אכילה מדין  יש שהאדם אוכל מן הראש דהיינו הפה, 
מדין  אכילה  ויש  תבואתה',  'ראשית  בבחינת  'ראשית', 
הטבור, מדין נקודת האמצע. והם מדרגת יושר ועיגולים, 
אכילה מן הראש הוא בחינת יושר, ואכילה מן הטבור הוא 

בבחינת עיגולים. 

והנה תחלה צריך שתדע כי לא יצדק לשון נקודה רק אל בחי' 
היסוד, בין שיהיה יסוד דכורא בין שיהיה יסוד נוקבא, אבל 
עיקרו הוא ביסוד נוקבא: וכאשר באים להגדיר נקודה של 

 .
ב
הדבר היינו שבאים להגדיר את נקודת היסוד שבו

אולם עיקר לשון נקודה הוא ביסוד דנוק' דייקא, והוא מה 
אך  נקודה,  בסוד  אלא  אינו  דרושיה  שכל  לעיל  שהוזכר 

מ"מ יסוד דדוכרא גם נקרא נקודה בערך למדרגתו.

וזכור כלל זה להבין לשון הזוהר בענין הנקודה ההיא והיא 
הנקרא נקודה אמצעית, כי בחי' נקודת היסוד הוא באמצעית 
הגוף, וא"כ צריך עתה להודיע איך ג' נקבים הנ"ל כולם הם 
ואמנם היסוד אינו בא�  בחי' נקודת היסוד דכורא או נוקבא :
ומצעית הגוף ממש, אך כנודע בדברי רבותינו שהיסוד מת

חיל מן הטבור, ומקום הטבור הוא נקודת האמצע, כלומר 
היסוד  למקום  הטבור  ממקום  מתפשטת  האמצע  נקודת 

והם חד, בסוד אלא תולדות יעקב יוסף. 

טבורא  הוא  האמצע  נקודת  שבדקות  הוזכר  כבר  ואמנם 
דליבא שהוא נקודת האמצע בשליש אמצעי דהת"ת, והוא 
היחס שיש בין ירושלים לבין טבריא, כי גם ירושלים וגם 
טבריא נקראים אמצע, אלא שירושלים הוא בסוד טבורא 
היא  טבריא  אולם  ירושלים',  לב  על  'דברו  בסוד  דליבא 

בסוד הטבור הכולל.  

והנה  והיסוד,  הטבור  שהם  הפנים  בדרך  נקודות  ב'  ואמנם 
־הטבור הוא גם כן נקודת היסוד כנודע שיסוד דאמא המת

לבש תוך ז"א מסתיים בחזה דז"א ותכף תחתיו הוא הטבור 
־שהוא ענין יציאת האורות מיסוד דאמא המסתיים בחזה ומ
־רוב הארתן בוקעים ויוצאין לחוץ במקום הטבור, לכן פי הט

בור סתום בסוד אמא עלאה הנקרא עלמא דאתכסיא: כלומר 
אמנם האורות מתפשטים עד מקום החזה ובמקום הטבור 
עד  מ"מ  אולם  לחוץ,  ויוצאין  בוקעים  הם  הארתן  מרוב 
ורק למטה ממנו האורות  מקום הטבור הוא עדיין סתום, 
שבא"ק  נתבאר  הדברים  ושורש  לחוץ.  ויוצאין  בוקעין 

מחזה עד טבור מלביש עתיק, ולכן הוא סתום, ודו"ק.

והרב כותב כאן בהבלעה נקודת חידוש שלא כתב במקו
מות אחרים, דמה שמתבאר בכל מקום שנקודת הסיתום 
הוא במקום החזה דז"א, ומקום הגלוי הוא במקום הטבור 
ורק  סתום  עדיין  הוא  הטבור  שמקום  מתבאר  כאן  שלו, 

ממנו ולמטה הוא מקום גלוי. 



ם לִָ צֵא תוֹרָה וּדְבַר ה' מִירוּשָׁ יּוֹן תֵּ י מִצִּ כִּ

עץ חיים עם ביאור בלבבי משכן אבנה

ח 

ממקום  אוכל  אימו  במעי  שהתינוק  הענין  מדוקדק  ולפ"ז 
והטבור דייקא, כי הטבור הוא סתום לבחוץ אך פתוח לב

פנים, והיינו כי העובר בטל לאימו ואזי אין עבורו סיתום 
בטבור מחמת ביטולו לאימו. והוא סוד מה שאמרו חז"ל 

פתו הארה  שם  יש  כלומר  ראשו',  על  דלוק  'נר  ושהעובר 
העולם  לאויר  יוצא  שהוא  מיד  אולם  הטבור,  במקום  חה 
, ואזי הוא כבהתלבשות יסוד 

ג
נפתח הסתום ונסתם הפתוח

סתום.  הוא  הטבור  ולכן  לאימו  בטל  שאינו  בז"א  דאימא 
ואמנם כשהתינוק נולד הוא עדיין בקטנות לעומת כאשר 
יסוד דאימא מתלבש בחזה דז"א הם כבר מוחין דגדלות 
בחינת  בכל  הרי  בקטנות  שהוא  בלידה  גם  מ"מ  בערכין, 
קטנות יש בו בחינת גדלות דקטנות, והיינו כי אז אינו בטל 
הטבור  נסתם  ולכן  גדלות  בחינת  ומתחיל  לאימו  לגמרי 

ושהיה פתוח, והוא הטעם שאין יוצא מן הטבור הארה גמו
רה אלא רק 'הבל'. 

וזה הוא נקודה דנטלה מאמא עלאה טמירא כו' כי היא נקודת 
היסוד דאמא אשר בטבורא דז"א, ונקודה תתאה )זו( היא פי 
היסוד דז"א ממש ואע"פ שעיקר פי הנקודה אינו אלא יסוד 
דנוקבא: וכדלעיל שכל יסוד הוא נקרא נקודה בין דדכורא 

בין דנוק' אך מ"מ עיקר נקודה הוא יסוד דנוק'.

־כי הנה נתבאר אצלינו בענין שיעור קומת פרצוף רחל מהח
־זה ולמטה באחור ז"א, איך ת"ת דרחל שהיא גופא דילה מכ

וון נגד יסוד דז"א ושניהן מסתיימין כאחד, נמצא כי פי היסוד 
רחל  יסוד  כנגד  ממש  הוא  משם  היוצאת  הארה  הזכר  של 
דרחל  ביסוד  שהוא  תתאה  הנקודה  זו  כי  נמצא  שבאחוריו, 
אינה באתכסייא כמו היסוד דאמא שהיא מלובשת תוך ת"ת 
ז"א  ז"א ממש אשר זהו סבת קריאתה עלמא דאתכסייא כי 
מכסה ומלבישה כמבואר אצלינו ע"פ ס"ד סוף פ"ק באומר 
והיינו  אתא מפתחא דכליל בשית ומכסה פתחהא והבן זה: 
דיסוד דאימא המתלבש בחזה דז"א הוא סתום, לעומת כן 

ונקודה תתאה שהיא יסוד דז"א המתלבש בנוק' הוא במד
רגת 'פתיחות' היפך מדרגת הטבור שהוא מדרגת 'סתום'. 

ההולדה,  כח  שהוא  דז"א  היסוד  פי  בפתח  מתגלה  ולכן 
שכל עניינו הוא להיכנס תוך הנוק' ולהוליד, כלומר יסוד 
דז"א הוא 'פתוח ביחס לנוק' רחל, השפעה בחינת טיפה מן 

הזכר לנוק'. 

ואמנם השפע יוצא במדרגת 'פתוח' אך אינו יוצא במדרגת 
'אור' אלא במדרגה של טיפה, כלומר בדקות הם ב' אופנים 
שהוא  הטבור  מחמת  סתום  שהוא  אופן  יש  סתימות,  של 

ג	 מחד יש מעלה בעובר שהוא אוכל ממקום גבוה אך אינו אוכל מצד עצמו אלא ממילא, משא"כ תינוק הנולד אמנם הוא אוכל ממקום נמוך יותר אך הוא אוכל מצד עצמו, והוא 

מה שמבואר בגמ' שקטן אינו קטן ממש וגדול אינו גדול ממש, אלא קטן שאינו סמוך על שולחן אביו נקרא גדול, וגדול הסמוך על שולחן אביו נקרא קטן, והיינו דעובר במעי 
אימו שהוא בטל לאימו נמצא כי מצד עצמו מדרגתו נמוכה אולם אזי הוא יונק ממקום גבוה, לעומת כך כשהוא נולד, מצד עצמו מדרגתו גבוהה יותר אך הוא אוכל ממקום נמוך 

יותר. ביחס הזה אדם שהוא שפל אם מחמת כן הוא מגיע לענווה אזי הוא יונק ממקום יותר גבוה, כי יניקתו הוא ממקום עליון שהוא ענו כלפיו, והבן.
ד	 מגילה ו’, ע”א.

שאע"פ  סתום  שהוא  אופן  ויש  הבל,  רק  יוצא  ואזי  סתום 
שהוא פתוח מ"מ יוצא משם רק בחינת טיפות שהוא הארה 

מועטת בבחינת סיתום.

הבל  מהם  יוצא  אח"פ  אורות  הרי  הדבר  בשורש  כלומר 
לתתא  זה  וכנגד  'הסתכלות',  רק  יוצא  העינים  ובאורות 
במקום הטבור דז"א יוצא קצת הבל אע"פ שהמקום סתום, 
וזהו קרוב לבחינת התכללות, שזהו לשון טבור טוב-רואי, 
יוצא  אינו  היסוד  במדרגת  אולם   .

ד
ראיתה טובה  טבריה 

'אור'  ממדרגת  שנעתק  והיינו  טיפות,  בחינת  אלא  הבל 
למדרגת 'מים', בסוד 'אור מים רקיע' כנודע שתחילה הוא 
ולכן  הוולד,  בחינת  הוא  ורקיע  ל'מים'  יורד  אח"כ  'אור' 
אע"פ שהמקום פתוח מ"מ יוצא רק טיפות, ואמנם שורשו 
אור בסוד 'אור זרוע לצדיק', והיינו ששורשו הוא אור אולם 

כשהוא באיתגליא הוא באופן של טיפה.

מאידך  אך  באיתגליא  היא  היסוד  הארת  מחד  כלומר 
היא נעלמת יותר, והיינו שאינו מדין איתכסיא, אלא הוא 
הארה  היא  סתום  בחינת  כלומר  עביות,  שנעשה  מחמת 
הארה  בפועל  יוצא  שאזי  בגד  של  כיסוי  מבעד  שיוצאת 
מועטת מחמת כיסוי הבגד אך הוא אור גבוה, לעומת כך 

ובחינת גילוי אמנם היא הארה בלי כיסוי אך היא הארה מו
'מים'.  'אור' למדרגת  עטת מחמת העיבוי שירד ממדרגת 
מים- רוח-גויה  ראש-אש  בחינות  ג'  הם  כוללת  ובהגדרה 

הוא  ולמטה  מטבורא  כלומר  יצירה,  בספר  המבואר  בטן 
מדרגת מים.   

ואמנם נקודה תתאה זו שהוא פי היסוד דז"א אשר ג"כ שם 
ג'  נקודה  יש  כנגדן  הנה  כנ"ל,  כנגדו  מכוון  דרחל  יסוד  הוא 
באחור דז"א שדרך בו יוצאין השמרים אל החצונים כנ"ל: עד 

והשתא התבאר בדברי הרב ג' מדרגות של נקבים, ב' בפ
נים שהם טבור שהיא הארה בבחינת סתום אבל יוצא הבל, 
ואחד  טיפה,  בבחינת  יוצא  אך  גלויה  הארה  שהוא  ויסוד 
מאחור ואין שם אלא פי הטבעת שמשם יוצא מציאות של 

פסולת, ונבאר.  

כלומר כמו שבמדרגה העליונה הם ג' מדרגות של אח"פ, 
)כי העינים כפי התבאר הם מדרגה לעצמן(, גם למטה יש 
ג' נקבים שהם טבור יסוד ופי האחור. ופי האחור המתגלה 

ובאדם הוא שורש יניקת החיצונים כפי שיבואר להלן בד
ברי הרב, אולם גם המדרגה שהיא בפנים שהיא אמצעית 
היא 'ממוצעת', כלומר בפי היסוד יש שתי צינורות באדם 
צינור ימין שהוא לצורך הולדה וצינור שמאל שהוא פסולת 



עץ חיים עם ביאור בלבבי משכן אבנה

ט בלבבי משכן אבנה ♦ פרשת ויגש ♦ תשפ"ו ♦ #429 

כי  זכים ממדרגת האחור,  יותר  של מי רגלים, ואמנם הם 
צואה הוא בחינת 'צא תאמר לו', משא"כ מי רגלים אמנם 

רג מי  רגלים', אך מאידך  מי  'מרחיקים  נאמר בהם  ומחד 
לים יפין לקטורת אלא שאין מכניסין מפני הכבוד, והיינו 
בפי  המים,  שורש  של  הניצוץ  מעין  של  הארה  בהן  יש  כי 
היסוד כנ"ל הוא בחינת מים, בצד ימין הוא מים שיש בהם 
כח הולדה ובצד שמאל הוא מים שהם פסולת. ובדקות גם 
צד ימין שהוא כח הולדה יש בו בחינת רע והוא מה שהזרע 

אמנם מוליד אך הוא מטמא בסוד 'מי יתן טהור מטמא'.

ונמצא דפי היסוד הן בשמאל והן בימין יש בו בחינת פסו
לת ויש בהם בחינת הארה, ואמנם הימין גובר על השמאל 
ואזי  חי מוליד  כי איבר  בימין הוא שורש החיות  כי  שבו, 
יתן  'מי  בחינת  מטמא  הוא  ואמנם  ההולדה,  שורש  הוא 

וטהור מטמא', אך בשמאל ג"כ יש בו הארה שהוא יפה לב
שמים אך מאידך אין מכניסין אותו במקדש והוא פסולת.

מצד  רק  נקבים  יש  באדם  הקדמי  בצד  כוללת  כהגדרה 
הפנים ולא באחור, כי הוא בחינת הארת פנים, לעומת כך 
 
ה
והנה השורש יש נקב באחור,  בחלק התחתון של האדם 

של נקב באחור שמתגלה באח"פ הוא שורש האף שנקרא 
חרון אף, אחור-חרון, והיינו שכשהאדם כועס הוא משליך 
בו  שיש  ביסוד  מתגלה  כך  וכנגד  הפנים,  על  האחור  את 
גם צד של אחור כנ"ל שיש בו ב' נקבים, ובקלקול הגמור 
הוא כאשר האחור שולט על היסוד, ואזי מתגלה טומאה 

בבחינת חרון אף. 

לתתא,  נקבים  ג'  כנגד  באח"פ  נקבים  ג'  הם  כנ"ל  אולם 
טבור יסוד והאחור, דהיינו שנקב הפה העליון שהוא מקום 

האכילה לתתא הוא מקום שיוצא האכילה.

ונלע"ד ששמעתי ממורי זלה"ה כי גם בזה שייך בחי' היסוד, 
כי שם בחי' יסוד של הנוקבא של הקליפות המכוון ממש נגד 
דחורבא  נקודה  נקרא  והוא  שבקדושה  הזה  האחור  נקודת 
מדר� ג"ע,  מדרגת  שיש  הגדיר  הרב  שלעיל  והיינו   כמ"ש :

גת ירושלים, ומדרגת נקודה דחרובא. ואולם גם בבחינת 
ונקודה דחרובא יש שם בחינת ניצוצות, והוא הענין שמזב

לין את השדות בגללים של הבהמות, שהוא כח הניצוצות 
שורש  הוא  עיקרו  אולם  הצואה,  של  בפסולת  שנמצאים 
של רע. וכדוגמה בעלמא הניצוצות שנפלו בבי"ע בשבירה 

מעין כך יש ניצוצות בצואה.

כנגד  שהטבור  ירושלים,  ומדרגת  ג"ע  מדרגת  כך  לעומת 
ג"ע והיסוד כנגד ירושלים, והיינו דמה שהטבור הוא כנגד 
ג"ע היינו כי אמנם ג"ע הוא מציאותא דגני ששם הוא עץ 

והחיים ועץ הדעת כמבואר בדברי התרגומים שהוא בחי

ה	 ‘שורש’ דייקא, כי הפה הוא כנגד פי האחור כמבואר להלן, וכנ”ל שביסוד יש בו גם בחינת פסולת.

ו	 ב”ב ד’ ע”א.

נת מציאות ג"ע, והוא מדרגת אימא, אולם מה שהוא כנגד 
שפע  שם  שאין  והיינו  דייקא,  התחתון  ג"ע  היינו  הטבור 
גמור אלא הבל בלבד בבחינת סיתום, שהוא מקום הטבור 

שהוא סתום.

ביחס הזה ירושלים נקראת יסוד, כלומר ביחס למה שג"ע 
מדרגת  הוא  ירושלים  אזי  הטבור  מדרגת  הוא  התחתון 
היסוד, כלומר ביחס לארץ עצמה אזי ירושלים היא בחינת 

הטבור, היא אמצעיתו של עולם.

אך בערכין דידן השתא, ג"ע הוא נקודת האמצע הגמורה 
בריאה,  דבר  כל  מרכז  שורש  המקדש  בית  שורש  שהוא 

יצירתו שנתנו הקב"ה בג"ע לעו ומציאות אדה"ר בשורש 
שיורד  השפע  מקום  הוא  ירושלים  ואזי  ולשמרה,  בדה 
יורד כל  לעולם, ובפרטות הוא שורש בית המקדש ששם 
השפע לעולם. ועיקר השפע שיורד לעולם אינו באופן של 
הברכה  שורש  שהם  'גשמים'  של  באופן  אלא  בגילוי  אור 
בה  אלקך  ה'  עיני  תמיד  אשר  'ארץ  בבחינת  העולם,  של 

ומראשית השנה ועד אחרית שנה', והשורש הוא בית המ
קדש שנקרא עינו של עולם כמבואר בחז"ל, כי בנעלמות 
בגי�  שהוא מדרגת טבור, אך 

ו
'אורו' של עולם נקרא  םהוא 

לוי הוא בחינת מים, בחינת שורש ההשפעה, והוא מדרגת 
היסוד שהוא שורש כל ההשפעות שהוא מדרגת המים.      

־ועתה נבאר מאמר הנ"ל בתרין נקודין אתפרשת מלכו דש
־מיא, הנה נתבאר אצלינו כי בחי' עולם הוא ז"א כמ"ש אמ

רתי עולם חסד יבנה שהוא הראשון מן הו"ק דז"א, ונודע כי 
הז"א הוא עץ חיים מהלך ת"ק שנה בסוד ה"ח המתפשטין בו 
וכל א' כלול עד ק' הרי ת"ק, וכן העולם כולו מהלך ת"ק שנה 
ה"ג.  הם  זה  וכנגד  ז"א:  בחי'  הוא  כולו  העולם  כל  כי  נמצא 
ומהלך ת"ק שנה אינו ביחס של זמן אלא הוא מדרגה של 
ת"ק, שהוא מחסד דז"א עד הוד שבו, כי היסוד הוא כללות 
שנין  אלפי  שית  סוד  הוא  ז"א  ומ"מ  לעצמו.  מדרגה  ואינו 

הוה עלמא, בבחינת זמן כנודע. 

ואמנם צד פנים שלו הוא קדושה גמורה, וצד האחוריים שלו 
יש שם אחיזה של החצונים כמ"ש: וכנ"ל שהמדרגה השניה 
הוא  ובפנים  לאחור,  הפנים  בין  ממוצע  הוא  הפנים  של 
ב'  בו  שיש  היסוד  הוא  ובגופא  אף,  חרון  בבחינת  החוטם 

צינורות, א' של הולדה וא' של פסולת.  

והנה צד הפנים מתחלק לב' בחי', כי מחציו ולמטה אשר שם 
הישוב  בחי'  הוא  שם  מגולים  דאמא  החסדים  של  האורות 
וש� החסדים  ב'  היינו  אדם : בני  שם  ועומדים  שוכנים   שבו 

והיינו עד מקום הטבור כדברי הרב הנ"ל,  ליש המגולים, 
שיש בהם צד של סיתום, כלומר מהחזה לטבור הוא באופן 



ם לִָ צֵא תוֹרָה וּדְבַר ה' מִירוּשָׁ יּוֹן תֵּ י מִצִּ כִּ

עץ חיים עם ביאור בלבבי משכן אבנה

י 

של סיתום גמור, בטבור עצמו הוא באופן של גילוי מסוים 
אבל עדיין בסיתום, ולמטה מן הטבור הוא באופן של גילוי 

באופן גמור.

בו  שאין  מקום  הוא  סתומים  שהחסדים  במקום  כי  והיינו 
קיום, כלומר אמנם נאמר 'אמרתי עולם חסד יבנה', וא"כ 
הוא ממקום הכתפיים ששם החסדים, אך שם הם בסיתום 
ולכן העולם לא יכול להתקיים, והוא כסדר בדברי רבותינו 

שמבקשים חסדים 'גלוים'.  

וכנגד המקום הזה עצמו מן האחור, הוא מקום עמידת רחל 
נוקבא דז"א, וזה סוד שנקרא רחל ארץ כנ"ל, בסוד א"י ארץ 
ז"א הנקרא ישראל, לפי שבשיעורה יש שיעור הישוב הנקרא 
ארץ, ע"ש שהיא מריצה את פירותיה כמארז"ל, אע"פ שהיא 
עומדת באחור שהוא מקום חורבה סופה לחזור בפנים בעת 
, לכן נקרא רחל 

ז
הזווג, ושם לא יש אחיזה אל החיצונים כנודע

כמבואר  ישובא לא חורבא ח"ו כי חוזרת פב"פ בעת הזווג: 
שמקום של גילוי חסדים הוא מקום של ישוב אך במקום 
נקב  ובמקום  ישוב,  של  מקום  אינו  גלוים  חסדים  שאין 
האחור הוא מקום שאין בו ישוב. והנה תחילת מציאותה 
הוא  שם  שלו,  החזה  כנגד  ז"א,  של  באחור  הוא  רחל  של 
מקומה, א"כ מחד רחל נקראת 'ארץ' שהוא מקום ישוב, אך 
מצד  האחור.  שהוא  החרובא  במקום  נמצאת  היא  מאידך 
נמצאת  שהיא  מתגלה  חרבה,  שהארץ  מתגלה  כאשר  כך 

בנקודת האחור, אבל כסדר יש קיום לעולם. 

והוא ביאור דברי הרב שאע"פ שהיא עומדת במקום האחור 
לכן  הזיווג,  שהוא מקום חרובא סופה לחזור בפנים בעת 
כאשר  כוללת  ובהגדרה  חרובא,  ולא  ישובא  רחל  נקראת 
היא נמצאת במקום האחור אזי היא מקום חרובא וכשהיא 

נמצא בפנים אזי היא מקום ישובא. 

יסודית מאוד בדברי הרב, ששורש  כלומר מבואר נקודת 
כל הישוב שנקרא 'ארץ' הוא במקום 'חרובא', שהיא רחל 
שהיא באחור, והוא שורש מה שהיה הקב"ה בונה עולמות 
ומרחיבן, עד שברא את אלו ואמר דיין הניין לי יתהון לא 

ז	 אלא רק יניקה כמבואר בש”ש.

ח	 צועקים אליהם ואינן עונים אותם, והיינו בחינת אחור.

ט	 ואולם נאמר בלאה, אך יש הארה זו גם ברחל.

והניין לי. כלומר תחילת הבריאה התגלתה באופן של חרו
בא, אולם כיון שרחל עתידה לחזור פב"פ בעת הזיווג אזי 

נעשה שברא את אלו ואמר דיין הניין לי, והבן.    

חרובא,  במקום  שהוא  הבריאה,  מציאות  כל  תחילת  וזו 
והוא עומק הדבר שביסוד עצמו הוא הופך להיות שורש 
שז"ל  פגם  הוא  ביסוד  המתגלה  הפגם  ועיקר  פגם,  של 

שהוא בחינת אורות בלי כלים, בחינת חרובא. 

שלא  כלומר  חרובא  של  במציאות  נבנתה  רחל  כי  והיינו 
היה לה מציאות של קיום, בבחינת בונה עולמות ומחריבן, 
כלומר היא בתפיסה ובמהות של חרובא, ושורש הווייתה 
שהיא במקום של חורבן הוא מה שביסוד עצמו יש מציאות 
של פסולת, כלומר גם בפנים עצמו יש בחינת קלקול של 

היסוד.

ובדקות בעומק הוא מה שגנבה רחל את התרפים מלבן, 
אח אלהים  החורבן,  של  השורש  הם  התרפים  כנודע  וכי 

, כלומר מקום לידתה שהוא אצל לבן, 
ח
רים, אחרים -אחור

בחינת אחור, אך היא חוזרת ומזדווגת עם יעקב, ואזי היא 
חוזרת להיות פב"פ, אולם מחמת שהיא לקחה את 'שורש 
לידתה' דהיינו התרפים שהוא מקום האחור, לכן יצא מפי 
יעקב 'לא יחיה' ואזי מחמת כן היא מתח בבחינת חרובא.  

שהוא  לפנים,  האחור  את  להחזיר  היתה  כוונתה  ואולם 
היא  זה  וע"י  האדמה  ומזבלין  בהמה  גללי  שלוקחים  מה 
, שורש מדרגת 

ט
צומחת, ואזי מתגלה 'הפעם יזבלני אישי'

הבנין, בנין בית המקדש כנגד היסוד שנמצא בפנים. והוא 
מה שנקרא בית המקדש 'זבול', הוא מכח הזבל של השדות 

שנתקן. 

והוא בחינת 'ציון שדה תחרש', שהוא בחינת חורבן, אולם 
של  תיקון  הוא  ואזי  אותה,  מזבלין  שדה  שחורשים  אחרי 

הזבל של האחור, שחוזר ונתקן למקום הפנים.



על התורה           עץ חיים שער עיגולים ויושר ענף ב'           על העבודה לח

על העבודה

תפיסה זו האור אין סוף נקרא כן מחמת היותו עליון יותר מכל הנבראים  מצד 
ולכן הוא האין סוף הכולל.

ויסוד תפיסה זו מגלה שלאו דווקא האין סוף הוא אין סוף אלא כל מדרגה בייחס 
למדרגה שתחתיה הינה אין סוף בערכין, רק שאין סוף הכולל הוא אין סוף לכל.

ותרתי ילפינן מהכא.
חדא, דלעולם כל מדרגה שמעל האדם אין האדם יכול להשיגה, ועל כל אחד 
לתפוס במעמקי נפשו שכל דבר שמעליו בבריאה אין בכוחו להבין. ולכן הלכה 

וכן הרואה אדם גדול  בלתי מובנת חייבים לקיימה למרות שלא מבינים אותה. 

להרהר  לו  אין  מובנת,  שאינה  מסוימת  בהנהגה  הנוהג 

בלתי  לתחתונה  בייחס  העליונה  והמדרגה  היות  אחריו, 

ניתנת  איננה  והיא  בו השגה,  סוף שאין  כמו האין  מושגת 

לנידון כלל.

ועוד ילפינן מהכא, ששורש תפיסת האין סוף קיימת בכל 
הנברא  בכוח  תפיסה  אותה  ומכוח  לתחתון,  בייחס  נברא 

לדבוק בבורא, כי גם הוא אין סוף בערך למדרגה שתחתיו.

הקב"ה',  של  שמו  על  שיקראו  צדיקים  'עתידים   
א
שאמרו למה  שורש  ומכאן 

דמכוח גילוי הארת האין סוף בנבראים מצד היות מדרגה עליונה אין סוף למדרגה 

.
ב
התחתונה, יכולים הצדיקים להקראות על שם בוראם

ומדרגה זו יש לה גילוי גם עכשיו, ולעתיד יתכלל התחתון בעליון ויקרא ע"ש 
העליון.

 ובתורת החסידות, 
ד
 ובהרחבה יותר ברש"ש

ג
ושורש ענין זה הוא המבואר באריז"ל

שבכל נברא יש ניצוץ של בורא.

ומכוח אותו ניצוץ מתגלה שהעליון הוא אין סוף בייחס לתחתון.

א	 בבא בתרא עה.

ב	 ועיין ליקוטי אמרים אות טז שם כתב: ובאמת לגבי ה' יתברך אין מקום לבחירה ולכשנזכה 

להתגלות אלקות כל כך עד שיהיה השגתינו כהשגתו יתברך וכמו שאמרו )בבא בתרא ע"ה ע"ב( עתידים 
צדיקים שיקראו בשמו של הקב"ה אז נראה דאין מקום לבחירה כלל. עכ"ל. והיינו מעין מה 

שנתבאר, כי בערך מסויים העליון נקרא אין סוף בייחס לתחתון מחמת שמה שאצל התחתון 
בבחירה אצל העליון לא שייך בו בחירה, ולכן האין סוף ברוך הוא נקרא כן כי אצלו אין כלל 

בחירה של ניסיון.
ועיין עוד באוהב ישראל פרשת וישב וז"ל: דהנה איתא בגמרא )ב"ב עה:( עתידין הצדיקים 
בשם  הצדיקים  כל  נקראים  יהיו  ולעתיד  קדוש  הקב"ה  נקרא  השתא  כי  קדוש.  שיקראו 
קדוש. ומקשה הגמרא היאך יהיה נקרא הקב"ה לעתיד. ומשני שם שהקב"ה יהיה נקרא 

לעתיד קדוש לעולם ועד. עכ”ל.
וזה מה שנתבאר בפרק זה, כי הקב”ה הוא אין סוף וגם הנברא הוא אין סוף כאשר הוא 
דבק בו, אולם הקב”ה הוא קדוש לעולם ועד, והיינו שהוא אין סוף עליון יותר לעולם ועד.

ויעויין שם בגמרא היטיב.
ג	 עץ חיים שער מב פרק א מ"ב וז"ל: והכוונה כי יש ניצוץ קטן מאד שהוא בי' אלהות נמשך 

ממדרגה האחרונה שבבורא וזהו הניצוץ מתלבשת בכח ניצוץ א' נברא שהוא נשמה דקה במאד 
מאד.

ד	 נהר שלום דף יא. ועוד רבות נרמז בדבריו ובדרכו.

כל עליון הוא אין סוף בייחס לתחתון

 הוא 
הנקרא אור 

אין סוף

    על התורה

עליון,  היותו  מחמת  סוף  אין  היותו  סוף,  באין  נוספת  הגדרה 
עליון  היותו  מחמת  סוף  אין  הוא  לתחתון  בייחס  עליון  שכל  והיינו 

יותר.



  קו ישיר לשמיעת
  שיעורי מורנו הרב שליט"א

   'ב'קול הלשון
ישראל 073.295.1245
USA 605.313.6660

   רכישת ספרי הרב
ספרי אברמוביץ

  משלוח ברחבי העולם
03.578.2270

USA 718.871.8652 
books2270@gmail.com

  לקבלת העלון
  בדוא"ל

bilvavi231@gmail.com
  לקבלת העלון

בפקס 03.548.0529

 כל הזכויות שמורות ©
 'בלבבי משכן אבנה'

טלפון  052.763.8588
פקס  03.548.0529

bilvavi231@gmail.com

 יום שלישי יז’ טבת תשפ”ו
רח’ הרב בלוי 33 ירושלים

 20:30 

צורת צורת אדםאדם
א

לאזנה לשיעור בקול הלשון
USA ישראל ♦ 605-313-6660 073-295-1245

  ומקישים: כוכבית ]*[  סולמית ]#[ -<
 ]xxxxxxxx[ -< סולמית ]#[

35060279
35332044
35864656
35949634
36092633
36345017
37279529
37323050
37391066
38119459
38424100
38489170
38603719
38953647
39091166
39831851
40075566
40224569
40300698
41106107
41789682
41893582
41977941
42117793
42105203

צורת אדם 001 יסודות כלליים בצורת אדם
צורת אדם 002 מבנה הגולגלת

צורת אדם 003 גולגלת-חלל-אוויר-מוחין
צורת.אדם 004 אופני שורשי צורות המחשבה

צורת אדם 005 מח חכמה
צורת אדם 006 מח בינה
צורת אדם 007 מח דעת

צורת אדם 008 עיניים-ראייה
צורת אדם 009 אוזניים-שמיעה

צורת אדם 010 חוטם-חוש הריח
צורת אדם 011 פה דיבור

צורת אדם 012 עורף
צורת אדם 013 צואר
צורת אדם 014 מצח

צורת אדם 015 זקן
צורת אדם 016 גרון
צורת אדם 017 חיך

צורת אדם 018 לשון
צורת אדם 019 שיניים

צורת אדם 020 שפתיים
צורת אדם 021 פאת הראש

צורת אדם 022 פאת הזקן
  צורת אדם 023 הגוונים שבעין

צורת אדם 024 בת העין
צורת אדם 025 עפעפים

בס"ד

השיעור הבא יעסוק: ריסים


