
קונטרס

בלבבי משכן אבנה

אוצר האותיות

תורה לשמה

לא מוגה כלל

ערך בצרערך בצר



© כל הזכויות שמורות

מידי שבוע יוצא לאור קונטרס 
'אאלפך חכמה',

 שכל שבוע עוסק בתיבה אחרת.
 המעוניין להצטרף לרשימת התפוצה 

ישלח בקשה במייל:
bilvavi231@gmail.com

נשמח לקבל הערות והארות, 
וכן תוספות קצרות על 

הקונטרס, על מנת לתקן 
ולהוסיף במהדורה הבאה 

בע"ה.
כמו כן, המעוניין לסייע להגיה 
את הקונטרס כל שבוע לפני 

צאתו, יפנה למערכת.

 להאזנה לשיעור 
 בקול הלשון

073-295-1245 ישראל
USA 605-313-6660

  ומקישים: כוכביןת ]*[
  סולמית ]#[ -<

   ]מספר שיעור[ -<
סולמית ]#[

ללקיחת חלק בהוצאות 
הגדולות של הדפסת הספרים 
לזיכוי הרבים, ניתן ליצור קשר 

 עם מערכת 
 'בלבבי משכן אבנה'

 טלפון: 052.763.8588
 ת.ד. 34192 ירושלים 9134100
bilvavi231@gmail.com



עבודה                               
 בלבביפדיה עבודת ה' בצר������������������������������������������������������������������������������ ז

מחשבה
יט בלבביפדיה מחשבה בצר�����������������������������������������������������������������������������������
����������������������������������������������������������������������������������������������לב סוגיות במחשבה בצר

רל”א שערים
�����������������������������������������������������������������������������������������������לה צירוף  ב-צ / ב-ר / צ-ר

קבלה
����������������������������������������������������������������������������������������� מא בלבביפדיה קבלה בצר
�������������������������������������������������������������������������������������מה מילון ערכים בקבלה בצר

ארמית
מילון ערכים בארמית בצר�����������������������������������������������������������������������������������מח

ערך בצר

 תוכן העניינים
“בא אל התיבה” 





מדור

עבודה
 בלבביפדיה עבודת ה'

בצר





ז אאלפך           ערך בצר           חכמה

 בלבביפדיה עבודת ה'
בצר

א	 כשמשתמשים בצ' הן לב' והן לר'.

ב	 ומעין כך יש בזיתים ושם זה נקרא כתישה מעין לשון הפסוק 'כתית למאור', כיון שזיתים הם קשים יותר וצריכים לכתוש אותם 

בשביל להוציא את השמן.
ג	 חוץ מהאופן של ביכורים מדין שהם 'ראשית'.

ד	 מלבד דין ניסוך המים שהיה בחג הסוכות.

‘בצירה’ בענבים – משום ה’צבירה’ 
שבצורת האשכול ומשום שתכלית 

הענבים היא ‘בץ-צר’ בהוצאת היין מהם
בצר – הלשון של בצירה נאמר ביחס ללקיטת 
ענבים כמו שנאמר בקרא "ואת ענבי נזירך לא 

תבצור" )ויקרא כ"ה ה'(.

פעולת  מדוע  הדבר  את טעם  להבין  נתבונן 
לקיטת ענבים היא הנקראת בלשון של בצירה. 
וראשית, בשונה מרוב הפירות שכל פרי ופרי 
גדל לעצמו, הענבים לעומת כך גדילים באופן 
כך  ומצד   – יחד  ומצורפים  מקובצים  שהם 
צבור  צבר מלשון  בצר עולה  היפוך האותיות 
משום שהענבים צבורים יחד זה עם זה, וכמו"כ 
מלשון  רבץ  עולה  האותיות  סדר  בהיפוך 
רביצה כיון שמראה הענבים הוא שהם נראים 

כעין רובצים זה על זה, אחד על גבי השני.

מורכבת  בצר  המילה  כן,  על  יתר  אבל 
אשכול  של  בץא-צר משום שצורתו  מהמילים 
הענבים בנוי באופן שלמעלה הוא רחב ולמטה 
לפעולת  רק  שייך  לא  'בצר'  ולפי"ז  צר,  הוא 
הלקיטה של הענבים אלא זה הצורה של גידול 
אשכול  שצורת  אשכול,  של  באופן  הענבים 
שזהו  לצדדים  ומבצבץ  רחב  הוא  העליון  צד 
הוא  ויורד,  הולך  שהוא  וככל  שבבצר,  הבץ 
מצטמצם ונעשה צר יותר שזהו הצר שבבצר. 
בצר,  של  באופן  היא  הענבים  שצורת  וכיון 
זו  לכן גם כשלוקטים ואוספים אותם, פעולה 

נקראת בצירה על שם מהות צורת הענבים.

הפירות,  מרוב  בשונה  הרי   – נוסף  ובאופן 

אלא  לאכילה  רק  עומדים  אינם  הענבים 
בתוכם  הנמצא  המשקה  בשביל  גם  עומדים 
היין  את  שמוציאים  והצורה  היין,  הוא  שהוא 
מן הענבים היא ע"י שדורכים על גבי הענביםב 
לכן  רכים,  הם  שהענבים  שכיון  חז"ל,  כלשון 
ע"י שלוחצים עליהם ומצמצמים אותם, יוצא 
שחלקו  כיון   – כלומר  היין,  שהוא  המשקה 
לכן  יין,   – נוזלי  דבר  הוא  הענב  של  הפנימי 
– שזה הצר שבבצר  מצירים את הענב  כאשר 
– הרי שמבצבץ ]הבץ שבבצר[ ויוצא המשקה 

שבתוכו.

'בצר'  נקראת  הענבים  לקיטת  כך,  ומצד 
משום שתכלית הענבים איננה עומדת בעיקרה 
לאכילה, אלא עיקר החשיבות הגנוזה בענבים 
נקראת  היא  ולכן  בתוכם  הנמצא  היין  הוא 

בצירה על שם הוצאת היין מהענבים.

ברכה  יין  על  תיקנו  שחז"ל  שרואים  וכמו 
בברכה  וכן  ראשונה,  בברכה  עצמה  בפני 
אחרונה, באופן של אכילה מברכים על ענבים 
הברכה  היין  שתיית  של  ובאופן  העץ"  "על 
חשובה  ברכה  שהיא  הגפן"  "על  היא  אחרונה 
והיינו משום שעיקר  'על העץ',  יותר מברכת 
חשיבות הגפן היא ליין שנמצא בתוך הענבים 

ולא לאכילתם כענבים.

איסור  שיש  רואים  המקדש  בבית  כן  וכמו 
בחלק  ומאידך  המזבחג,  על  פירות  להעלות 
יש  יום  כל  שמקריבים  ממה  ואף  מהקרבנות 
דין של ניסוך הייןד, והיינו שהיין שנמצא בתוך 
שבענבים  החשוב  החלק  הוא  הוא  הענבים 



אאלפך           מדור עבודה           חכמהח

שראוי לעלות כנסכים ע"ג המזבח כיון שעיקר 
אלא  לאכילתו  לא  הוא  הפרי  של  חשיבותו 

לצורך יינו הנמצא בתוכו.

וכמו שנתבאר, כיון שעיקר הענבים עומדים 
את  מהענבים  שמוציאים  והצורה  יין  עבור 
]-הצר  הענבים  את  שמצירים  ע"י  היא  היין 
ויוצא  מבצבץ  שבתוכו  היין  ועי"כ  שב'בצר'[ 
הענבים  לקיטת  גם  לכן  שבבצר[,  ]-הבץ 

נקראת בצירה.

ה’מבצר’ – ששומר את מי שנמצא בתוכו 
וגורם למי שנמצא בחוץ ש’נבצר’ ממנו 

מלהיכנס
עוד  הקודש  בלשון  ישנם  כן,  על  יתר 
משמעויות לשורש בצר, כגון מלשון של מבצר 
]וכן  בשמים"  בצורות  "ערים  הפסוק  כלשון 
בעוד מקראות[, ובאופן נוסף זה משמש מלשון 
של דבר הנבצר ונמנע מהאדם לעשותו כלשון 
הפסוק שנאמר לגבי דור הפלגה )בראשית יא, ו( 

"לא יבצר מהם כל אשר יזמו לעשות".

המשמעויות  שני  בין  קשר  ישנו  ובעומק, 
 – הדברים  וביאור  השתא,  שנתבארו  הללו 
חוזק  בו  שיש  מקום  זהו  מבצר  של  ההגדרה 
ותוקף, שמחמת שהוא בצור, הינו מקום חזק 
שהוזכר  הפסוק  לשון  של  וכדוגמא  ותקיף, 
די  מבוצרות  שהם  בשמים'  בצורות  'ערים 

צרכם וזה גורם שהם ערים חזקות.

נתבונן ונבין – מכח מה שהעיר היא מבוצרת, 
זה גורם יחס מיוחד למי שנמצא בתוכה, - ויחס 
מיוחד למי שנמצא חוצה לה, כלפי מי שנמצא 
בתוכה, כיון שעבורו העיר הזו היא מבוצרת, 
הרי שיש בבצרון כח של שמירה ששומר עליו 

מכח חוזק ותוקף המבצר.

וכלפי מי שנמצא מחוץ לעיר ורוצה להיכנס 
לעיר, המבצר שעומד על מנת שהוא לא יוכל 
להיכנס, גורם לו שנבצרת ממנו ונמנעת ממנו 

האפשרות להיכנס לאותו מבצר.

ה	 ששלוש מהם היו בארץ ישראל עצמה ושלוש בעבר הירדן ]מלבד השלושה הנוספים שיתוספו לעתיד לבוא[.

גדר ה’מבצר’ המתגלה בעיר מקלט 
שהיא ‘בצורה’ לרוצח ו’נבצר’ מגואל 

הדם להיכנס אליה
יתר על כן, באופן נוסף מצינו שבֶּצֶר זהו שם 
של עיר מקלט, אחת מהשש ערי מקלט שהיו 
בארץ ישראלה, - והיה אפשר להבין שהסיבה 
שהעיר הזו נקראת 'בצר' משום שגדילים שם 
מהראשונים  בחלק  מצינו  אבל  רבים,  ענבים 
'בצר'  נקראת  הזו  שהעיר  שהסיבה  שהסבירו 
שהיו  אף  ועל  מבצר,  עיר  היתה  שהיא  משום 
עוד הרבה ערי מבצר, יש לומר שלעיר הזו היה 
איזשהו יחודיות במבצרה מעבר לשאר הערים 
הבצורות, ולכן היא נקראת 'בצר' משום שהיא 

מיוחדת באופן שבו היא בצורה.

עיר  של  הדין  יסוד  הרי  יותר,  בעומק  אבל 
מקלט הוא כלפי מי שרצח בשוגג שנאמר בו 
והרי  וחי",  האל  הערים  אחד  אל  "ונס  הדין 
שמקום העיר מקלט נהפך להיות כלפי הרוצח 
כעין עיר מבצר מגואל הדם, שגואל הדם אינו 
יכול להיכנס אל תוך העיר להורגו, וא"כ, במה 
מתגלה  'בצר',  נקרא  מקלט  מהערי  שאחד 
הערי  כללות  תפיסת  של  השורש  במיוחד 
המקלט שמהות הערי מקלט היא לשמש כעין 

עיר מבצר עבור הרוצח.

כלומר - במה שבצר היתה מבוצרת, מתגלה 
הפשוטה  התפיסה  מצד  גם  מבוצרת  שהיא 
של עיר מבצר וגם מכח שיש לה דין של ערי 
מקלט, והרי שבכח המבצר שלה מתגלה אור 
מבוצרת  היתה  היא  שבה,  ה'כלי'  מדין  וכלי, 
הוא  שלה  במבצר  שמתגלה  וה'אור'  בפועל, 
מקלט  עיר  של  הדין  כח  את  בה  שיש  במה 

שבזה היא משמשת כמבצר עבור הרוצח.

כח  מתגלה  מבצר  בכל  שהוזכר,  כמו  אבל 
של מבצר הן כלפי מי שנמצא בתוכו והן כלפי 
מי שנמצא חוצה לו, שנבצר ממנו להיכנס אל 
זה מתגלה בכח המבצר שיש  וכמו"כ   - תוכו, 
הן  כמבצר  משמשת  היא  שהרי  מקלט,  בעיר 



ט אאלפך           ערך בצר           חכמה

עבור הרוצח בשגגה שנמצא בתוכה, והן כלפי 
גואל הדם שנמצא מחוץ לעיר מקלט שנאסר 
הרוצח  את  להרוג  מקלט  לעיר  להיכנס  עליו 
יוצרת  'בצר'  מקלט  שהעיר  והרי  בשגגה, 
מלהיכנס  הדם  גואל  כלפי  נמנעות   – נבצרות 

אל תוך העיר מקלט ולהורגו לרוצח.

הגדר הנוסף ב’מבצר’ שבעיר מקלט – 
שגם מהרוצח ‘נבצר’ לצאת ממנה

אלא שבעומק בגדר המבצר של העיר מקלט, 
מבצר  ערי  לשאר  נוספת מעבר  דקות  מונחת 
נמצא  בתוכה,  שנמצא  מי  מבצר,  עיר  בכל   –
במקום שמור, אבל אם ברצונו לצאת משמירה 
באפשרותו  יש  מבצרו,  עיר  שאינו  למקום  זו 
לצאת, אבל ביחס לרוצח שבורח לעיר מקלט. 
מקלט  מהעיר  לצאת  הרוצח  על  איסור  ישנו 
והרי  ב'ז,  בפרק  בסוגיא במכות  כמו שמבואר 
בתוך  שנמצא  הרוצח  כלפי  גם  זה,  שבאופן 
ממנו  שנבצרת  משמעותו  המבצר  העיר, 
של  הגדרה  וזה  החוצה.  לצאת  האפשרות 
וזה   – מקלט  בערי  דייקא  שמתחדשת  מבצר 

מתגלה בפרט בעיר מקלט שנקראת 'בצר'.

כח המבצר שבענבים – ששומרים את 
היין הנמצא בתוכם

מלשון  בצר  בין  השייכות  מה  נבין  ולפי"ז 
מבצר ומלשון נבצרות – נמנעות, לבין פעולת 
לקיטת הענבים שנקראת בצירה, וראשית, כמו 
את  בוצרים  שכאשר  שלמה'  ב'חשק  שמבואר 
ע"מ  מבוצר  במקום  להניחם  רגילים  הענבים, 
לשומרם, - אז כפשוטו צריך הסבר למה דוקא 
את הענבים מניחים במקום שמור ומבוצר ולא 
מחמת  הדבר  טעם  ואולי  הפירות,  שאר  את 
חשיבותם של הענבים, אבל בעומק – הרי כלפי 
היין דלעתיד לבוא אומרים חז"ל את הלשון "יין 
המשומר בענביו מששת ימי בראשית", והיינו 

ו	 או שהוא מעונין לעבור לעיר מבצר אחרת ]-אלא שעל דרך כלל הדרך בין שניהם איננה מבוצרת[.

ז	 מלבד אופנים מסויימים שמת הכה"ג שמבואר שם שבאפשרותו לצאת מהעיר מקלט.

ח	 ועל אף שגם בזית גנוז מציאות השמן, שם זה בנעלמות שהרי בזית כמעט לא ניכר כלפי חוץ שישנו מציאות של שמן בתוכו, 

ורק כאשר כותשים אותו יוצא ממנו שמן.

שהיין השורשי שבא מן הגפן, הינו נשמר בתוך 
ענביו, והרי שהענבים שלו הם משמשים בעצם 
מעין מבצר ליין שנמצא בתוכםח, והיינו משום 
שהענבים הם רכים, ולרוב רכותם, ניכר היטב 
שיש בתוכם מציאות של יין ולכן ההגדרה היא 
שהענב הוא בעצם מבצר ליין שנמצא בתוכו, 
ובעומק, כיון שהפרי משמש כעין מבצר ליין, 
נקראת  הענבים  של  לקיטתם  פעולת  גם  לכן 

בצירה.

כח הנבצרות שבענבים – הנבצרות שהיה 
לאדם הראשון בעץ הדעת להוציא את 

היין מהגפן ולשתותו
הרי   – בעומק  לפי"ז  להבין  נתבונן  אבל 
נתבאר שלשון בצר משמש גם מלשון נבצרות 
אין  המבצר  ותוקף  חוזק  שמחמת  נמנעות,   –
לענבים,  וביחס  תוכו  אל  להיכנס  אפשרות 
נתבאר שהענבים משמשים מבצר ליין שנמצא 
שנמצא  היין  כלפי  מתגלה  היכן  אך  בתוכם, 
 – מלהוציאו?  ונמנעות  נבצרות  שיש  בענבים 
אך כידוע עד מאד מה שמבואר בגמ' )סנהדרין ע, 
א( כמה שיטות מאיזה מין היה עץ הדעת שאכל 
ממנו אדם הראשון, וללשון אחד בדברי הגמ' 
והשקתה  ענבים  לו  סחטה  שהאשה  היה,  גפן 
- ומצד כך מתגלה בגפן כח של  אותו מהיין, 
בתוך  שנמצא  שהיין  מה  שמלבד  נבצרות 
הענבים זה כעין מבצר שהענבים שומרים על 
היין שבתוכם, יש גם כח של נמנעות – נבצרות 
לאדם הראשון להוציא את אותו יין ולשתותו.

כלומר – מבואר כאן שעל אף שנאמר בלשון 
הפסוק "ותתן גם לאשה עמל ויאכל" )בראשית ג, 
ו(, אופן אכילתו לא היה מהענבים כמות שהם, 
אלא לאחר שהאשה סחטה אותם והפכה אותם 
ליין, וכדברי הגמ' ביומא )עו, א( ובעוד מקומות 

ששתיה, בכלל אכילה.

ונתבונן להבין את העומק – הרי הקב"ה אמר 



אאלפך           מדור עבודה           חכמהי

לאדם הראשון )שם ב, טז-יז( "מכל עץ הגן אכול 
תאכל ומעץ הדעת טוב ורע לא תאכל ממנו" 
מלאכול  ממנו  נבצר  תאכל'  שב'לא  והיינו 
ובעומק,  היה,  גפן  הדעת  שעץ  למ"ד  מהגפן 
היה לאדם הראשון צד של היתר דק להיתלות 
בו, כיון שנאמר לו לא לאכול ממנו והוא לא 
אכל ממנו להך מ"ד, אלא הוא שתה ממנו, כמו 
שנתבאר שהאשה סחטה לו את הענבים והוא 

שתה את היין.

אכילה'  בכלל  ש'שתיה  דין  שנאמר  אף  ועל 
ולדון  לבוא  מקום  היה  עדיין  שהוזכר,  כמו 
שכל יסוד הדין של שתיה בכלל אכילה נאמר 
אומרים  ואז  יותר,  חשובה  היא  כשהאכילה 
שגם השתיה שהיא פחות חשובה ממנה, היא 
שבענבים,  כיון  אבל  האכילה,  בכלל  נכללת 
עיקר חשיבות מעלתם היא לא בהיותם נאכלים 
כמאכל שאר פירות, אלא עיקר חשיבותם היא 
בשתיית היין שנמצא בתוך הענבים, לא שייך 
הכלל של "שתיה בכלל אכילה" שלא נאמר כלל 
זה אלא בדבר שאכילתו חשובה משתייתו ולא 
מהאכילהט,  חשובה  יותר  בו  שהשתיה  בדבר 
וזה א"כ היה ההוראת היתר של אדם הראשון 
ממנו",  תאכל  "לא  לו  אמר  שהקב"ה  שכיון 
שאין בכלל זה היין שהאשה סחטה לו לצורך 

שתיה.

ומ"מ, הוגדר א"כ שיש בענבים כח של בצר 
מלשון  וגו'  מהם'  יבצר  'לא  הפסוק  כלשון 
בגפן  שיש  שמתגלה  כיון  נמנעות   – נבצרות 

איסור על אדם הראשון לאכול ממנו.

שאדם  מה  כל  כידוע,  רבותינו  וכדברי 
הראשון נאסר לאכול מאותו גפן זה רק ביום 
השישי, אבל אם הוא היה ממתין לשבת, הוא 
היה מקדש קידוש של שבת על היין מאותו גפן 
עצמו – והיינו שבעצם כניסת השבת היה דין 
לעשות קידוש דייקא מהיין של אותו גפן, והיה 

ט	 וברור שלדינא שתיה בכלל אכילה זה נאמר גם כלפי ענבים ויין ומבואר להדיא בגמ' ביומא שם )עו, א-ב( שהילפותא ששתיה 

בכלל אכילה היא ביחס ליין שנאמר עליו בתורה לשון של אכילה.
י	 מכח מה שנאמר קודם לכן "ועתה פן ישלח ידו ולקח גם מעץ החיים ואכל וחי לעולם" )שם שם כ"ב(.

נעשה ע"י אותו קידוש של אדם הראשון, כח 
שמקדש את עץ הדעת ע"י אותו יין, וזה היה 

עומק קדושת השבת שהיה צריבה להתגלות.

אדם  על  שנאסרה  הזו  האכילה  כח  ומ"מ, 
הנבצרות  שורש  זה  היצירה,  בשורש  הראשון 

שמתגלה ביין שנמצא בגפן.

עומק גירושו של אדם הראשון מגן עדן 
– שגן עדן נהפך למבצר שנבצר מאדה”ר 

להיכנס אליו
וכמו שמפורש בקרא שלאחר שאדם הראשון 
אכל מעץ הדעת )שם ג, כג( "וישלחהו ה' אלקים 
מגן עדן" וגו' ואז נאמר שם )שם שם כד( "ויגרש 
הכרבים  את  עדן  לגן  וישכן מקדם  האדם  את 
דרך  את  לשמור  המתהפכת  החרב  להט  ואת 
עץ החיים"י, ועומק הדברים לפי מה שנתבאר 
יצירתו של  חז"ל שורש  כמו שאומרים  הרי   –
בהר  המזבח  מקום  של  מהעפר  היה  האדם 
המוריה ולומדים זאת מהפסוק "וכפר אדמתו 
שהוא  המזבח  ממקום  נברא  שהאדם  עמו" 
אדם  את  לקח  הקב"ה  ומשם  כפרתו,  מקום 
שנאמר  כמו  עדן  בגן  אותו  והניח  הראשון 
האדם  את  אלקים  ה'  "ויקח  טו(  ב,  )שם  בקרא 
ויניחהו בגן עדן", והיינו שקודם החטא, גן עדן 
נבצר  שלא  'מבצר'  בגדר  שאיננו  מקום  היה 

מהאדם מלהיכנס לשם ולהיות שם.

היה  שזה  הדעת  מעץ  אכל  כשהאדם  אבל 
דבק  והוא  אותו,  לאכול  דבר שנבצר מהאדם 
בנבצרות – מכח כך הגן עדן עצמו הופך להיות 
עבורו מקום מבצר, זה העומק של ה'וישלחהו 
מגן עדן' שמכאן ואילך הוא אינו יכול להיכנס 
המתהפכת  החרב  'להט  ע"י  וזה  עדן,  לגן 
לשמור את דרך עץ החיים' שהיא מונעת ממנו 
להיכנס לגן עדן, כלומר – זה לא רק כפשוטו 
יש חשש שאם  החרב המתהפכת  להט  שמכח 



יא אאלפך           ערך בצר           חכמה

הוא יכנס הוא ימות ולכן אין לו 'היכי תימצי' 
הופך  עדן  הגן  כן  ע"י  בעומק  אלא  להיכנס, 

להיות מבצר.

עומק העבודה דידן – לשוב בתשובה על 
חטא אדם הראשון ולחזור לגן עדן

הרי   - דידן,  נבין את עומק העבודה  ולפי"ז 
לא  מצוות  ושס"ה  עשה  מצוות  רמ"ח  לנו  יש 
עדן  בגן  היה  הראשון  כשאדם  והרי  תעשה, 
ולשמרה"  לעבדה  עדן  בגן  "ויניחהו  נאמר 
וכמו שאומרים חז"ל 'לעבדה' – זו מצות עשה 
'ולשמרה' – זו מצות לא תעשה, ונתבונן להבין 
אכל  כשהאדם  כוללת,  כהגדרה  הרי   – ברור 
מעץ הדעת טוב ורע הוא עובר על 'לא תעשה', 
הקב"ה אומר לו 'לא תאכל ממנו' וא"כ כשהוא 
אוכל ממנו הוא עובר על ל"ת, ומכח כך הוא 

מתגרש מגן עדן.

כהגדרה  האדם  של  עבודתו  כל  כך,  ומצד 
רק  לא  וכמובן  עדןיא,  לגן  לחזור  היא  כוללת 
לחזור לגן עדן בהגדרה החיצונית אלא לחזור 
שזהו  עדן  בגן  שמתגלה  הפנימית  להתגלות 
עבודתו  מקום  כלומר,  שמו,  יתברך  גילויו 
של אדם היה בתחילה בגן עדן – "ויניחהו בגן 
עדן לעבדה ולשמרה", וכשהאדם התגרש מגן 
עדן עבודתו היא מצות תשובה, לשוב ולחזור 
למקום הראשון שבו הוא הונח משורש יצירתו 

שזהו גן עדן.

את  עושה  האדם  כאשר  הכוללת,  ובהגדרה 
להיפך,  ח"ו  ואם  עדן,  לגן  זוכה  הוא  המצוות 

אז להיפך.

בימי  כראוי  עובד  שהאדם  אחרי  וכפשוטו, 
יכול  הוא  ועשרים'  ה'מאה  אחרי  חייו,  שני 
הפשוט  העבודה  סדר  זהו  עדןיב  לגן  להיכנס 
ולמחר  לעשותם  "היום  האדם  בני  רוב  אצל 

יא	 כמטבע הברכה שאומרים ב'שבע ברכות' – "כשמחך יצירך בגן עדן מקדם".

יב	 חוץ מיחידי סגולה שזכו להיכנס לגן עדן בחייהם כדברי הגמ' לגבי רבי יהושע בן לוי שזכה להיכנס לגן עדן בחייו, וכן כתוב 

על יצחק אבינו שבעקידה פרחה נשמתו ועלתה לגן עדן, ועוד ועוד דוגמאות.
יג	 ששם נמצאים נהרות אפרסמון וכדומה כלשונות חז"ל.

הזה  בעולם  לעשותם'  'היום  שכרם",  לקבל 
שהוא עולם העבודה, 'ולמחר לקבל שכרם' – 

בגן עדן, אלו הם הגדרות ראשוניות פשוטות.

האדם  שעבודת  השתא  הוגדר  בעומק  אבל 
היא לחזור למקום המבוצר שיש בו את 'להט 
החרב המתהפכת לשמור את דרך עץ החיים', 
האדם  על  המוטלת  התשובה  עבודת  שזהו 
לחזור  הראשון  אדם  של  החטא  על  כתשובה 

למקום המבוצר, לגן עדן.

עומק המדרגה המתגלה בחזרה לגן עדן 
כבר בחיים ושתייה שם מהיין המשומר 

בענביו מששת ימי בראשית
כלומר – זה לא רק השגה לעתיד לבוא שלאחר 
של  דין  לבית  מגיע  האדם  ועשרים'  ה'מאה 
באיזה  יודע  'איני  שבתחילה  אף  שעל  מעלה 
דרך מוליכין אותי', אבל אם הוא זוכה, מוליכים 
אותו לגן עדןיג, אלא בעומק יש אפשרות לאדם 
מעץ  "ולקח  של  למדרגה  עכשיו  כבר  לזכות 
החיים וחי לעולם" והוא זוכה לחזור ולהיכנס 

לתוך גן עדן כבר בחייו.

אבינו  יצחק  אצל  המתגלה  המדרגה  וזוהי 
"ועשה  ד(  כז,  )בראשית  מעשיו  מבקש  כשהוא 
לי מטעמים כאשר אהבתי" ויעקב אבינו נכנס 
אליו להביא לו את המטעמים, שאז אומר לו 
ריח  "ראה  שם(  וברש"י  כז  שם  )שם  אבינו  יצחק 
בני כריח שדה אשר ברכו ה'", וכמו שאומרים 
שם חז"ל שנכנס עם יעקב אבינו ריח של שדה 
תפוחים שזה ריח גן עדן, ומצד כך מה שנאמר 
יין  זהו  וישת"  יין  לו  "ויבא  כה(  שם  )שם  שם 

המשומר בענביו מששת ימי בראשית.

והיינו שאצל יצחק אבינו שנכנס בחייו לגן עדן 
]כמו שהובא בהערה למטה[ כשפרחה נשמתו 
מגן  יין  זה  לו  שמביאים  שהיין  הרי  בעקידה, 



אאלפך           מדור עבודה           חכמהיב

עדן, זוהי מדרגתו של יצחק אבינו.

דברי  השגת  למדרגת  שזוכה  שמי  כאן  ומונח 
תורה במדרגה של "יינה של תורה" כלשון חז"ל 
"חביבים דברי סופרים יותר מיינה של תורה", 
הרי שהוא זוכה להיכנס אף בחייו בחזרה לגן 
את  לטעום  שזוכה  מי  המבוצר,  למקום  עדן 
ה"יינה של תורה" הרי שהוא זוכה עכשיו ל'יין 
שהוא  בראשית'  ימי  מששת  בענביו  המשומר 
ולהיכנס  לחזור  זוכה  והוא  מבצר,  בבחינת 

לתוך גן עדן.

ה’לשמרה’ של האדם – דביקות בנמנעות 
של הרמ”ח ל”ת וה’לעבדה’ – לבקוע את 

הנבצרות של מקום גן עדן
האדם  עבודת  סדר  שבעומק  א"כ  ועולה 
ה'לא  את  לתקן  צריך  הוא  ראשון  דבר   – היא 
ה'ולשמרה  תעשה' שאדם הראשון עבר שזהו 
– זו מצות לא תעשה', ולעניינא דידן, כל דבר 
שנאסר על האדם ב'לא תעשה' הוא בגדר דבר 
לאחר  ולכך  לעשותו,  מהאדם  שנבצר  בצור 
ראשית  צריך  הוא  עדן,  מגן  התגרש  שהאדם 
לתקן את ה'לא תעשה' דהיינו לדבוק בנמנעות 

ובנבצרות שמונחת בכלל מצוות 'לא תעשה'.

 – ה'לעבדה  האדם  על  מוטל  מכן  לאחר  אבל 
זו מצות עשה', והמצות עשה של האדם היא 

לחזור בחזרה ולהיכנס למקום המבוצר.

השורשים  בעומק  תעשה'  וה'לא  ה'עשה'  וזהו 
דבק  שהאדם  מה  זה  תעשה'  ה'לא  שלהם, 
בנמנעות שב'בצירה', כלומר, להימנע במקום 
לא תעשה, אבל  בכל מצוות  להימנעיד  הראוי 
האדם  של  שבעבודתו  'עשה'  המצוות  עומק 
היא לבקוע בחזרה ולהיכנס למקום הנבצרות.

שלימות המדרגה דתיקון – רביצה בגן 
עדן בקביעות

הדברים  בראשית  נתבאר  הרי   – ונבין  נתבונן 
שאחד מהאופנים שמתחלפות האותיות 'בצר' 
רביצה  כוללת  וכהגדרה  'רבץ',  לאותיות  זה 

יד	 וכמובן, לא להימנע במקום שאין ראוי להימנע.

היינו כמו שנאמר בקרא בפרשת ויחי )בראשית 
מט, יד( "רובץ בין המשפתיים" כרביצת בהמה 

המבוארת בגמ' בבבא קמא )טז, א( שדרך בהמה 
קבוע  שהאדם  היא  שרביצה  והיינו  לרבוץ, 
משם,  לזוז  רוצה  ואינו  מקום  באותו  ונמצא 
בתחילה   – שנתבאר  הדברים  של  ולהמהלך 
 – עדן  בגן  הראשון  אדם  את  הניח  הקב"ה 
ולאחר  ולשמרה",  לעבדה  עדן  בגן  "ויניחהו 
כיון  ובעומק,  משם,  אותו  גירש  הקב"ה  מכן 
דקלקול  באופן  ב'בצר'  דבק  הראשון  שאדם 
מבוצר  שהיה  ממה  ונבצר  נמנע  לא  שהוא 
ממנו, ע"י כן גן עדן הפך להיות בעבורו מעין 
עיר מבצר שהוא איננו יכול להיכנס אל תוכו.

אבל אם הוא זוכה להיכנס עמוק פנימה לבחינת 
"יינה של תורה", ליין שמבוצר בתוך הענבים 
טעימה  בבחינת  רק  לא  שזה  חייו  מקום  ושם 
רובץ  הרי שהוא  חייו,  מקום  אלא שם  בלבד, 
בגן עדן, וכיון שהוא רבוץ בגן עדן, הרי שאין 
אפשר  אי  "ויגרשהו",  של  ההבחנה  את  אצלו 

להוציא אותו משם.

שהאדם  המדרגה,  שלימות  עיקר  א"כ  וזוהי 
רק  ולא   – עדן  גן  מדרגת  בתוך  להיות  זוכה 
שהוא זוכה להיות שם באופן של 'אורח', באופן 
בהיכלו',  'לבקר  של  באופן  'לפרקים',  של 
אלא באופן של "שבתי בבית ה'" שהוא רבוץ 
באותו מקום באופן של קביעות, זוהי שלימות 
התיקון, - היפך כך שגן עדן נהפך להיות בגדר 
עיר מבצר ביחס לאדם שנבצר מהאדם שנמצא 
ההיפך  מתגלה  תוכו,  אל  מלהיכנס  לו  חוץ 
הגמור, שלא רק שהוא יכול להיכנס אל תוכו 
שהיו  שיש  ברבותינו  שמבואר  ]כמו  לפרקים 
אלא  וכדומה[,  עדן  לגן  להיכנס  זוכים בשבת 
השלימות  זוהי  עדן,  בגן  במקומו  רבוץ  הוא 
הגמורה של מציאות התיקון שהכח של הנפש 
ונמצאת  כולה  רבוצה  היא  במבצר,  שנמצאת 

בתוכו ואיננה עומדת לצאת משם.

ויש  ישראל  הכלל  את  יש   – נוסף  דק  ובאופן 
את היחיד, מדין היחיד, הוא יכול להתגרש מגן 



גי אאלפך           ערך בצר           חכמה

בלשון  נאמר  זה  על   – הכלל  מדין  אבל  עדן, 
המשנה בסנהדרין בפרק חלק כידוע מאד "כל 
כלומר,  הבא"טו,  לעולם  חלק  להם  יש  ישראל 
מדין השורש של הכלל, כולם שייכים לתוך גן 
עדן, כולם יש להם מקום בגן עדן, אלא שיש 
וחלק חבירו  נוטל חלקו  זוכה,  בחינה שצדיק 

בגן עדןטז.

רק יחיד גורש מגן עדן אבל הציבור 
כציבור – הוא רבוץ כולו בגן עדן

נוסף  'בצר' באופן  צירוף אותיות המילה  וזהו 
כמו שהוזכר בראשית דברים – צבר שזה אותו 
הציבור   – כלומר  ציבור,  המילה  של  שורש 
וזה מקומו,  עדן  בגן  רבוץ  כולו  הוא  כציבור, 
שיתקיים  ח"ו  יכול  יחיד  מדין  שהיחיד  אלא 
עדן  הגן  בערכו,  שאז  עדן',  מגן  'ויגרשהו  בו 
הופך להיות מעין עיר מבצר שהוא איננו יכול 

להיכנס אל תוכו.

וא"כ בעומק, שורש הענבים דקלקול שהתגלה 
בחטא אדם הראשון שהאשה סחטה לו ענבים 
את  שסוחטים  האופן  שנתבאר,  כמו  הרי   –
הענבים  את  שמצמצמים  ע"י  הוא  הענבים 
שעי"כ מבצבץ היין ויוצא, - אבל בדקות שורש 
שיציאת  הזו  בתפיסה  דייקא  מונחת  הנפילה 
הענבים,  את  שמצירים  צרות  מכח  היא  היין 
היין  את  להוציא  צריך  לא  התיקון  מצד  אבל 
אז  ורק  אותם  שמצמצמים  באופן  מהענבים 
הוא יוצא, אלא לרוב שפע היין הנמצא בתוך 

הענבים, הרי שהוא מבצבץ מעצמו ויוצא.

הוצאת היין מהענבים באופן של צרות 
– בתולדה מהחטא, ויציאת היין באופן 
דתיקון מכח ריבוי שפע היין כמעיין 

המתגבר
ונבין עמוק – הגפן שיש בעלמא דידן,  נתבונן 
גפן שנמצא מתולדת חטא אדם הראשון  הוא 
כך  ומכח  דקלקול,  באופן  מהגפן  ששתה 

טו	 בלי להיכנס כרגע לדקות ההבדל בין גן עדן לעולם הבא ולשאר לשונות המבוארים בחז"ל כלפי הלעתיד לבוא.

טז	 וכן להיפך ברשע שלוקח חלקו וחלק חבירו בגיהנום כלשון חז"ל.

יז	 ומעין כך גם בשמן כמו שמבואר ב'וזאת הברכה' בברכה לאשר 'וטובל בשמן רגלו' )דברים לג, כד(.

תפיסת השתייה של היין היא בבחינת )בראשית 
שכמו  ויט  וגו'  טוב  כי  מנוחה  "וירא  טו(  מט, 

כדברי  עצמו  את  מצמצם  שהאדם  לסבול" 
תאכל  במלח  'פת  של  באופן  באבות  המשנה 
וכו'  תישן'  הארץ  ועל  תשתה  במשורה  ומים 
שמכח התפיסה שהאדם מיצר את עצמו, הוא 
השפע  הענבים  מתוך  יבצבץ  שלבסוף  זוכה 

שנמצא בתוכם שהוא היין.

אבל מצד האור שהיה קודם חטא אדם הראשון 
– ומעין כך מתנוצץ בארץ ישראל מכח האור 
דלעתיד לבוא כמו שכתוב בברכותיו של יעקב 
עירו"  לגפן  "אוסרי  י(  שם  )שם  ליהודה  אבינו 
וגו' מכח ריבוי היין המתגלה, באופן הזה אין 
צורך להצר את הענבים, לצמצם ולדרוך אותם 
לצורך הוצאת היין שיבצבץ ויצא, אלא לרוב 
כמו  הענבים  בתוך  שנמצא  היין  של  השפע 
שמבואר בחז"ל, היין נמצא בשפע גדול בתוך 
לא  הם  הענבים  כך,  ומצד  עצמםיז,  הענבים 
דייקא  אלא  מהם,  יצא  היין שלא  של  המבצר 
שלימות  זוהי   – הגפן  מן  ויוצא  מבצבץ  היין 

מדרגת הגפן.

המדרגה העליונה שעליה נאמר במשנה  וזוהי 
באבות )ו, א( "רבי מאיר אומר כל העוסק בתורה 
וכנהר  המתגבר  כמעיין  נעשה  וכו'  לשמה 
שאינו פוסק, ומגלין לו רזי תורה", כלומר – יש 
מי שמגלים לו רזי תורה מכח מהלך של 'פת 
במלח תאכל ומים במשורה תשתה' וכו' שמכח 
שהוא מיצר את עצמו, מגלים לו רזי תורה, - 
והרי שזה בבחינת ה'צר' שמביא ל'בץ' של יין 

שמבצבץ ויוצא מכח צרות.

אבל כשאדם עוסק בתורה לשמה שהוא נעשה 
אף   – פוסק  שאינו  וכנהר  המתגבר  כמעין 
מים,  נאמר על  זה  דברי המשנה  שבמשל של 
אבל כמו שבבית המקדש היה גם ניסוך המים 
גם באדם שמתגלה אצלו  כך  היין,  ניסוך  וגם 
שאינו  וכנהר  המתגבר  כמעין  'נעשה  מדרגת 



אאלפך           מדור עבודה           חכמהדי

פוסק', כמו שזה מתגלה אצלו במים, כך בעומק 
 - היין,  במדרגת  הבחנה  אותה  אצלו  מתגלה 
ואז היציאה של היין מהענבים לא באה באופן 
באה  היא  אלא  צרות,  ובאופן של  של צמצום 
בתוכו,  שנמצא  השפע  ריבוי  שמתגלה  באופן 
הנרתיק שהוא  ויוצא מתוך  היין מבצבץ  ואזי 
מבצבץ  האור  הענבים,  שהם  בתוכו  נמצא 
המתגלה  השלם  האור  זה  הכלי,  מתוך  ויוצא 

במדרגת היין.

דין  יש  הרי   – ברורה  היא  ההגדרה   – ובעומק 
בכוס של ברכה שצריך שהוא יהיה מלא ביין, 
שנצרך שהוא  מבואר שמלבד  לכתחילה  אבל 
יהיה מלא, צריך שיהיה בו מעט יותר יין מ'כוס 
מלא'יח, - והיינו בעומק משום שהיין הוא לא 
ויוצא  מבצבץ  הוא  אלא  הכלי  שיעור  לפי 

ועולה על גדותיו.

דידן  בעלמא   - דתיקון,  היין  של  האור  זהו 
האדם,  פעולות  ע"י  אלינו  מגיעים  הענבים 
של  השלב  ועד  הכרם  של  הנטיעה  משלב 
דריכתם,  ע"י  היין  ועשיית  הענבים,  בצירת 
אבל מצד מדרגת אדם הראשון אומרים חז"ל 
ומסננים  בשר  לו  צולים  היו  השרת  שמלאכי 
לו יין, והיינו שהיין לא היה צריך את פעולות 

יח	 ובפרט בהבדלה.

מיצרים  של  אופן  צריך  היה  לא  הוא  האדם, 
בשביל הוצאתו אלא היה שפע של יין שמגיע 

מכח הריבוי הגמור שחל בכלי.

הבא,  לעולם  דידן  עלמא  בין  ההבדל  וזהו 
היא  בגפן  שלנו  האחיזה  כל  דידן,  בעלמא 
הגמ'  דורשת  ולכן  צרות  גם  בה  שיש  באופן 
לא  ראש,  נעשה  זכה   – 'תירוש  ב(  )עז,  ביומא 
זכה נעשה רש', והיינו שה'רש' שמתגלה מכח 
היין זהו משורש הצר ש'בבצר' , אבל כשזוכים, 
מתגלה שפע שמבצבץ ויוצא בלי מיצרים, בלי 
ה'צר' שב'בבצר', בבחינת 'נחלה בלי מיצרים'.

וזהו ה'ויבא לו יין' שהביא יעקב אבינו ליצחק, 
היין האמתי השלם שאין בו שום מיצרים, זהו 

האור השלם של "יינה של תורה".

סודות  גילוי  בין  העצמי  ההבדל  א"כ,  וזה 
גילוי סודות  התורה במדרגת עולם הזה לבין 
התורה  סודות  הבא,  עולם  במדרגת  התורה 
בעולם הזה הם עדיין יוצאים מתוך המיצרים, 
באופן  הם  דלעת"ל  התורה  סודות  גילוי  אבל 
של  באופן  ויוצא  מבצבץ  תורה"  של  ש"יינה 
'נעשה כמעין המתגבר וכנהר שאינו פוסק' של 
יין, זהו האור השלם, הגילוי השלם של תורה 

דלעת"ל.

שאלות ותשובות 

שאלה: הרי חז"ל אומרים 'נכנס יין יצא סוד', 
ולכאו' הרי אמור להיות ההיפך שאם נכנס יין, 
הוא  למה  וא"כ,  יותר,  להתבצר  אמור  הסוד 

יוצא לחוץ מכח היין.

תשובה: הרי כמו שהוזכר יש את הבץ שבבצר 
רשזה הכח המבצבץ, וא"כ, על אף שמצד הבח

נת הצר שבו באמת לא היה אמור הסוד לצאת, 
אבל מצד הבחנת הבץ שבו, הוא יוצא ומתגלה 

לחוץ.

שיש  מדרגות,  שתי  הוזכרו  בשיעור  שאלה: 
אופן שהאדם מגיע לאור מתוך צמצום ועמל 

ויש אופן שהאדם מגיע מתוך הרחבה, האם זה 
בגדר סולם שקודם צריך את הצמצום ועל גבי 

זה את ההרחבה או שזה דרך נוספת.

:תשובה: שתי ההגדרות נכונות, לחלק זה שו�ר
שים, ולחלק זה שלבים של העליה, אמת.

שאלה: האם מה שהוזכר בשיעור שהאדם יכול 
עדן,  גן  בהאי עלמא במדרגה של  כאן  לחיות 
האם הכונה בזמן של ההפשטה או שיש אופן 
שהוא מגיע לזיכוך של הגוף שגם בתוך הגוף 

הוא יכול לחיות את צורת חייו בגן עדן.

החלק העליון הוא בודאי ברור שבז�  תשובה :



טו אאלפך           ערך בצר           חכמה

מן ההפשטה הוא יכול לחיות בגן עדן, ובחלק 
בערכין  תלוי  זה  הגוף,  בתוך  מולבש  שהאדם 

רשל זיכוך הגוף שלו – וכמו שבגן עדן יש כהג
דרה כוללת גן עדן תחתון וגן עדן עליון, ומצד 
כך, מי שנמצא בגן עדן עליון, הגן עדן תחתון 
הכל  דידן  לעניינא  כן  כמו  שלו,  הצמצום  זה 

רתלוי במדרגת זיכוך הכלי ולפי זה מידת ההר
חבה שיש לו בגן עדן.

:שאלה: האם המקום של 'להט החרב המתהפ�
כת' זה דעת הטוב ורע שנוצר מהחטא.

כש� בפשטות  מאד,  נפלא  הגדרתם  :תשובה: 
מה  את  משייכים  לא  הפסוקים,  את  קוראים 
למה  ורע  טוב  הדעת  מעץ  אכל  שהאדם 

רשלאחמ"כ הקב"ה שם את להט החרב המתה
פכת שזה דבר נוסף, - והרי למעשה לא הוזכר 

כזו של להט החרב המתה רבבראשית בריאה 
פכת, ומאיפה החידוש של יצירת להט החרב 
המתהפכת, זה בעצם השאלה שבאתם לענות 
עליה, שלהט החרב המתהפכת הרי ישנם שני 

רצדדים, ואם יש בה שני צדדים הרי שזה מה
שהיא  והיינו  ורע  טוב  הדעת  עץ  של  שורש 
מתהפכת מטוב לרע ומרע לטוב, והרי שלהט 
החרב המתהפכת מצד הקלקול זה "האומרים 

המ החרב  להט  זוהי  רע",  ולטוב  טוב  רלרע 
דעת  זה   - הדעת,  עץ  משורש  שהיא  תהפכת 
שהוזכרו  הדעת  מדרגות  ד'  מתוך  המתהפכת 
פעמים רבות – דעת המבדלת, דעת המחברת, 
דעת המכרעת ודעת המתהפכת, אלא שבסוד 
העליון, דעת המתהפכת זוהי כללות ההפכים 
שזה סוד הפ'-כ' פך דתיקון, אבל מצד הקלקול 
והרי  להיות להט החרב המתהפכת,  הופך  זה 
 – המתהפכת  דעת   – ביותר  העליונה  שהדעת 
כשהיא נפילה, היא הופכת להיות להט החרב 

המתהפכת, מדוקדק מאד.

שמצאנו  גללים'  'הרביץ  הלשון  האם  שאלה: 
שזה  או  'רבץ'  ללשון  שייך  בהמה  כלפי  בגמ' 

לשון נוספת.

תשובה: ודאי שכפשוטו זה שייך ללשון 'רבץ' 
משום שדרך בהמה שכשהיא עושה גללים היא 
כיון  נוספת  ישנה הבחנה  רובצת אבל בעומק 
שהם  שע"י  גללים  של  שדרכן  אומרת  שהגמ' 
ועי"כ  בהמה  ורגלי  אדם  ברגלי  מתגלגלים 
שנותנים  היא  הדרך  לכן  משביחים,  הגללים 
לבהמות לרבוץ במקום דרך הילוך הרבים כדי 
ע"י  יושבחו שם  והם  גללים  ירביצו שם  שהם 

הילוך בני אדם.

שאלה: לאחר שהאדם שב לנבצרות של ה'לא 
תעשה', איך הוא פועל משם את ה'עשה'.

תשובה: אחרי שהאדם דבק ב'לא תעשה' והוא 
מתקן את כח הנבצרות שיהא באופן דתיקון, 

המ למקום  בחזרה  להיכנס  שלו  העבודה  ראז 
תיקון  הוא  הראשון  השלב  ראשית  אבל  בצר, 
גמור של מקום הנבצרות דתיקון לדבוק ב'לא 
תעשה' וסדר הדבר מה'לא תעשה' לעשה הוא 
עבר  ולא  אדם  'ישב  בקידושין  הגמ'  כלשון 
עבירה, נותנים לו שכר כעושה מצוה' ומבואר 
מתקן  כשהאדם  תעשה',  'לא  שכל  בגמ'  כאן 
אותו, מתנוצץ בו אור של עשיה, וככל שהאדם 
ומתנוצץ  שחוזר  הרי  דתיקון,  בנמנעות  דבק 
מעיקרא  הרי   – הדבר  וביאור  העשיה,  כח  בו 
האדם נברא 'לעבדה ולשמרה' אלא שכשהוא 

הע עי"כ  דקלקול,  באופן  תעשה'  ב'לא  רדבק 
שיה שלו נפולה, ולכך כשהוא מתקן את ה'לא 
'לעבדה  של  לעבודה  חוזר  הוא  שלו,  תעשה' 
ושמור  'זכור  של  שורש  מאותו   - ולשמרה', 
בדיבור אחד נאמרו' ושל 'אנכי ולא יהיה מפי 
הגבורה שמענום' שמונח בזה חיבור של עשיה 
ואי-עשיה, כשהאדם מתקן את הפגם של האי-
רעשיה שהוא נפל בו, עי"כ חוזר ומתנוצץ בח

בבחינת  תעשה,  ולא  העשה  של  החיבור  זרה 
ונקבה  זכור  ]זכר בבחינת  והנקבה שבו  הזכר 
בבחינת שמור כמו שמבואר בדברי חז"ל[, זה 
נתבאר בלשון קצרה אבל ההגדרה היא ברורה 
והם  בשורשם,  מחוברים  הם  והנקבה  הזכר   –
נפרדו רק בתולדת החטא, ולעניינא דידן, היה 



אאלפך           מדור עבודה           חכמהטז

'לעבדה ולשמרה' וכשאין את ה'לשמה' דתיקון 
הרי שנופל לחוץ ואז גם ה'לעבדה' נאבד לו, 
אבל כשהוא דבק בנמנעות דתיקון, הרי שחוזר 

ומאיר לו ה'לעבדה ולשמרה'.

שאלה: האם מעל ה'עשה' יש את המדרגה של 
ה'אין'?

תשובה: כן, כל עשה ולא תעשה זה מקום של 
רגוברא ונוקבא בבחינת מה שאומר הרמב"ן כי

דוע ש'עשה' זה בחינת אהבה ו'לא תעשה' זה 
בחינת יראה, אבל כשהוא דבוק ב'אין', כדברי 
המגיד ממעזריטש הידועים, הוא כולל את זה 
ואת זה בבת אחת, ושם ברור שזה ה'לא תעשה' 

רהעליון, ובעומק, זה הגדרה של ששת ימי המ
רעשה ושבת, והיחוד השלם זה ששת ימי המע

שה – עשיה שלאחמ"כ באה התכלית של הכל 
שזה שבת שהיא ב'אין', שביתה מהמלאכה ואז 

ההגדרה היא אי-עשיה דתיקון.

שאלה: האם מדרגת גן עדן שנתבאר בשיעור 
'שית אלפי שנין' באופן מתוקן או  זה מדרגת 
שזה להידבק במדרגת האור דלעתיד לבוא של 

יום שכולו שבת.

תשובה: בהגדרה יותר נמוכה זה מוגדר "ראיתי 
בני עליה והן מועטים" – בלשון הבעל שם טוב 
שהם דרים בעליה היינו שהוא לגמרי בעולם 
רק  הזה  בעולם  חיים  הם  כפשוטו  אבל  הבא, 

שהם בני עליה.

המשך השאלה: השאלה היא אם מדרגת גן עדן 
קשורה לאלף השביעי או כאדם הראשון קודם 

החטא.

תשובה: לא נכנסנו לכל ההגדרות כמו שהודגש 
בשיעור, כהגדרה כוללת גן עדן וגיהנם זה רק 
בתוך 'שית אלפי שנין' אבל בעולם הבא אין גן 
וכבר  זה כבר עולם הבא שלמעלה מכך  עדן, 
הוזכר בשיעור שיש בדקות כמה מדרגות, יש 
'לעתיד לבא' ויש עולם הבא, ולא נכנסו לכ"ז.

 ב-צ  בצר בלבביפדיה עבודת השם -
מספר שיעור בקול הלשון 40065809    



מדור

מחשבה
 בלבביפדיה מחשבה

בצר

 סוגיות במחשבה
בצר





יט אאלפך           ערך בצר           חכמה

 בלבביפדיה מחשבה
בצר

א	 ויבואר להלן שבצר אף מלשון נמנע.

שרש ‘בצר’ 
בלשון  שימושים  כמה  ישנם  'בצר'  לשרש 
הקודש, בערך זה נעמוד על מרביתם, ונראה 
איך בסופו של דבר יהיו כולם לאחדים בידינו. 

"לא יבצר מהם" – לא ימנע מהם מפני 
חוזקם ותוקפם

הפעם הראשונה בה מופיע שרש 'בצר' הוא 
בפרשת נח )בראשית יא, א-ט( לגבי דור הפלגה: 
"ויאמר ה' הן עם אחד ושפה אחת לכולם וזה 
יבצר מהם כל אשר  החילם לעשות ועתה לא 
יזמו לעשות". אונקלוס מתרגם "לא יצר" – לא 
יתמנע. כלומר, אין דבר הנמנע מהם לעשותו. 

שרש  משמעות  כי  נאמר,  הדבר  להבנת 
הוא דבר תקיף  כאן,  כפי הנראה  'בצר'  מילת 
יכולת. כלומר, רק מי שהוא בעל  וחזק ובעל 
חסרון נבצר-נמנעא ממנו לעשות דבר, אבל מי 
שהוא חזק ותקיף ביותר, לא נבצר-נמנע ממנו 
אמר  כך  ועל  רוחו.  על  העולה  ככל  לעשות 
אחת  ו"שפה  הם,  אחד"  ש"עם  מכיון  הקב"ה, 
לכולם", דבר זה הוא חוזקם ותוקפם, ו"מעתה 

לא יבצר מהם כל אשר יזמו לעשות".

ותוקף  חוזק  של  'בצר'  בשורש  זו  משמעות 
)ג,  דברים  בספר  הכתוב  מלשון  גם  מתבארת 
ה( "ערים בצורות חומה גבהה דלתים ובריח", 
זהו לשון של חוזק ותוקף הפועל את שמירת 

הדברים שבתוכו.

'בצר' ו'בצרה' לגבי "עשו אבי אדום" 
הוא  'בצר'  שרש  מופיע  בה  השניה  הפעם 
בסוף  אדום"  אבי  "עשו  ואלופי  למלכי  בנוגע 
'בצר'  שרש  לו(.  פרק  )בראשית  וישלח  פרשת 

מופיע שם פעמיים. 

שרש 'בצר' הנזכר שם לראשונה הוא בנוגע 
למלך השני מבין "המלכים אשר מלכו בארץ 
וימת  ישראל...  לבני  מלך  מלך  לפני  אדום 
בלע וימלוך תחתיו יובב בן זרח מבצרה" )שם 
הקיימת  עיר  שם  הוא  'בצרה'  לג(,  לא,  פסוקים 

כיום בארץ בבל. שרש זה מופיע גם בהמשכו 
של הפרק )שם פסוק מב( כשמו של אחד מאלופי 
עשו המופיעים בסוף הפרשה: "אלוף קנז אלוף 
כי מדרגת עשו  נבין  מכך  אלוף מבצר".  תימן 
וארצו ארץ אדום יש בה שייכות לשרש 'בצר'.  

'בצר' כעיר מקלט
הפעם השלישית בה מופיע שרש 'בצר' היא 
ערי  משלשת  כאחת  מב-מג(  )ד,  דברים  בספר 
המקלט שהבדיל משה בעבר הירדן: "לנס שמה 
את  דעת...  בבלי  רעהו  את  ירצח  אשר  רוצח 
לראובני". שלשת  המישר  בארץ  במדבר  בצר 
ערי המקלט שהבדיל משה בעבר הירדן כוונו 
כנגד שלשת ערי המקלט שיתקין יהושע בעתיד 
בארץ ישראל "כמין שתי שורות שבכרם" )מכות 
ט, ב(. עיר המקלט "בצר במדבר" מכוונת היא 

כנגד עיר המקלט "חברון ביהודה" )יהושע כ, ז( 
שבארץ ישראל. 

 הטעות בין 'בצר' ל'בצרה'   
מקלט,  עיר  שהיא  'בצר'  בין  מעניין  יחס 
מדברי  עולה  אדום,  מערי  שהיא  ל'בצרה' 
את  המתארת  א(  )יב,  מכות  במסכת  הגמרא 
שרו של עשו בקץ הימים הרוצה לברוח לעיר 
על  ישראל  הדם של  מגאולת  ולהינצל  מקלט 
ידי הקב"ה, וכך אומרת הגמרא: שלש טעויות 
עתיד שרו של רומי לטעות, דכתיב )ישעיהו סג, 
זה בא מאדום חמוץ בגדים מבצרה",  א(: "מי 



אאלפך           מדור מחשבה           חכמהכ

גולה  והוא  'בצר'  אלא  קולטת  שאינה  טועה 
ל'בצרה', טועה שאינה קולטת אלא שוגג והוא 
אדם,  אלא  קולטת  שאינה  טועה  היהב,  מזיד 
והוא מלאך הואג. הטעות הראשונה שטועה בה 
שרו של עשו היא בין 'בצר' ל'בצרה'ד. בהמשך 
דברינו נעמוד בין היתר גם על עומק הטעות 

שטעה שרו של עשו בין 'בצר ל'בצרה'.

"ואת ענבי נזירך לא תבצור" 
בתורה  מופיעה  'בצר'  בשרש  נוספת  לשון 
והיובל:  השמיטה  איסורי  לגבי  בהר  בפרשת 
"את ספיח קצירך לא תקצור ואת ענבי נזירך 
לא תבצור שנת שבתון יהיה לארץ" )ויקרא כה, 
'קצירה'  לשון  תבואה  לגבי  הזכיר  הכתוב  ה(. 
לגבי  ואילו  תקצור",  לא  קצירך  ספיח  "את   -
ענבי  "ואת   – 'בצירה'  לשון  נתייחדה  הענבים 
התורה  ייחדה  אכן  מדוע  תבצור".  לא  נזירך 
בשרש  שמקורה  ענבים  לגבי  מיוחדת  לשון 

'בצר'? 

'בצירה'  שלשון  לבאר,  ניתן  היה  בפשטות 
המיוחדת לענבים היא משום כח היין האצור 
גם  בו  יש  'בצר'  שרש  שהרי  בתוכם,  וצרור 
"ערים  כמו  ונצירה,  שמירה  של  במשמעות 
בצורות חומה גבהה דלתים ובריח" )דברים ג, ה(. 
'בצר' האמור בענבים  לפי זה היחס של לשון 
לכח  ביחס  אלא  עצמם  לענבים  ביחס  אינו 
לד,  )ברכות  חז"ל  וכלשון  בתוכם,  האצור  היין 
בראשית",  ימי  מששת  בענביו  השמור  "יין  ב( 
כלומר, מקום השמירה של היין הוא הענבים 
נראה להלן  שהם בתוכם. אך מדברי רבותינו 
כי לשון 'בצירה' אינה משוייכת דוקא לענבים 

ומובנה רחב יותר.

ב	 שהרג את ישראל במזיד. רש"י ישעיה )סג, א(.

ג	 יעויין ברש"י ישעיה שם שהביא רק את שתי הטעויות הראשונות ולא את הטעות שקולטת אדם ולא מלאך, וצ"ע.

ד	 טעות זו שבין 'בצר' ל'בצרה' מצינו גם בענין אחר, בגמרא )עבודה זרה נח, ב( מסופר, כי ריש לקיש הגיע לעיר בצרה, וראה 

שם אנשים מבני ישראל האוכלים פירות מבלי לעשרם, ריש לקיש חשב כי העיר בצרה היא "בצר במדבר בארץ המישור לראובני" 
)דברים ד, מג(, וממילא פירותיה חייבים במעשרות כדין פירות ארץ ישראל )רש"י שם ד"ה חזא(, ולפיכך אסר עליהם לאכלם 
מבלי לעשרם. אולם רבי יוחנן חבירו טען כנגדו 'אדמקטורך עלך זיל הדר' ]-בעוד שבגדיך עליך חזור אליהם והתר להם הדבר 

ולא תשהה אפילו לנוח מטורח הדרך. רש"י שם ד"ה אדמקטורך[ שכן 'בצר' איננה 'בצרה'. 
ה	 כמאמר הכתוב בספר דברים )כח, כג(: "והיו שמיך אשר על ראשך נחשת", וראה רש"י שם, וכן בויקרא )כו, יט(.

ו	 כעי"ז ביריעות שלמה )פפנהיים חוברת ז שימושי 'בצר' מהדו' הרב צוריאל עמ' 654(.

'בצר' – בצורת
בשרש  לשונות  כמה  על  עמדנו  עתה  עד 
'בצר' המוזכרות בתורה, אולם מצינו משמעות 
נוספת בשרש זה המופיעה בדברי הנביא "אשר 
היה דבר ה' אל ירמיהו על הבצרות" )ירמיה יד, 
ח(.  יז,  )ירמיה  ידאג"  לא  בצרת  "בשנת  וכן  א(, 
הרד"ק )שם יד, א( מפרש כי 'בצורת' היא מלשון 
"יבצר" – ימנע כמובא לעיל מתרגום אונקלוס, 
שנה שאין יורדים בה גשמים משמעה שנמנע 
ממנה הגשמים, ולכן היא נקראת שנת 'בצורת'.

לפי  ביאור  תוספת  כך  על  להוסיף  נראה 
דברינו לעיל ש'בצר' משמעו מבוצר חזק ותקיף 
על הארץ  היורד  הגשם  בצורות".  "ערים  כמו 
ומורידים  רכים  נעשים  השמים  רך,  דבר  הוא 
את הנמצא בהם לארץ, כאשר השמים קשים 
משמרים  הם  כנחושת"ה,  "קשים  בבחינת 
אותו  מורידים  ואינם  בהם  הנמצא  הגשם  את 

לארץו. 

כמה  משמעות  על  בקצרה  עמדנו  כאן  עד 
מן הלשונות המשתמשים בשרש 'בצר', ניכנס 

עתה לשרשם של הדברים והבנתם לעומקם.

'בצר' – דיבוק חלקים יחדיו בלא 
יכולת פירוד 

ז שימושי  )פפנהיים חוברת  יריעות שלמה  בספר 
'בצר', מהדורת הרב צוריאל עמ' 654( מבואר ששרש 

חלקים  מכמה  המורכב  דבר  על  נופל  'בצר' 
המדובקים יחדיו בחזקה שלא ניתן להפרידם, 
חומה העשויה מאבן גיר שהיא רכה ומתפוררת 
אין בה תוקפו של 'מבצר', אך אם היא עשויה 
מאבן חזקה שאינה מתפוררת יש בה תוקף של 



כא אאלפך           ערך בצר           חכמה

'מבצר' שלא ניתן לחדור לתוכו. נראה להביא 
דוגמא לדבר זה גם מהשימוש בלשון הקודש 
נקרא  ויחיד  קטן  מטבע  למטבעות,  בנוגע 
'פרוטה' בלשון חכמים, 'פרוטה' מלשון 'פרט' 
ו'פירור', כאשר צוררים הפרוטות כולם יחדיו 
הם נעשים לצרור - "וצרת הכסף בידך" )דברים 

יד, כה(, מלשון צור וחוזק.  

עומקז,  ביתר  מבואר  )שם(  שלמה  ביריעות 
ששרש 'בצר' יש לקראו כמו 'בא צר', בא במצר, 
מתגלה  הוא  בו  הגילוי  גילוי,  לשון  הוא  'בא' 
הוא על ידי מצר, וזהו כשהחלקים מתדבקים 

וצרורים יחדיו.  

דור הפלגה – פירוד מול ביצרון
הראשונה  לפעם  דברינו,  לראש  עתה  נשוב 
בה נזכר שרש 'בצר' בתורה - "ועתה לא יבצר 
מהם את אשר יזמו לעשות", נראה כי האחדות 
שעל  בראשיתם,  הפלגה  דור  אנשי  פעלו  בה 
בשמים  וראשו  ומגדל  "עיר  לבנות  רצו  ידה 
הארץ"  כל  פני  על  נפוץ  פן  שם  לנו  ונעשה 
)בראשית יא, ד( לא היה בה שטות ודמיון כוזב, 

אלא היא הביאה אותם למציאות בה היה להם 
כח לפעול כל דבר שירצו לעשותו. 

הכתוב ממשיך ומספר מה אירע בסופם )שם 
ואת  העיר  את  לראות  ה'  "וירד  ה-ט(:  פסוקים 

עם  הן  ה'  ויאמר  האדם  בני  בנו  אשר  המגדל 
אחד ושפה אחת לכלם... ועתה לא יבצר מהם 
ונבלה שם  נרדה  יזמו לעשות, הבה  את אשר 
שפתם אשר לא ישמעו איש שפת רעהו, ויפץ 
ה' אתם משם על פני כל הארץ ויחדלו לבנות 
העיר... כי שם בלל ה' שפת כל הארץ ומשם 

הפיצם ה' על פני כל הארץ". 

שמאחר  לומר,  נראה  היה  פשוטו  לפי 
שהפיצם ה' על פני כל הארץ, בטל כוחם מאחר 
דברי  לאור  אולם  יחד.  נמצאים  אינם  שהם 
היריעות שלמה יש לבאר הדברים בעמקותם, 
מאחר ואנשי דור הפלגה היו מחוברים האחד 

ז	 כן הביא גם הכתב והקבלה )ויקרא כה, ה( בשמו, וכ"כ מלבי"ם )שם יט, כ(.

עם חבירו - "הן עם אחד ושפה אחת לכולם" 
- היה בהם תוקף של 'מבצר', ו"עתה לא יבצר 
מהם את אשר יזמו לעשות", הם היו מבוצרים 
בלבל  הקב"ה  אולם  לחדירה.  ניתנים  ובלתי 
ובזה ביטל  שפתם והפיצם על פני כל הארץ, 

תוקפם וחוזקם היפך מציאות 'מבצר'. 

הכתוב  בלשון  עומק,  ביתר  לומר  ונראה 
רצו  המגדל  בבנית  הפלגה  דור  כי  מבואר 
לעשות להם 'שם', 'שם' הוא שמו של הבורא, 
כביכול  להעמיד  רצו  במעשיהם  הפלגה  דור 
של  ועצמותו  כוחו  כנגד  ועצמותם  כוחם  את 
פסוק  )שם  רש"י  בדברי  גם  מבואר  כך  הבורא. 
א( שביאר לשון הכתוב "ודברים אחדים" – על 

יחידו של עולם. 

והנבראים  אחד,  הוא  והבורא  מאחר  כיצד? 
הם ריבוי, בהיותם "שפה אחת ודברים אחדים" 
הם באו לבטל מעצמם את הריבוי שבנבראים, 
של  יחידותו  כלפי  ב'ביצרון'  עצמם  ולהעמיד 
הבורא , וזהו "לא יבצר" - 'בצר' 'בא צר', ה'צר' 
- ה'ביצרון' שלהם 'בא' - 'נתגלה' כביכול מעין 

הבורא שהוא כל יכול. 

פני  על  ה'  "הפיצם  הבורא?  להם  עשה  מה 
הפירוד  מציאות  את  בהם  גילה  הארץ",  כל 
והנפרדות, וזה היה שורש נפילתם, מאחר שהם 
 – 'ביצרון'  וגילו עצמם במציאות של  העמידו 
"לא יבצר מהם", נעשה בהם מציאות הפרדה 
שעל ידה יבצר מהם, וזהו מאחר שאין בהם את 

התוקף והחוזק שב'ביצרון'. 

   "עשו אבי אדום" – מדרגת 'ניצוץ' 
ללא הארה שלימה

בו  יש  אדום"  אבי  "עשו  גם  שהקדמנו,  כפי 
"יובב בן  'בצר', מלך אדום השני  משום שרש 
זרח" מקורו "מבצרה", ננסה להבין עתה מהי 
שייכותו העמוקה של "עשו הוא אדום" לשרש 

'בצר'. 

"יובב  נקרא  היה  השני  המלך  שהזכרנו  כפי 



אאלפך           מדור מחשבה           חכמהכב

מהי  'זריחה',  מלשון  'זרח'  מבצרה",  זרח  בן 
זריחה? 

נקדים  דברים  של  עומקם  על  לעמוד  כדי 
בהבנת המושגים 'אור' ו'ניצוץ'. ה'אור' מבטא 
יחדיו,  המצורפים  ההארה  חלקי  כל  את 
בתחילתו הוא מופרד מניצוצות רבים, ולאחר 
גם  גדול'.  ל'אור  נהפכים  הם  לזה  זה  חיבורם 
בתחילת  זה,  באופן  זורחת  בזריחתה  השמש 
ובסוף  מפציעות-מפצילותח,  קרניה  זריחתה 
משמעו  החמה'  'הנץ  גדול,  באור  מאירה  היא 
כפי שהזכרנו פעמים רבות הוא 'ניצוץ החמה', 

אלו הם חלקי ההארה, וכך ההארה מתחילה. 

אבינו בתחילת דרכו היה בו בחינה  אברהם 
ממזרח  העיר  "מי   – ו'ניצוצות'  'זריחה'  זו של 
גם  וכך  'מזרח'-'זריחה'.  ב(,  מא,  )ישעיה  צדק" 
'הציץ  א(:  לט,  לך  לך  רבה  )בראשית  חז"ל  בדברי 
'הצצה'.  'ניצוץ'-  מלשון  הבירה',  בעל  עליו 
שזמנה  השחר  תפילת  את  תיקן  הוא  לכן 
זו  תפילה  לתקן  שלו  הכוח  החמה',  ב'הנץ 
עליו  'הציץ  מכוח  הוא  החמה'  ב'הנץ  שזמנה 
ה'זריחה'-'ניצוץ'  מדרגת  אולם  הבירה'.  בעל 
שהיתה באברהם בתחילת דרכו נהפכה בסוף 
הארה  'צוהר',  מלשון  'צהרים'  של  למציאות 
שלימה. ונמצא שהניצוצות לא נשארו בדרגת 

ניצוצות אלא נהפכו לאור גדול.

במילה  'אור',  במדרגת  הם  ביסודם  ישראל 
של  השרש  שהן  ר'  א'  האותיות  ישנן  'ישראל' 
נצטוו במצות  ישראל  כך  ומשום  'אור'.  מילת 
תלמוד תורה הנקראת "תורה אור" )משלי ו, כג(, 
'אורייתא',  הוא  גם בארמית שמה של התורה 
שגם היא מורה על מדרגת 'אור'. אולם אומות 
'ניצוצות'  במדרגת  לעולם  נשארים  העולם 
הם  כך  משום  שלמה,  להארה  להפוך  מבלי 
אסורים ללמוד תורה שהיא 'אור', וכפי שאמרו 

ח	 ראה יומא כט, א.

ט	 ונקרא גר מלשון 'גרגור', חלקים קטנים.

י	 ז"ל המדרש המובא ברש"י ישן שם: דבר אחר, "וישב יעקב" - הפשתני הזה נכנסו גמליו טעונים פשתן, הפחמי תמה אנה יכנס 

כל הפשתן הזה, היה פיקח אחד משיב לו ניצוץ אחד יוצא ממפוח שלך ששורף את כולו, כך יעקב ראה כל האלופים הכתובים 
למעלה, תמה ואמר מי יכול לכבוש את כולן, מה כתיב למטה )פסוק ב( "אלה תולדות יעקב יוסף", דכתיב )עובדיה א, יח( "והיה 

בית יעקב אש ובית יוסף להבה ובית עשו לקש" ניצוץ יוצא מיוסף שמכלה ושורף את כולם.

חז"ל )סנהדרין נט, א(: 'נכרי העוסק בתורה חייב 
מיתה, שנאמר )דברים לג, ד( "תורה צוה לנו משה 
מורשה" – אל תיקרי 'מורשה' אלא 'מאורשה''. 

העולים ממדרגת 'ניצוץ' למדרגת 
'אור' והיורדים ממדרגת 'אור' 

למדרגת 'ניצוצות'
לאחר שביארנו שישראל הם במדרגת 'אור', 
כי  נראה  'ניצוצות',  במדרגת  העולם  ואומות 
אלו  ישנם  זה,  בענין  הפכיות  תנועות  ישנן 
אבינו  כאברהם  'ניצוצות'  ממדרגת  היוצאים 
הנכנסים  הגרים  והם  'אור',  למדרגת  ועולים 
תחת כנפי השכינהט. מהו 'גר'? גר הוא 'ניצוץ' 
שחזר ונכנס ב'אור' ובהארה השלמה, וזהו גם 
הפשט במה שאמרו חז"ל 'לא גלו ישראל לבין 
עליהם',  שיתקבצו  כדי  אלא  העולם  אומות 
ויכנסו  הניצוצות  עליהם  שיתווספו  והיינו 

בהארה השלמה שהיא מדרגת ישראל. 

מהצד השני ישנו יוצא ממדרגת 'אור' ויורד 
אדום",  אבי  "עשו  והוא  'ניצוצות',  למדרגת 
ה'אדם',  מן  היוצא  דבר  היא  'אדום'  משמעות 
וזהו מפני שהוא יוצא ממדרגת 'אור' למדרגת 
'ניצוץ'. באופן נוסף אך דומה במהותו מבואר 
נחשב  היה  שעשו  א(,  יח,  )קידושין  בגמרא 
'מומר' משמעו המרה  כישראל מומר. מדוע? 
והחלפה, וזהו מפני שהוא המיר עצמו מדרגת 

'אור' לדרגת 'ניצוץ'. 

זהו הפשט גם במה שאמרו חז"ל )מובא ברש"י 
על  עשו  של  כילויו  לגבי  א(  לז,  בראשית  על  ישן 

ידי יעקב ובנו יוסף: 'ניצוץ יוצא מיוסף שמכה 
ושורף את כולם'י, מאחר שעשו הוא במדרגת 
'ניצוץ', צריך שיצא ניצוץ אחר כנגדו על ידי 

יעקב ויוסף שהם במדרגת 'אור' ויכלהו. 



כג אאלפך           ערך בצר           חכמה

'ניצוץ' – ממוצע בין אור למים  
נחדד עתה את ההגדרה של 'ניצוץ'. 

מהו 'ניצוץ'? בדברי רבותינו מבואר כי מהותו 
של הניצוץ הוא ממוצע בין דרגת 'אור' לדרגת 
'מים'. ביאור הדברים, בזוה"ק )פרשת תרומה ח"ב 
קסז, א( מבואר כי המילה 'אמר' הינה ר"ת של 

'אור' 'מים' 'רקיע'. פירוש, קודם בריאת העולם 
היה העולם כולו 'מים' – "ורוח אלקים מרחפת 
הראשון  ביום  ב(.  א,  )בראשית  המים"  פני  על 
"ויאמר   - ה'אור'  נתגלה  העולם  בריאת  של 
אלקים יהי אור" )שם פסוק ג(. ביום השני נתגלה 
הרקיע  - "ויאמר אלקים יהי רקיע" )שם פסוק 
)שם(.  בין מים למים"  "ויהי מבדיל  ו( שעיקרו 
כוונת הכתובים שה'אור' הנברא ביום הראשון 
נעשה מציאות של 'רקיע' ביום השני. ההבדל 
בין ה'אור' ל'מים' הוא בכך שה'אור' הוא הויה 
ואילו  יחד,  המדובקים  חלקיו  כל  של  שלמה 
טיפה  ועוד  לטיפה  נפרדים  במהותם  המים 
ועוד טיפה, כמו פרוטה, שורש שתיהן מורכב 
ביום השני  הנברא  הרקיע  פ',  ט'  גם מאותיות 
נוצר מחיבור ה'אור' ל'מים' והפיכתו ל'רקיע'. 

שכן  ה'ניצוץ',  ל'מים'  ה'אור'  בין  הממוצע 
האור  שבין  חלקי  אור  הוא  במהותו  ה'ניצוץ' 
משום  טיפין.  טיפין  שהם  המים  לבין  השלם 
כך נטבע בבריאה שבכוח המים שהם פרטים 
ויצא  חלקי  אור  שהן  הניצוצות  את  לכבות 

מהאור השלם.

מהותו של עשו כמכבד אב
כפי שלמדונו חז"ל, שרש קיומו של עשו הוא 
במצות כיבוד אב, אמנם רש"י בפרשת תולדות 
כז( מביא בשם חז"ל שהיה מרמה  )בראשית כה, 

את אביו: "איש יודע ציד" – לצוד ולרמות את 
את  מעשרין  היאך  אבא  ושואלו  בפיו,  אביו 
המלח ואת התבן, כסבור אביו שהוא מדקדק 
במצוות. אבל ביסודו היה בו שייכות למצוות 
כיבוד אב. מאידך, בדברי חז"ל במקום אחריא 
מבואר שעשו היה בו רק כיבוד אב ולא כיבוד 

אם.

יא	 ראה תנחומא כי-תצא סי' ד.

אב  לכיבוד  דוקא  עשו  של  השייכות  מהי 
ולא לכיבוד אם? השייכות של כל בן לאב היא 
'סרוחה'  פשוטו  לפי  סרוחה'.  'טיפה  ידי  על 
הוא מלשון סירחון, כשהאשה אינה מתעברת 
אבל  סירחון.  לידי  מגיעה  הטיפה  הטיפה,  מן 
בעומק נראה, שמשמעו גם כמו "סרח העודף" 
)שמות כו, יב(, כלומר, דבר מיותר שאינו מוצא 

'טיפה  ממנו.  נופל  והוא  עליו  לנוח  מקום 
האור  ממדרגת  היורדת  טיפה  היא  סרוחה' 
ה'ניצוץ'  כמו  למטה,  נופלת  והיא  העליונה 

הנופל ממדרגת האור השלם למדרגת מים. 

מי שיש בו כיבוד אב ולא כיבוד אם, משמע 
הוא  שממנה  הטיפה  את  רק  מכבד  שהוא 
את  מכבד  הוא  השלימה,  הוויתו  את  ולא  בא 
לא  ועשו  מאחר  שבטיפה.  ה'ניצוץ'  מדרגת 
היתה בו דרגת הווית האור השלימה אלא רק 
דרגת 'ניצוץ', משום כך היה בו רק כיבוד אב.  

'בצר',  בשרש  כעת  עוסקים  שאנו  מכיון 
משרש  שהן  צ'  ב'  האותיות  ישנן  זה  בשרש 
'מבצבץ', האור יוצא מבין החרכים וניצוצותיו 
לשרש  השייך  שבעשו  העומק  זהו  מבצבצים. 
ה'ניצוצות'  לחלקי  שייך  שהוא  'בצר'-'בצרה' 

המבצבצים.

ארץ ישראל במדרגת 'אור' וארץ 
העמים במדרגת 'ניצוץ' 

היא  'בצר'  דברינו,  בתחילת  שהזכרנו  כפי 
לעיר  המקבילה  הירדן  שבעבר  מקלט  עיר 

מקלט 'חברון' שבחלקו של יהודה. 

מאחר  כעת,  המתבאר  כפי  הדברים  ביאור 
ישראל  ארץ  גם  'אור'  בדרגת  הם  שישראל 
'אור',  בדרגת  והיא  ישראל  של  בדרגתם  היא 
ומשום כך היא "ארץ אשר ה' אלקיך דרש אתה 
תמיד עיני ה' אלקיך בה" )דברים יא, יב(, 'עיני' 
)במדבר  העדה"  "עיני  כמו  'חכמה',  במשמעות 
"חכמת  שנאמר  כמו  מאירה  החכמה  כד(,  טו, 

בעיניו  אותה  מאיר  הקב"ה  פניו",  תאיר  אדם 
ומעלה אותה לדרגת 'אור'. 



אאלפך           מדור מחשבה           חכמהכד

של  ארצם   - העמים'  ב'ארץ  גם  מאידך, 
בה  ומביט  מסתכל  הקב"ה   - העולם  אומות 
תמיד, אולם המבט שם שונה והוא אינו מבט 
אור  לדרגת  אותם  המעלה  ה'"  ב"עיני  גמור 
החרכים"  מן  "מציץ  בדרגת  רק  אלא  גמור, 

מלשון 'ניצוץ'. 

וביתר עומק נראה, כי הגילוי שנגלה לאברהם 
היה  העמים  שבארץ  ב'חרן'  כשהיה  ה'  מאת 
בדרגת "הציץ עליו בעל הבירה", אבל כשהגיע 
לארץ ישראל נתגלה עליו הקב"ה באור גמור - 
"אל הארץ אשר אראך" - ולא בדרגת 'ניצוץ'-

'הציץ'.

לאחר שעמדנו על כך שגילוי כבוד ה' משתנה 
בין דרגת ארץ ישראל שהיא בדרגת 'אור גמור' 
לדרגת ארץ העמים שהיא בדרגת 'ניצוץ', נבין 
כי הממוצע בין שני דרגות אלו הוא עבר הירדן 
שיש בו גם מדרגת ארץ ישראל בהיותו נחלת 
שבטי ראובן גד וחצי המנשה, לבין דרגת ארץ 
העמים. מקום זה הוא מקום הגילוי של הווית 

האור שבתוך הניצוצות. 

את  לרשת  ראובן  ובני  גד  בני  נתאוו  מדוע 
שהיה  הוא  מפורש  מקרא  אמנם  הירדן?  עבר 
להם מקנה רב – "ומקנה רב היה לבני ראובן 
אבל   – א(  לב,  )במדבר  מאוד"  עצום  גד  ולבני 
שם  "כי  הפסוק  בפירוש  מופיע  רש"י  בדברי 
שרצונם  כא(  לג,  )דברים  ספון"  מחוקק  חלקת 
ששם  שידעו  משום  הירדן  בעבר  ליטול  היה 
בנחלתם תהיה חלקת קברו של משה בהר נבו, 

ונתאוו לרשת את חלקת קבורתו.

'בצר' כתפיסת שרשם של ערי 
המקלט בבחינת 'ניצוץ'

המקלט  ערי  שבין  הראשונה  מקלט  העיר 
שנכנסו  קודם  הירדן  בעבר  משה  שהפריש 
ישראל לארץ היא "בצר בגלעד", כפי המקובל 
לנו, ראשית הדבר כולל את הדבר כולו, ואם 
כן נמצא ששרש כל ערי המקלט הוא בדרגת 
בביצור  מבוצרים  שהם  הדבר,  פירוש  'בצר', 
ושמורים בשמירה גמורה על ידי חומה דלתים 

ושלא  בתוכם,  הנמצאים  על  לשמור  ובריח 
יכנס בהם מי שאינו רצוי. 

בכתובים שבספר דברים העוסקים בהפרשת 
ערי המקלט על ידי משה נאמרה לשון מיוחדת 
הערים  אחת  אל  "ונס  בשגגה  לרוצח  בנוגע 
מכך  למדו  בגמרא  מב(,  ד,  )דברים  וחי"  האל 
כמה דברים שביסודם עומד הכלל "עביד ליה 
כלומר  א(,  י,  )מכות  חיותא"  ליה  דתהוי  מידי 
הרוצח בשוגג צריך חיות מיוחדת, מספקים לו 
מים ומזון, תלמיד שגלה מגלים רבו עמו, רב 
שגלה מגלים תלמידו עמו, וכן כיוצא בזה כפי 

המבואר שם.

בתורה  זו?  מיוחדת  חיות  של  פירושה  מה 
בעונש  הוא  במזיד  שהרוצח  בפירוש  נאמר 
של מיתה - "מות יומת הרוצח" )במדבר לה, טז(, 
בפרשת ערי מקלט נתחדש שגם ההורג בשגגה 
מצינו  ולכן  מיתה,  כמחויב  ביסודו  נחשב 
שנחלקו תנאים )משנה מכות ב, ז( האם גואל הדם 
רשאי או מצווה להרגו. נמצא אם כן שבעומק 
ובין  בשגגה  בין  חבירו  את  ההורג  ההגדרה 
קטילא"  "גברא   - מיתה  כמחויב  נחשב  בזדון 
– ואין לו חיות. התורה לימדה אותנו שהרוצח 
בשגגה יכול לברוח לעיר מקלט ובכך תתחדש 

בו החיות שהוסרה ממנו בהריגתו.

על  בשגגה  להורג  הניתנת  החיות  הגדרת 
'בצר'- היא  לעיר המקלט שרשה  מנוסתו  ידי 
בו  מקום  לו  חידשה  התורה  כלומר,  ביצרון', 
יוכל להיבצר ולהישמר. חז"ל בגמרא הרחיבו 
שיש  מכך  ולמדו  זו,  חיות  של  מהותה  את 
"מידי  כל  בו  ולעשות  האפשר  ככל  להחיותו 
דתהוי ליה חיותא", וכמבואר לעיל. מהו עומק 
היסוד של 'עביד ליה מידי דתהוי ליה חיותא'? 
'אור',  בבחינת  הוא  גמורה  חיות  כשיש לאדם 

כשיש לו חיות חלקית הוא בבחינת 'ניצוץ'. 



כה אאלפך           ערך בצר           חכמה

'ארץ העמים' יונקת את חיותה מערי 
המקלט שבעבר הירדן והם יונקים 

חיותם מאלו שבארץ ישראל
כפי המבואר לעיל, ארץ ישראל היא בבחינת 
בבחינת  היא  העמים  ארץ  ואילו  גמור',  'אור 
ארץ  מקבלת  מנין  חלקי,  אור  שהוא  'ניצוץ' 
העמים את בחינת ה'ניצוץ' שבה הבא מהאור 
הגמור? מהפרשת משה את שלש ערי המקלט 
כראשונה  'בצר'  העיר  וקביעת  הירדן  בעבר 
את  הגדיר  'בצר'  את  בהפרשתו  משה  להם. 
חיות  המקבל  כ'ניצוץ'  הירדן'  'עבר  שורש 
מה'אור הגדול' שבארץ ישראל, ובכך העולם 
כולו שיש בו טומאת 'ארץ העמים' יונק חיות 
הירדן'  'עבר  שהמונח  מפני  וזהו  זו,  חלקית 
ראובן  שבטי  ירושת  למקום  דוקא  פרטי  אינו 
לכל  הרחבה  הוא  אלא  המנשה,  וחצי  וגד 
'ארץ העמים' ביסודה  'ארץ העמים'יב.  המונח 
וכפי שאמרו  היא חושך גמור בלי חיות כלל, 
חז"ל "כל הדר בחוצה לארץ דומה כמי שאין 
ב'ארץ  שיש  החיות  ב(.  קי,  )כתובות  אלוה"  לו 
יונקת  היא  אלא  עצמה,  מחמת  אינה  העמים' 

את שרשה מ'עבר הירדן'.

שהזכרנו  הגמרא  בדברי  מבוארת  זו  נקודה 
משה  הבדיל  ערים  'שלש  דברינו:  בתחילת 
בעבר הירדן וכנגדן הבדיל יהושע בארץ כנען, 
ומכוונות היו כמי שתי שורות שבכרם "חברון 
פירוש  וכו'".  במדבר",  "בצר  כנגד  ביהודה" 
הדבר של 'מכוונות היו' אינו רק כפשוטו אחת 
כנגד השניה במציאות, אלא שההארה של של 
השלש  את  מאירה  ישראל  שבארץ  השלוש 
שבעבר הירדן, ה'אור הגדול' וה'חיות הגמורה' 
ניצוצות  משפיעים  ישראל  שבארץ  אלו  של 
דתהוי  מידי  ליה  "עביד  הירדן  שבעבר  לאלו 
לכל  כוחה  את  נותנת  זו  ו'חיות'  חיותא",  ליה 

'ארץ העמים' הנכללת בכלל 'עבר הירדן'.

יב	 שכן ישנם 'תרי עברי דנהרא', העבר המערבי שהוא ארץ ישראל, והעבר המזרחי שהוא כל מה שמעבר לנהר ובכלל זה כל 'ארץ 

העמים'.
יג	 כיוצא בזה מצאנו בהארת המאורות ביום ובלילה "המאור הגדול לממשלת היום" ו"המאור הקטן לממשלת הלילה", ביום הוא 

זמן של חיות והארה, ואילו הלילה זמן השינה מאירים בה הלילה והכוכבים שהם בדרגת 'ניצוצות'.

"חברון שביהודה" כנגד "בצר 
במדבר" 

ערי  של  ענינן  עומק  על  שעמדנו  לאחר 
המקלט שבעבר הירדן ויניקתם מאלו שבארץ 
גם  נבין  כולו,  העולם  לכל  ומשם  ישראל 
בפרטות את ענין ההקבלה שהקבילה הגמרא 
לבין  מג(  ד,  )דברים  במדבר"  "בצר  בין  במכות 
מהי  ז(.  כ,  )יהושע  שביהודה"  שב"חברון  זאת 

השייכות ביניהן? 

מדרגות  ישנן שלש  בהרחבה,  שביארנו  כפי 
ל'הארה': אור גמור, וחושך, והממוצע ביניהם 
הן ה'ניצוצות'. עתה נעמוד על ההקבלה שלהם 
במדרגות ה'חיות' שגם בהן ישנן שלש דרגות: 

חיות, מיתה, והממוצע ביניהם היא השינה. 

מיתה  של  מציאות  היא  פשוטו  לפי  חברון 
אולם  כלל.  חיות  שם  אין  ולכאורה  וקבורה, 
מציאות  אינה  שם  המציאות  כי  נראה  בעומק 
של מיתה אלא מציאות של שינה, שם קבורים 
"ישיני חברון" )ירושלמי יומא ג, א(. ביאור הדברים 
'אור  בדרגת  הוא  חי  האדם  כאשר  הוא,  כך 
גמור' שכן "חכמת אדם תאיר פניו" )קהלת ח, א(, 
כשהוא מת נסתלק ממנו אור נשמתו וחכמתו. 
הממוצע ביניהם הוא מצבו של האדם כשהוא 
גמור  אור  אינה  ישן  כשהוא  אורו  דרגת  ישן. 

אלא 'ניצוץ' בעלמאיג. 

הגילוי שנגלה ב'חברון' שבה קבורים 'ישיני 
חברון' המקבילה ל'בצר' הוא בכך שיש מציאות 
ל'מוות'-'חושך'  'חיים'-'אור'  בין  ממוצע  של 
והוא מציאות ה'ישן'-'ניצוץ'. עומק השרש של 
אבינו שנאמר  'ישיני חברון' מתגלה באברהם 
בו "מי העיר ממזרח שמש" ו'הציץ עליו בעל 
'ניצוץ'  בדרגת  לו  שנתגלה  הגילוי  הבירה'. 
האיר בו בתחילת בריאתו בהיותו בן ג' שנים, 
למדרגתו  ביחס  כ'שינה'  נחשבת  זו  מדרגה 



אאלפך           מדור מחשבה           חכמהכו

מ"חיד שנים שמסמלות על שלמות  בהיותו בן 
ההארה, כמו רמ"ח איברים המסמלים את הגוף 
'חברון'- מדרגת  היא  זו  מדרגה  בשלימותו. 
של  המציאות  מתגלה  שבה  חברון',  'ישיני 

ה'ניצוצות'.

שרש  'בצר',  למילת  מקבילה  'חברון'  מילת 
המילה 'חברון' הוא ח. ב. ר. ואילו שורש המילה 
אותיות  שתי  ביניהן  יש  ר.  צ.  ב.  היא  'בצר' 
שבין  המתחלפות  האותיות  ר',  ב'  מקבילות 
שני שרשיהן הן ח' צ'טו. הגדרת ההתחלפות בין 
שתי אותיות אלו מלמדת על הקלקול והנפילה 
שנעשה בין הח' שב'חברון' לצ' של 'בצר', והיא 

מרמזת על צ"ח קללות שבמשנה תורה. 

היחס בין ראשו לגופו של עשו 
דברינו נעמוד על נקודה נוספת והיא  לאור 
זו  נקודה  לגופו.  עשו  של  ראשו  בין  היחס 

מאירה בשתי מקומות:

אדם  הם  המכפלה  במערת  הקבורים  א. 
ושרה,  אברהם   - הקדושים  והאבות  וחוה, 
מבואר  בחז"ל   ,- ולאה  יעקב  ורבקה,  יצחק 
המכפלה.  במערת  קבור  עשו  של  ראשו  שגם 
יש לו שייכות  זאת אומרת שלראשו של עשו 
כך,  הוא  הענין  לגופו.  ולא  המכפלה  למערת 
גמור'  'אור  במדרגת  הוא  ישראל  של  ראשו 
ישראל  פניו",  תאיר  אדם  "חכמת  בבחינת 
את  מאיר  ישראל  ראשו של  לי-ראש,  אותיות 
הגוף כולו, ואם כן הגוף הוא במדרגת ניצוצות 
המקבלים אור מהארת הגולגולת. אבל ראשו 
של עשו הוא במדרגת גוף, ואם כן הראש עצמו 
והשגה  בו מציאות  ואין  'ניצוץ'  הוא במדרגת 
של 'אור גמור', לפיכך רק ראשו נקבר במערת 

המכפלה.

גופם  כל  היה  בחייהם  הקדושים  האבות 
אולם  גמור',  'אור  שהוא  'ישראל'  במדרגת 
גופם  אבל  בראשם  נשארה  ההארה  במיתתם 

יד	 מלשון מוח

טו	 חצ, לשון של חצי, חלוקה והפרדה.

'ישיני  קרויים  הם  ולכן  'ניצוץ',  למדרגת  ירד 
ובעומק  במהותו  עשו  זאת  לעומת  חברון'. 
ואין  בעלמא  'ניצוץ'  במדרגת  הוא  השגתו 
מיתתו  לאחר  ולפיכך  גמורה,  הארה  כלל  בו 
גופו  אבל  'ניצוץ',  במדרגת  נשאר  ראשו  רק 
להיקבר  זכה  ראשו  רק  ולכן  מכך,  פחות  היה 

במערת המכפלה. 

של  לגופו  ראשו  שבין  זו  הבדל  נקודת  ב. 
נא  "הלעיטני  ליעקב  כשאמר  גם  ניכרת  עשו 
מן האדום האדום הזה" )בראשית כה, ל(, החילוק 
שבין אדם האוכל לבין אדם שמלעיטים אותו 
באוכל הוא מקומו של הראש באכילה זו. אדם 
האוכל ראשו שותף לאכילה זו, הפה והשיניים 
כדי  אותו  ומרככים  האוכל  לועסים  שבתוכו 
עובר  הוא  מכן  ולאחר  לעיכול,  ראוי  שיהיה 
שמלעיטים  מי  אולם  לעכלו.  כדי  הגוף  לתוך 
אותו באוכל איברי הראש אינם שותפים לעצם 
לגוף.  עובר  האוכל  בו  כלי  רק  והם  האכילה, 
כשישראל אוכל דבר יש בזה מדרגה של 'אור' 
מחמת שימוש הראש בתיקון האוכל והעברתו 
'בצר' מלשון  לגוף, אולם עשו שמדרגתו היא 
'מבצבץ' אינה אור גמור אלא 'ניצוץ' בעלמא, 
באיברי  ולא  בלבד  בגוף  נעשית  אכילתו  גם 

הראש. 

 'בצר'-'רבץ' 
ונראה  'בצר'  במילה  נוספת  הבחנה  ישנה 
החלקים  צירוף  של  משמעות  בה  יש  שאמנם 
המילה  )גם  וצבור,  מבוצר  דבר  להיות  יחדיו 
וצובר  לגוף  הראש  שמצרף  זו  משמעות  בה  יש  'צואר' 
אותם להיות אחד(. אולם יש במילה 'בצר' בהיפוך 

אותיות גם משמעות מצד הקלקול והיא המילה 
'רבץ' מלשון רביצה - "רבץ תחת משאו" )שמות 

כג, ה(. שרש זה מלמד על כבדות וקושי. 

'בצר'  במילת  עשו  של  יותר  העמוק  הגילוי 
לזמן  רביצה  יש  'רבץ',  במדרגת  בעיקר  היא 



כז אאלפך           ערך בצר           חכמה

שבה האדם נח או ישן, אבל יש מדרגת "רבץ 
ומוחלטת  קבועה  רביצה  שהיא  משאו",  תחת 
היא  זו  מציאות  עליו,  הנמצא  המשא  מחמת 
האדם  בה  המוות  למציאות  הקרובה  מציאות 

נשאר במקומו מבלי יכולת לקום כלל. 

יעקב 'אור פנים'-עשו 'ניצוץ היוצא 
לבר'

בא  מלשון  'בצר'  שרש  על  עמדנו  עתה  עד 
צד  ואת  התיקון  צד  את  בה  יש  זו  לשון  צר. 
'צרור'  מלשון  היא  התיקון  בצד  הקלקול, 
הוא  הקלקול  ומצד  הכסף".  "וצרת  'צרורות' 
'מיצר'. אבל שתיהן משמען צר  'צרה'  מלשון 
"ערי  מול  בצורות"  "ערים  המונח  ומצומצם. 
הפרזים", עיר בצורה ענינה שהמקום מצומצם 
וצר ולא ניתן לצאת ולהיכנס ממנו, ואילו עיר 
פרוזה היא מלשון מפורד ומפורר, כלומר דבר 

רחב שניתן לצאת ולהיכנס ממנו. 

העולה  נוסף  צירוף  ישנו  לכך  בנוסף  אולם 
מהאותיות הראשונה והאחרונה ב' ר' הנקראות 
כ'רב' ו'בר'. יעקב אמר "יש לי כל" )בראשית לג, 
פסוק  )שם  רב"  לי  "יש  עשו  אמר  לעומתו  יא(, 

"ישב  היה  הוא  'פנים'-'גו'  של  איש  יעקב  ט(. 
של  איש  היה  עשו  ואילו  כז(,  כה,  )שם  אהלים" 
'חוץ'-'בר' "ויהי עשו איש ידע ציד איש שדה" 
)שם(. עשו עומד כמציאות של איש שדה היוצא 

החוצה. 

ב'  'בצר' יש בה אותיות  שהזכרנו לעיל  כפי 
צ' מלשון 'מבצבץ', 'מבצבץ' הוא ניצוץ היוצא 
החוצה מן האור הפנימי, יעקב "ישב אהלים" 
כשחר  יבקע  "אז   – פנימי  אור  במדרגת  הוא 
'יעקב',  אותיות  'יבקע'  ח(,  נח,  )ישעיה  אורך" 
ואילו עשו "איש ציד איש שדה" הוא 'מבצבץ', 
כלומר, הניצוץ היוצא החוצה מן האור הפנימי. 

נדגיש כי גם אור היוצא החוצה כמו נר חנוכה 
האור  החוצה,  היוצא  מניצוץ  במהותו  שונה 
היוצא החוצה הוויתו כאור פנימי הנמצא כעת 
סביבו,  ומאיר  במקומו  עומד  הוא  שכן  בחוץ 
שיצא  "גץ  כמו  החוצה  היוצא  ניצוץ  אולם 

מתחת הפטיש" )ב"ק סב, ב( כל הוויתו ומהותו 
היא העתקתו והוצאתו מן הפנים החוצה. 

גם  ניכרת  הפנימי'  ה'אור  לגבי  זו  נקודה 
"וכי  המנורה  לגבי  ב(  כב,  )שבת  חז"ל  מדברי 
שנה  ארבעים  כל  והלא  צריך  הוא  לאורה 
אלא  הלכו  לא  במדבר  ישראל  בני  שהלכו 
לאורו? אלא עדות היא לבאי עולם שהשכינה 
שורה בישראל". ביאור הדברים, האור הרוחני 
עיקר הוויתו אינה באור היוצא חוצה לו, אלא 

שהוא קבוע ופנימי במקומו ובהוויתו.

כפי שהדגשנו יעקב הוא האור הפנימי "ישב 
אהלים" ואילו עשו הוא הניצוץ הנעתק ויוצא 
מן האור הפנימי החוצה, וזהו ה'בר' של 'בצר'. 
אולם 'ניצוץ' זה יש בו גם את ה'רב' של 'בצר', 
'מבצבץ' הוא ריבוי של  וזהו ריבוי הניצוצות, 
כל  בעשו  שמתקיימים  באופן  'בץ',  השורש 
ו'בר',  'רב'  'בץ'  'בצר',  של  האותיות  צירופי 
ריבוי של יציאת ניצוצות המבצבצים מן האור 

הפנימי החוצה. 

יציאת עשו לתרבות רעה ביום בו מת 
אברהם

מת  בו  שביום  מבואר  ב(  טז,  )ב"ב  בגמרא 
ועבר  רעה,  לתרבות  עשו  יצא  אבינו  אברהם 
אלו  עבירות  חמש  חמורות,  עבירות  חמש 
קיצרו את חיי אברהם שהיה צריך לחיות ק"פ 
שנים.  קע"ה  בן  בהיותו  מת  ומחמתם  שנים 
לפי  אלו  חז"ל  דברי  עומק  את  להבין  ננסה 

השגתנו עד עתה בשרש 'בצר'. 

ומשמעם  היקף,  מלשון  הן  פ'  ק'  האותיות 
היא שאברהם  זה  של  היקף סביב, המשמעות 
שסיבב  המקיף  אור  גם  ימיו  שנתקצרו  אבינו 

אותו בחייו נתבטל במיתתו. 

מיני  שני  שישנם  בעומק,  הדברים  ביאור 
תיקון  של  יציאה  ישנה  מגבולו,  דבר  יציאת 
כל אדם במציאותו  יציאה של קלקול.  וישנה 
יש לו את עצם המציאות שלו ויש את ההיקף 
שלו, לדוגמא: חז"ל לימדונו )ב"מ י, א( כי האדם 



אאלפך           מדור מחשבה           חכמהכח

קונה כל מה שבד' אמותיו , פירוש הדבר הוא, 
שכן  כמקומו,  נחשב  לו  שמסביב  מה  שכל 
הוא  ובו  ומחזיר,  חפצים  נוטל  הוא  במקומו 
נמצא שההיקף של האדם  ורגליו.  ידיו  פושט 
הוא חלק ממציאותו ועצמותו. יציאה מעצמו 
לתוך הקיפו נחשבת כיציאה של תיקוןטז. אולם 
היא  יציאת הקלקול  יציאה של קלקול,  ישנה 

כאשר יוצא האדם מחוץ להיקפו וגבולו. 

ליציאה של  תיקון  יציאה של  בין  זה  חילוק 
שבע  מבאר  יעקב  ביציאת  גם  מצינו  קלקול 
לחרן, יעקב ביציאתו היו בו שני מיני יציאות, 
הראשונה, לחפש לו אשה בחרן כאשר ציוו לו 
יציאה של תיקון,  זו היתה  יציאה  ואמו.  אביו 
כיציאה  נחשבת  אשה  לחפש  יציאה  שהרי 
והופכת  האדם  מקפת  האשה  ההיקף,  לתוך 
לחלק מעצמותו,  וזוהי עומק כוונת חז"ל ש'כל 
'חומה'  חומה',  בלי  שרוי  אשה  בלא  השרוי 
אולם  האדם.  של  וההיקף  הביצרון  פירושה 
היתה לו כוונת יציאה נוספת והיא בריחה מפני 
עשו אחיו המתנחם לו להרגו, יציאה זו היתה 
על  לענות  באה  היא  שכן  קלקול,  של  יציאה 
יציאה  הפועל  אחריו  עשו  שביציאת  הקלקול 

מחוץ למקומו להרע לאחיו. 

יציאת עשו לתרבות רעה ביום בו מת אברהם 
אירעה מפני שבחיי אברהם היה ה'ניצוץ' של 
בשרשו,  אברהם  שהאיר  לאור  מחובר  עשו 
משמת אברהם בקיצור שנים ולא הגיע לכלל 
ק' פ' - 'היקף' נתבטל אור המקיף שהקיף את 
וחיברו  עשו  של  ניצוצו  את  והאיר  אברהם 
לגבול  חוץ  עשו  יצא  כך  ידי  ועל  למקורו, 
עד  זו  ביציאה  ונתקלקל  אברהם  של  היקפו 

שיצא לתרבות רעה. 

טז	 דוגמא לדבר מצאנו בגמרא )ב"ב יד, א( לגבי ספר תורה שצריך שיהיה אורך היריעה כמו היקפו של הספר לאחר שגוללים 

אותו, ארכו כהיקפו, זהו מפני שההיקף של הדבר מגדיר את עצם המציאות שלו.
יז	 המהר"ל בחידושי אגדות )על מכות יב, א( מאריך בענין זה שהתורה בחרה לעיר מקלט את שלש ערים אלו מפני שאחת מהן 

היא בגובה - "את ראמות בגלעד", אחת מהן בעומק "את גולן בבשן" שנאמר עליה "אמר ה' מבשן אשיב אשיב ממצולות ים" 
)תהלים סח, כג(, והשלישית "בצר במדבר בארץ המישור" שהיא בשיווי.    

יח	 אמנם פסוק זה נאמר לגבי גד שנקבר משה בחלקו, אבל בודאי בעומק ובהרחבה הכוונה בזה שזוהי ירושת עבר הירדן, לרשת 

את מקום קבורת משה.

עשו  בא  היום  באותו  מדוע  יובן  כך  משום 
ודרש מיעקב "הלעיטני נא מן האדום האדום 
היא  הלעטה  לעיל  המבואר  כפי  שכן  הזה", 
בדרגת  שהוא  בראש  משרשו  ה'ניצוץ'  ניתוק 
'אור', וירידתו לכלל 'ניצוץ' המנותק משרשו. 

ביהודה"  "חברון  שבין  להקבלה  עתה  נשוב 
לבין "בצר במדבר", ונבין גם מדוע טעה שרו 

של עשו בין 'בצר' ל'בצרה'. 

ביהודה"  "חברון  בין  נוסף  הבדל  ישנו 
א(  קיב,  )כתובות  בגמרא  במדבר",  "בצר  לבין 
מהי  טרשים,  אדמת  היתה  ש'חברון'  מבואר, 
ראויה  שאינה  סלעים  אדמת  טרשים?  אדמת 
"בצר  היתה  לעומתה  לבנין.  ולא  לזריעה  לא 
מהי  מג(.  ד,  )דברים  המישור"  בארץ  במדבר 
בה  שיש  ארץ  ישרה,  ארץ  המישור"?  "ארץ 

יושר, ארץ שהכל אצלה בשיווייז. 

היא  שב'בצר'  מקלט  העיר  קליטת  עומק 
חברון'.  'ישיני  מדרגת  את  מגלה  שהיא  בכך 
כלומר, ישנן שתי מציאויות של מיתה. האחת, 
הסתלקות גמורה כמו שקיעה. והשנית, מדרגת 
חברון'  'ישני  מדרגת  את  מגלה  חברון  שינה. 
שאינה מיתה גמורה אל 'שינה'. מיתה זו היא 
והיא  לעיל,  שהרחבנו  כפי  'ניצוץ'  בבחינת 
הקדושים  האבות  ודרגת  ישראל  ארץ  דרגת 
של  התנוצצות  משום  בהם  יש  במיתתם  שגם 

האור שבחייהם. 

"חברון ביהודה" ישנה "בצר במדבר",  כנגד 
מהותה של'בצר' שבעבר הירדן כפי שהרחבנו 
חלקת  שם  "כי  משה  קבורת  מקום  היא  לעיל 
מחוקק ספון" )דברים לג, כא(יח. האבות במיתתם 
שינה  מדרגת  שהיא  חברון'  'ישיני  נקראים 
היה  משה  ואילו  שקעה,  שמשם  ו'ניצוץ', 



כט אאלפך           ערך בצר           חכמה

במיתתו כמו בחייו בשיווי גמור, ובשניהם היה 
בדרגת 'אור גמור', "פני משה כפני חמה" )ב"ב 
נס ליחה"  ולא  עה, א(, שהרי "לא כהתה עיניו 

)דברים לד, ז(. 

ביאור טעות שרו של עשו בין 'בצר' 
ל'בצרה'

של  טעותו  על  בעומק  נעמוד  דברינו  לאור 
שרו של עשו שבורח להיקלט ב'בצר', ובמקום 

זאת הוא בורח ל'בצרה'. 

מטרת  שאכן  היא,  בעומקם  הדברים  כוונת 
כפי  בשגגה,  ההורג  לקלוט  היא  המקלט  עיר 
ה'חיות'  מקום  היא  'בצר'  בעומק,  שביארנו 
ליה  דתיהוי  "עביד   - המוות  מן  וההצלה 
חיותא", אך 'חיות' זו היא חיות נמוכה בדרגת 
בה  שאין  הזה  שבעולם  ה'חיות'  וזהו  'ניצוץ', 
כן הבריחה  ואם  'ניצוץ' בעלמא,  יותר מאשר 
בדרגת  ל'חיות'  גמור  ממוות  בריחה  היא 

'ניצוץ'. 

לבוא,  לעתיד  בורח  עשו  של  שרו  אולם 
היא  לבוא  לעתיד  המקלט  שבערי  ה'חיות' 
באורו  המאיר  גמור'  'אור  של  גמורה'  'חיות 
של משה ולא של 'ניצוץ' בעלמא, דבר זה ניכר 
בן  "יובב  השני  אדום  מלך  אבי  של  בשמו  גם 
זרח מבצרה", זריחה גמורה. כאשר בורחים מן 
שבערי  ה'חיות'  מקום  לבוא,  לעתיד  ההריגה 
'ניצוץ' בעלמא.  המקלט תהיה אור גמור ולא 
ממילא כאשר בורח שרו של עשו הוא מחפש 
בבריחתו להאיר באורו של משה רבינו הקבור 
בעבר הירדן, ועליו נאמר "הנך שכב עם אבתיך 
וקם" )דברים לא, טז(, ודרשו חז"ל )מדרש הגדול שם( 
מכאן לתחיית המתים מן התורה. כלומר, משה 
רבינו בתחיית המתים קם בדרגתו הגבוהה של 
חיות ואור גמור, ובעומק נקודה זו מחפש שרו 

של עשו להיקלט ולהינצל מדינו.

נקודה זו רמוזה אף היא בשורש מילת 'בצר', 
מילה זו יש בה משמעות תחתונה של 'מבצבץ' 

יט	 כך הוא בלשונות התרגום והגמרא בכמה מקומות ש'בציר' הוא דבר חסר.

שהוא דרגת 'ניצוץ' כפי שהרחבנו לעיל, אבל 
יש בה גם משמעות גבוהה של 'בה צהר', 'צהר' 
בדרגתו הגבוהה הוא חלון דרכו משתקף אור 

ה'צהרים', וזהו מדרגת אור בהיר וגמור. 

כשחשבו  העגל  חטא  לגבי  הכתוב  לשון  גם 
העם שמשה מת הוא "וירא העם כי בשש משה 
לרדת מן ההר" )שמות לב, א(, ודרשו חז"ל )הובא 
שעברה  כלומר,  שש.  בא   – 'בשש'  שם(:  ברש"י 

שעת הצהרים ועדיין לא ירד משה. לא לחינם 
שהרי  הצהרים  בשעת  לרדת  משה  צריך  היה 
הארתו היא כשהחמה בטהרתה ובשיא תוקפה. 
אולם השטן כשרצה לבלבל את ישראל הראה 
הראה  הוא  מת,  משה  של  דמותו  את  להם 
וזוהי  זה,  שבענין  והחושך  הקלקול  את  להם 
מיתתו של משה היפך חיותו כ"פני חמה" באור 

הצהרים.   

של  שרו  של  טעותו  עומק  את  נבין  מעתה 
עשו, שרו של עשו אינו רוצה להיקלט ב'בצר' 
שהיא 'חיות' בדרגת 'ניצוץ' בעלמא, אלא הוא 
מנסה להיקלט בחיות הגמורה והמאירה. אולם 

בריחה זו מביאה אותו לכלל נפילה ב'בצרה'.

רצ"ב,  היא  בצר  המילה  כך,  הדברים  נבאר 
כלומר, מאתיים ותשעים ושנים, ואילו המילה 
עם  הכל  סך  חמש,  של  תוספת  בה  יש  בצרה 
ותשעים  מאתיים  כלומר,  רצ"ח,  הכולל 

ושמונה, אותיות רצח.

פירוש הדבר, בכתבי רמח"ל מתבאר החילוק 
'בצר'  כי  מבאר  הרמח"ל  ל'בצרה'.  'בצר'  בין 
בו  האופן  וזהו  וחיסרוןיט,  מיעוט  מלשון  הוא 
בתחתונים,  דירה  לו  להיות  שנתאווה  הקב"ה 
צמצם כביכול את הארתו השלמה כדי להביא 
בלשוננו,  הדברים  ביאור  לתכליתו.  העולם 
הארתו  בהסתלקות  הוא  העולם  בנין  ששרש 
השלמה של הבורא והשארת רשימו ו'ניצוצות' 
יציאת  היא  רמח"ל  לדברי  'בצרה'  ואילו  בו. 
בלשוננו,  הדברים  ביאור  לפועל.  הרע  כוח 



אאלפך           מדור מחשבה           חכמהל

פעולת  את  וגם  המיתה,  את  מבטאת  בצרה 
ההמתה – רציחה, שהן יציאת כח הרע לפועל. 
המציאות של 'בצרה' היא 'רצח' כפי שנתבאר. 

האחראי  עשו  של  שרו  כך,  נאמר  מעתה 
מנסה  ישראל,  והריגת  רציחת  על  והממונה 
כפי  הוויתו  שרש  שהן  ה'ניצוצות'  מן  לברוח 
ל'אור' שהוא מקום התיקון,  לבאר,  שהארכנו 
מקום  שהיא  ל'בצרה'  חזרה  נופל  הוא  אולם 
הרציחה. ה'צהר' נהפך ל'רצח', שכן ה' וח' הן 

אותיות מתחלפות המהפכות המשמעותכ. 

 צדיקים מתרפאים בה ורשעים 
נידונים בה

)נדרים  חז"ל  מדברי  נביא  זה  ענין  להלשמת 
ב(  ג,  )מלאכי  הכתוב  שדרשו  מקומות(  ועוד  ב  ח, 

ומרפא  צדקה  שמש  שמי  יראי  לכם  "וזרחה 
לעולם  גיהנם  אין  לקיש,  ריש  אמר  בכנפיה": 
מנרתיקה,  חמה  מוציא  הקב"ה  אלא  הבא 
בה,  נידונין  ורשעים  בה  מתרפאין  צדיקים 
צדקה  שמש  שמי  יראי  לכם  "וזרחה  שנאמר 
ומרפא בכנפיה" ולא עוד אלא שמתעדנין בה 
מרבק"  כעגלי  ופשתם  "ויצאתם  )שם(  שנאמר 
והרשעים נידונין בה שנאמר )שם פסוק יט( "הנה 

היום בא בוער כתנור" וגו'. 

הזה  בזמן  הבנתנו,  לפי  הדברים  ביאור 
שהחמה בתוך נרתיקה היא אינה מאירה 'אור 
'ניצוץ' בעלמא.  גמור' בשלימות אלא בדרגת 
החמה  הקב"ה  יוצאי  לבוא  לעתיד  אבל 
מנרתיקה, ואז הצדיקים יאורו בה באור השלם 
ויתוקנו על ידה, אולם הרשעים שרו של עשו 
]'יובב'  מבצרה"  זרח  בן  "יובב  את  גם  הכולל 
מלשון 'יבבה' וצעקה[ אינם מיתקנים על ידה 
גמור  האור  למקום  ה'ניצוץ'  ממקום  ועולים 
הם  להיפך  אדרבה  אלא  השלמה,  וההארה 
נידונים ויורדים על ידה מ'בצר' שהוא בדרגת 
מדרגת  שהיא  'בצרה'-'רצח'  למדרגת  'ניצוץ' 

כ	 כמו 'חמץ ו'מצה' למשל. 

כא	 כך אמרו בגמרא )סוטה יא, ב( לגבי תינוקי ישראל במצרים שהיו נבלעים בארץ בדרך נס להינצל מן המצרים, שלאחר שהלכו 

המצרים היו 'מבצבצים ועולים' והולכים לבתיהם.

הסתלקות החיות הגמורה.  

'בצר' בירידת הגשמים ובתחיית 
המתים

'בצר'  מילת  משימושי  אחד  שהקדמנו,  כפי 
היא גם בנוגע לשנת 'בצורת', כלומר, מציאות 
נבאר  עתה  דברנו  לאור  גשמים,  העדר  של 

הדברים ביתר ביאור. 

כפי שהזכרנו כמה פעמים במאמר זה המילה 
'בצר' כוללת בתוכה את מילת 'מבצבץ', הזכרנו 
גם שהטיפה יש בה משום 'ניצוץ', שהרי עשו 
כיבד את הטיפה שבא ממנה ומשום כך כיבד 
משום  בהם  יש  הגשם  טיפות  גם  אביו,  את 
צבירה  משמעה  הגשמים  ירידת  'ניצוצות', 
חלקי  כל  צירוף  בבחינת  רבות  טיפות  וריבוי 
במשמעות  ב'בצר'  נכללת  והיא  הניצוצות, 
בריבוי של  יורדים  'בה צרורות', הגשמים  של 
טיפות. נקודה זו היא נקודת התיקון של 'בצר'.

אולם זה לעומת זה עשה האלקים, וישנה גם 
מתגלית  זו  נקודה  'בצר',  של  הקלקול  נקודת 
בשנת בצורת כהטיפות אינן יורדות, בה מתגלה 
שרש 'בצר' בצד הקלקול שלו במשמעות 'בה 
צור', הכל צרור בה ואינו 'מבצבץ' ויורד לארץ. 

בדברי  המבואר  את  נביא  זה  לענין  כהמשך 
חז"ל )שבת פח, ב( שהוריד הקב"ה על ישראל טל 
של תחיה שהוא עתיד להחיות בו את המתים. 
במקום אחר בחז"ל מבואר שהעליה והיציאה 
מן הארץ יש בה בחינת 'מבצבצים ועולים'כא. 
מתחיל  המתים  תחית  של  השורש  כלומר, 

בשרש ב' צ'-'מבצבץ'. 

אולם כפי המקובל לנו מדברי רבותינו יהיו 
בדרגתה  המתים  תחיית  המתים,  תחיות  שני 
הנמוכה השייכת לעולם הזה ולאחריה עתידים 
ותחיית המתים לעתיד  ולמות,  המתים לחזור 
השרש  לעולם.  המתים  יחיו  שלאחריה  לבוא 



לא אאלפך           ערך בצר           חכמה

'מבצבץ'  במשמעות  הנמוכה  בדרגתו  'בצר' 
הוא השרש השולט בתחית המתים הראשונה 
שבעולם  המתים  בתחית  אולם  הזה.  שבעולם 
שהוא  'בצר'  של  העליון  השרש  ישלוט  הבא 

'בה-צהר', שמשמעו הארה שלמה וגמורה.

המובא  את  נביא  הדברים  להמתיק  כדי 
זצוק"ל  אבוחצירה  יעקב  )לרבנו  בינה  אלף  בספר 
בעל אביר יעקב( שמסופי תיבות של מילת 'בצר' 

במילוי )בית-צדי-ריש( עולה המילה 'שית'. כוונת 
שייכת  'בצר'  שהמילה  השגתנו  לפי  הדברים 
מגדירים  שהן  שנין'  אלפי  ל'שית  במקורה 
בעומקם את סיום העולם הזה ותחילת העולם 
הבאכב. כאמור לעיל נכללים בשרש 'בצר' על 
שתי דרגותיה שתי תחיות המתים, זאת שבסוף 
'מבצבצים  'ניצוץ'-  בדרגת  הזה שהיא  העולם 
מדרגת  שהיא  הבא  שבעולם  וזאת  ועולים' 

ההארה השלמה 'בה-צהר'.        

'בצר'-'רבץ' של קלקול ושל תיקון   
גם  הוא  'בצר'  שרש  לעיל,  המבואר  כפי   
את  רק  הזכרנו  לעיל  'רבץ',  במשמעות 
המשמעות של 'רבץ' מצד הקלקול שבה "רבץ 
את  מסמלת  בהיותה  כלומר,  משאו",  תחת 
כבדות  מחמת  אחד  במקום  והרביצה  המוות 
המשא "כי עפר אתה ואל עפר תשוב" )בראשית 
דרגת  היא  מיתה  במשמעות  רביצה  יט(.  ג, 

נופל  כשהוא  'ניצוץ'  שכן  שב'בצר',  ה'ניצוץ' 
לארץ הוא נכבה ומת. 

העליונה  המדרגה  על  נעמוד  עתה  אולם 
'בצר'-'רבץ', והיא המדרגה העתידה  שבשרש 
"לדעת בארץ דרכך"  לבוא,  להתגלות לעתיד 
בתחתונים.  דירה  לו  להיות  הקב"ה  נתאוה   –
להתגלות  העתידה  ההארה  היא  זו  רביצה 
חז"ל  בדברי  רמוזה  זו  נקודה  לבוא.  לעתיד 
על  השמים  מן  היורדת  שהאש  ב(  כא,  )יומא 

המזבח היתה רבוצה כארי. הרביצה המוארת 
כאן היא דרגת התיקון של 'בצר'-'רבץ', 'אריה' 

כב	 כמבואר רבות בכתבי רמח"ל בכמה מקומות.

בשרש 'יראה' ו'ראיה'. 

עיקר הגילוי של הקב"ה שנתאווה להיות לו 
והגילוי  המקדש,  בבית  הוא  בתחתונים  דירה 
הגדול של שכינת ה' במקדש הוא בירידת האש 
מן השמים רבוצה כארי. ירידת אש זו בדמות 
אריה רובץ הוא התיקון השלם של שרש ה'בצר'. 
בעולם  ה'ניצוץ'  שבחינת  לומר  ניתן  בעומק 
גמורה  אש  כשיורדת  לשלמותה  מגיעה  הזה 
מן השמים באופן של 'רבוצה כארי'. כשתאיר 
ההארה השלמה יחזרו העולמות כולם לעלות 
מתתא לעילאה, ואז ישוב הקב"ה להתאוות לו 
לדירה בתחתונים בגאולה השלמה בב"א.           

    

 .ב-צ בצר–בלבביפדיה מחשבה  
מספר שיעור בקול הלשון  34360094



אאלפך           מדור מחשבה           חכמהלב

 סוגיות במחשבה 
בצר

חומה  בצרת  ערים  אלה  כל   – ה  ג,  דברים, 
גבהה דלתים ובריח. וכתב בספר השרשים )ערך 

בצר( וז"ל, ענין חוזק, עכ"ל.

וכתב המהר"ל )חידושי אגדות, מכות, יב, ע"א( וז"ל, 
המישור מיוחד למדת הדין, שהרי כך ענין מדת 
את  מג(  ד,  דברים,  מקלט,  ערי  )גבי  שאמר  וזה  הדין. 
בצר במדבר, בארץ מישור. וידוע ענין המדבר, 
שם  ויורה  ידוע.  כאשר  הדין,  למדת  שמתיחס 
כדכתיב  חוזק,  מלשון  בצר  שנקרא  המקום 
ערים גדולות ובצורות, שר"ל ערים חזקות, ואין 
מתייחס החוזק רק למדת הדין, שכל דין יש בו 
הוא  האמת  אבל  וכו'.  החזקה,  ידו  והוא  חוזק, 
הוא  שאין קליטה מצד מדת הדין החזקה אשר 
הוא  הקליטה  רק  עיי"ש(,  בצרה,  )ונקראת  אדום  כח 
בצר, ואין זו מדת הדין שיש לאדום שהוא יוצא 
בצרה  ולכך  הש"י,  אל  קרוב  ואינו  השיעור  מן 

אינו קולט, עכ"ל.
ושמורה,  חזקה  בצורה  עיר  היא  ובפשטות 
וכן  בתוכה,  שיושב  מה  על  שומרת  היא  ולכך 
מגינה על הרוצח בשגגה, כי מהות עיר כזו היא 
אמת  בשפת  נוסף  ביאור  ועיין  והבן.  שמירה, 

)מסעי, תרל"א(.

וז"ל,  ג(  יריעה  ו,  )חוברת  שלמה  ביריעות  וכתב 
צד  על  האחד,  מינים.  שני  העצמי  בחוזק  יש 
צד  על  המזיגה.  דבר  על  והשני  ההרכבה, 
מהם  שהורכב  הדבר  כשחלקו  הוא  ההרכבה 
מין  שנמצא  כעין  בזה,  זה  ומקושרים  מדובקים 
עץ חזק מחמת שחלקי הרכבתו אדוקות זה לזה 
הבלתי  המתכות  מיני  וכן  ספוגיי,  ואינו  ביותר 
ועיקר  בצר.  שם  הונח  החוזק  זה  על  ספוגיי, 
התועלת על זה מן החוזק נאמר בבחינת הסביבה 
והשמירה מן ההפסד, שהדבר המבוצר אינו נוח 

ליכבש ולהתקלקל, עכ"ל.
וזהו סוד צבור, כמ"ש ביוסף תהלות )תהלים, קנ, 
ו( וז"ל, בינונים צדיקים רשעים, ר"ת בצר, עכ"ל. 
והבן שגנוז בה כח של צבור, כח של מבצר, והבן.
ובשורש זהו התוה"ק שבה כלול הכל, וכמ"ש 
)מכות, י, ע"א( א"ר יוחנן, מנין לד"ת שהן קולטין, 

שנאמר את בצר במדבר וגו', וכתיב בתריה וזאת 
התורה. והיינו כי כל אחד מישראל, לעצמו הוא 
יחיד, אולם כאשר עוסק בתורה, שיש בה ששים 
אזי הוא נעשה  כנגד כל ישראל,  ריבוא אותיות 
בצר  מעיר  זאת  לומדים  דייקא  ולכך  כצבור, 

שקולטת, והבן.



מדור

רל"א
שערים

 צירוף 
  ב-צ / ב-ר / צ-ר





לה אאלפך           ערך בצר           חכמה

ב-צ

עיין רש"ר הירש )נשא, פ"ז פסוק ג' ד"ה עגלת צב( 
"צב" קרוב אל סבב, והוא מורה כנראה על מחיצות 
המקיפות את חלל העגלה והמגינות על האנשים או 
 – וזהו צורת בצל, בצ  על החפצים שבעגלה, עכ"ל. 
ל, מחיצות המקיפות. ובעומק נקרא כן מלשון נצב, 
עומד על עמדו, כמ"ש )בראשית לב, ז( "והנה קמה 
אלומתי וגם נצבה". ויתר על כן עומד בקומתו, וכך 
אמרו בזוה"ק )פנחס, רמב, ע"ב( והנה קמה אלומתי 
שם,  רש"י  וכמ"ש  מעומד.  תפילה  דכך  נצבה,  וגם 
עמדה  על  לעמוד  נצבה  וגם  נזקפה,  אלומתי,  קמה 
בזקיפה ועיי"ש בשפתי חכמים, וגם נצבה, לעמוד כן 
תמיד כן על עמדה בזקיפה. והוא בחינת מבצר, עומד 

על עומדו בתוקף.

לשורש  התקשרות  הוא  בזקיפה  עמידה  ומהות 
העליון, וכיון שנקשר לשורשו העליון ע"י כן שורשו 
העליון אוחזו, ודין גרמא ליה לעמוד תמיד בזקיפה. 
יב( והנה סולם מוצב ארצה וראשו  וזש"כ )שם כח, 
והיינו  וגו'.  עליו,  נצב  ה'  והנה  וגו'  השמימה,  מגיע 
נקשר  השמימה  מגיע  וראשו  לתתא,  ארצה,  מוצב 
לשורשו העליון, ומכח כך נצב ארצה. ולכך מיד כתיב 
והנה ה' נצב עליו, והיינו שנגלה שורש הכל ה' ית"ש 
שמכחו הוא נצב ועומד תדיר. והוא בחינת אצבע צב-
אע, שע"י אצבע מחוי לשורשו כמ"ש בשלהי בתענית 
לו,  קוינו  ה'  זה  ואומר  באצבעו  מראה  אחד  שכל 
והיינו שעי"כ נקשר לשורשו, ואזי ה' נצב עליו. והוא 
בחינת שם צבאות, שהוא ית"ש נצב על נבראיו. והוא 
בחינת ביצה, צב-יה, כי הנולד הגמור באפרוח נעשה 
בריה לעצמו ונבדל משורשו, אולם הביצה אינה ולד 
המולידה.  מקורה  משורש  נתנתקה  לא  ועדיין  גמור 
צבי,  בארמית  ונקרא  רצון,  בחינת  הוא  הכל  ושורש 
גדרי הרצון.  ניצב, כפי  ידו הכל  כי הרצון על  רצה, 
וכאשר הרצון מתפשט לתתא, רצון-רץ, נעשה לתתא 
פרוד, בחינת רצ-צר, הפרטים נעשים כצרות זו לזו, 
הארת  מכח  אולם  הפרוד.  עומק  בהם  מושרש  ובזה 
אור  והוא  ק-צב.  קבץ,  קיבוץ  נעשה  "צבי"  הרצון, 
הגאולה, מקבץ נדחי עמו ישראל, וזהו בחינת בצר, 
נעשה  ואזי  יחדיו.  העיסה  חלקי  כל  צירוף  ק,   – בצ 
מן  אחד  שכל  ש-צב,  שבץ,  שיבוץ,  משבצת,  בחינת 
במקומו,  ומשובץ  ועומד  מסתדר  שנקבץ  הפרטים 

לפי הארת השורש. וכן לבוש העשוי מבוץ, בצ – ו, 
פשתן, שגדל בד בבד. אולם בלבוש בוץ משובץ כל 
בחינת  זו  והארה  בוץ.  של  יופיו  ונגלה  כראוי,  חוט 

צהוב, צב-הו, בחינת "צהבו פניו", צהוב הארה.

נבוכדראצר,  ע"י  ונעשה  הגלות,  הוא  כן  והיפך 
וניתוק  זו,  יציבות  לבטל  שבא  בקרבו,  צב  אותיות 
בנ"י מארצם. והוא בחינת חצב דקלקול, חצב, ח-צב, 
מנתקם מן מקום יציבותם. ודבר המבעבע אינו יציב, 

בצ – ע.

ויש  כנ"ל,  השורש  הארת  מכח  יציבות  שיש  והבן 
יציבות מכח דבקות בארעא, בחינת "והארץ לעולם 
ודבק  שרובץ  ר-צב,  רבץ,  בחינת  והוא  עומדת". 
בארעא. וכאשר בוצרים הפרי, הפרי מתנתק ממקום 
כמ"ש  מצבה  בחינת  והוא  ה.   - בצ  בצר,  יציבותו, 
אצל יעקב ועוד, שענינה לקבץ את כל החלקים מצד 
המת,  ע"ג  שנותנים  מצבה  וזוהי  בארעא.  קביעות 
בחינת  וזהו  בארעא.  שנתפזרו  חייו  חלקי  כל  לקבץ 
בצר, בצ-ק, שתחילה יש מים וקמח, וכל גרגיר בקמח 
עומד לעצמו, אולם ע"י תערובת במים ולישה נעשב 
בצר שמצרף את כל החלקים יחדיו. היפך בצע, צב-

ע, שמחלק הדבר לחלקיו.

ע"י  שנעשה  במשכן  מתגלה  זו  הארה  ושלמות 
בצלאל, צב-לאל, כלומר מצורף ע"י התקשרותו לאל, 
אליו ית"ש. ויתר על כן מתגלה בא"י שלמטר השמים 
תשתה מים, היפך בצורת, שנתנתק ממקורו. וכח זה 
יכניע את שרו של עשיו שעתיד לבא מבצרה, כמ"ש 
מי זה בא מבצרה וגו', ואזי יתגלה "צבי ואתרעי בן", 
ויתגלה היציבות השלימה. והוא ע"י חיבור הוי"ה- 

אדנות גימטריא צב עם הכולל.  

	

אבצן,  זה:  מאמר  המרכיבות  התיבות  שרשי 
בץ  בוצץ,  בצרה,  בצר,  בצע,  רבץ,  קבץ,  אצבע, 
בצורת,  צבאות,  צבא,  עצב,  בלשאצר,  )ביצה(, 
בצל, בצלאל, בצק, חצב, נצב, יצב, מבצר, מצבה, 
שבץ,  יעבץ,  בוץ,  צהוב,  קצב,  נבוכדראצר,  צבי, 

צבעון.



אאלפך           מדור רל"א שערים           חכמהלו

ב-ר

ברית, בר-ית. וברית היינו חיבור מבורר, בר לשון 
וח,   – בר  בחור,   – בחינת  והוא  בהרת.  בהיר,  ברור, 
לשון ברירות, מובחר. וכן בכור, בר – כו, יש בו דין 
יה,   – בר  בירה,  זהו  מקום  ובבחינת  ברירות.  יכיר, 
בית מבורר ומובחר. ומקום הברית, אות ברית קודש 
מגופא",  "לבר  הנקראים  אדם,  של  רגליו  במקום 
ברית  אות  של  ותחילתו  בר-חוץ.  לחוץ.  כנודע, 
כח  נתגלה  ושם  טו-בר.  טבור,  כנודע.  בטבור  קדש 
מלשון  ברכה  הנקרא  באדם,  וההרחבה  ההתפשטות 
זו  המשכה  וכאשר  בר-ך.  ברך-  המשכה.  הברכה, 
"ברה  לצדיק",  זרוע  "אור  בבחינת  זהו  אזי  טהורה, 
כי  בר-ק.  ברק,  וזהו  ברור.  לשון  ברה  כחמה", 
התערובת יוצרת החשכה, והברירות אורה. ובשורש 
הוא אור ובהתפשטותו מים )בחינת אמ"ר, אור, מים, 
רקיע(, וזהו באר. לשון ביאור, בירור אור, ולשון באר 
מים. באר, בר-א. וכן בור מים, בור, בר-ו. ואזי מטיפה 
זו נעשה עובר במעי אמו, עובר, עו-בר. והולד הנולד 
בראשונה נקרא בכור, בר-כו. ועיקר גילוי זה נמצא 
 - רחל  של  והתפשטותה  בשורש,  יוסף,   – רחל  אצל 
בלהה, ר"ת ב"ר. )והשורש ברבקה, בר-קה( וכן אצל 
זו  ראובן שהיה בכור. ראובן בר-און. ופעמים טיפה 
רקבון,  מסרחת,  טיפה  ונעשית  באם  נקלטת  אינה 
רקב, בר-ק, היפך ברור. וכן אצל כל אדם בסופו שבא 
אל מקום קבורתו, קבר, בר-ק. וזהו בחינת בסר, בר – 

ס, היפך הבר, ברור, ישנו סיתום. בר – סתום.

לבר,  יוצא  וכאשר  מאוחד,  הכל  שבפנימיות  והבן 
וזהו  ריבוי,  לשון  בר-רב,  וזהו  ריבוי.  נעשה  לחוץ, 
לשון רבבה, מנין ריבוי הגמור. וכן פירות המחוברים 
לקרקע, סדנא דארעא חד הוא, ומחבר כל הפירות, 
וכאשר  צ.   – בר  בצר,  ריבוי,  נעשה  נבצרים,  וכאשר 
רב- ריב,  מכך  נעשה  שבו,  הרע  ניצוץ  מתגלה  ח"ו 
נקרא  וכח המפריד  רב-עיה.  עבירה,  בחינת  והוא  י. 
חרב )היפך חבר, חיבור(, רב-ח. וכאשר זהו בתיקון 
זהו בחר, בוחר בטוב ומפריד הרע. והבן שיש בחינת 
ועיקרו  ש-בר.  שבר,  בחינת  והוא  גמור,  פירוד 
רב-אע.  ארבע,  הארץ,  כנפות  לארבע  התפזרות 
והיפוכו חבר, ח-בר, שמחבר כל החלקים, והוא מקום 
קבורת האבות, חברון. וכן בריח, בר-חי, שמבריח מן 
בחינת  והוא  הנפרדים.  כל  ומחבר  הקצה  אל  הקצה 
במקום  תערובת  ע"י  פרוד  בחינת  ויש  בר-צ.  צבר, 
רב-ע.  ערב,  תערובת,  חלקיו.  נפרדו  ועי"ז  אחד 
עמוקה  חמה  מראה  הת,   – בר  דקלקול,  בהרת  וזהו 
מן הצל, תערובת של אור וחשך, אור וצל דקלקול. 

וזהו בער, אש בוערת, מחד יש בה אור, אולם מאידך 
נעשה אפר, פרוד.

לד'  גלות  בחינת  הוא  גמור,  פירוד  שבחינת  והבן 
כנפות הארץ כנ"ל, וזה בחינת נבוכדראצר, נבוזראדן 
לגלות.  שורש  בר,  אותיות  בהם  שיש  להם  והדומים 
שבלל  סנחריב  בחינת  הוא  תערובת  בחינת  משא"כ 
חז"ל  כמ"ש  כן  ונקרא  וערבבם.  יחדיו  האומות  את 
ד-בר.  דבר,  באדם,  דיבור  כח  יש  כי  ריב.  שסיחתו 
פיך  "פתח  בבחינת  הוא  עליון  דיבור  זהו  וכאשר 
ויאירו דבריך", בחינת ברירות, וזהו הדיבור שמוציא  
פרי המחשבה והרצון לבר, לחוץ, וע"ד כלל לזולתו. 
וכאשר  אותיות.  כ"ב  של  תערובת  יש  בדיבור  אולם 
נופל לקלקול נעשה עירוב דקלקול בחינת סנחריב, 
שסיחתו שיחה - דיבור של ריב. וכל זאת מכח דעת 
המתגלה בפה, דעת–ערוב דקלקול. והנה כתיב "דבר 
שלבר  אלו  על  שולט  הדיבור  מכח  שלטון",  מלך 
ממנו. ושם נעשה שורש הריב, חלוקת המלוכה, בין 

ירבעם ורחבעם שיש בשמותם אותיות רב.

ריב,  נעשה  קלקול  בחינת  מתגלה  כאשר  והנה 
ריבוי הארה מעל  בחינת שרב, ש-רב,  הוא  בשורשו 
הוא  דתיקון  הארה  זו  כאשר  אולם  הכלי.  גבולות 
האיר  מי  עליו  שנאמר  בר-אהם,  אברהם,  בחינת 
כצאת  נאמר  דתיקון  חמה  הארת  ועל  צדק"  ממזרח 
ויציאה  מבורר,  אור  ג-בר.  גבר,  בגבורתו,  השמש 

לחוץ בשלמות.

ירבעם,  טבור,  זה:  מאמר  המרכיבות  התיבות  שרשי 
נבוזראדן,  מכבר,  נבוכדראצר,  חברון,  דרבן,  רחבעם, 
בחר, אביר, אביתר, אבנר,  סנחריב, עכבר, קרבן, רגב, 
ארבע,  ארבה,  קבר,  חרב,  עבר,  ברכה,  אברהם,  אבר, 
ברד,  בקר,  ברית,  בכור,  בור,  באר,  חבר,  שבר,  רעב, 
ברח, בשר, גבר, גיבור, כגר, דביר, דבר, דיבור, בהיר, 
בחור, בחירה, חרבה, בכורים, בלאשצר, עבר, עבירה, 
ברזל,  ברור,  ברה,  קרב,  בר,  בער, בצר,  בעור,  עיבור, 
רבקה, רחוב, בריה, ברי, ריב, ברנע, ברק, בתר, גביר, 
ערבה,  ערב,  עברי,  מבשר,  מבצר,  כרובים,  דבורה, 
זרובבל,  עורב,  מדבר,  בישר,  ארב,  רחב,  קרב,  ערבון, 
צבר, רכב, כביר, מערב, ראובן, רבבה, רבע, רהב, רקב, 

חורב, חרבונא, שרב, שרביט, בהרת, בירה, בסר.



לז אאלפך           ערך בצר           חכמה

צ-ר

המקום  שהוא  מפני  כן  ונקרא  צר-או.  צואר, 
צמצום.  לשון  צר,  וזהו  אדם.  בקומת  ביותר  הצר 
להיות  הצינור  דרך  כי  צר-יון,  צינור,  והוא מהות 

דק וצר, היפך נהר, רחובות הנהר, היפך צר רחב.

מתפשט,  טבעו  מצד  החומר  כי  צורה,  וזהו 
ומצמצמת  החומר  גבולות  את  מצירה  והצורה 
צרעת,  מצורע,  וזהו  ק-צר.  קצר,  בבחינת  אותו, 
כי המצורע מצומצם מלבוא אל המחנה,  צר-עת, 
ומסולק ומצומצם משלוש מחנות. וכן עבד נרצע, 
תחת  משועבד  נעשה  שנרצע  ע"י  כי  רצ-ע.  רצע, 
ובבחינת  לחפשי.  יוצא  ואינו  בצמצום  אדונו  ידי 
נפש זהו רצוץ, רצ-וץ, נפש כנועה. וכן רבץ, רצ-
נעתק  צר,   – ב  בצר,  והיפוכו  על מקומו.  כנוע  ב, 

ממקומו.

מב-צר,  מבצר,  זהו  מקום,  בבחינת  וצמצום 
וכן  גבולותיו.  את  ומצמצם  סביב  חומה  שעושה 
גבולות  היא  ח-צר,  חצר,  הבית,  שסביב  חצר 
הוא  מהם  אחד  מקלט  עיר  וכן  הבית.  התפשטות 
שאי  מבצר  מעין  הוא  מקלט  עיר  כי  ב-צר,  בצר, 

אפשר לו לצאת ממנה עד מות הכהן הגדול.

הגמור בנפש הוא רציחה, רצח, צר- והצמצום 
ח. ולכן יש אותיות צר בנבוכדנצר, וכן בלטשאצר, 
צר  בדבר  לרצוח  והדרך  רוצחים.  היותם  שם  על 
משה  אצל  כמ"ש  להרוג,  בפה  כח  יש  וכן  וחד. 
הרע  לשון  מספר  כך  ומעין  אומר.  אתה  הלהרגני 
חז"ל,  כמ"ש  צפור,  בחינת  והוא  שלשה,  הורג 
חרצב,  לשונו.  חרצובות  בבחינת  ודיבורו  צר-פו. 
חב-צר. ובתיקון מתהפך, כמ"ש נצר לשונך מרע, 
)והיפך צרח, צר-ח(, והיינו שמצמצם פיו  נצר, נ-צר 
מדיבורו ושותק. וצמצום חלקי הוא בבחינת צעיר, 
נתפשט  ואינו  מצומצם  עדיין  הצעיר  כי  צר-עי, 

בהתחברותו לאנשי העולם.

והיפך דבר צר שהוא עומד לעצמו ולכך בלתי 
חיבור  היינו  צרור,  בחינת  יש  לזולתו,  מתפשט 
חיבור  בבחינת  צר-ור.  וצרים,  קטנים  חלקים 
בידך.  הכסף  וצרת  כתוב  שע"ז  לפרוטה,  פרוטה 
וזהו צרוף, צר-וף, מצרף החלקים. והכח שמצרפם 
הוא היפוך צר לרץ, צר אינו מתפשט לזולתו, רץ 

מתפשט לזולתו. וזהו בחינת רצון, רצ-ון, בבחינת 
פרץ,  וזהו  לאחיו.  ומצורף  רוצה  אחיו",  "רצוי 
והתפשטות  ריצה  נעשה  הפירצה  שע"י  פ-רץ, 

לזולתו.

וזהו חצוצרה, חצוה-צר, שנועד לאסוף המחנה, 
לעשותם צרורים זה עם זה. ועיקר בחינה זו שכל 
ארץ,  ישראל,  בארץ  הוא  זה  עם  זה  צרורים  העם 
עליה,  ישראל  רוב  כאשר  דיניה  ושלמות  א-רץ, 

היינו שצוררת בקרבה את רוב ישראל.

בחינת  זהו  יחד,  החלקים  כל  מצורפים  וכאשר 
צור, צר-ו, ונעשה בחינת חוזק ותוקף. ויתר על כן, 
הפיזור שורשו בחשך, כי בחשך נראה הכל כנפרד. 
בבחינת  הדברים,  צירוף  ונגלה  נראה  באור  אולם 
מצורפים  כאשר  באור  ואזי  חבירו.  את  משיכיר 

החלקים נעשה בחינת יצהר, יה-צר.

אוצר,  זה:  מאמר  המרכיבות  התיבות  שרשי 
אליצור, אצר, עצר, רבץ, חצר, רצח, בצרה, חצור, 
חצוצרה, מצער, חרץ, בלטשאצר, מערצה, מצור, 
צנור,  צהרים, צואר, מרצע, עצרת, פרצות, צמר, 
צוער, בציר, בצר, צרור, צפרדעים, צפרן, תרצה, 
יצהר,  מלצר,  מבצר,  יצר,  ברצי,  רצון,  חצרוני, 
צור,  מצור,  מצר,  פצר,  מצרע,  מצרים,  יצהרי, 
פרוצה, פרצי, צרעה, צרעת, צרפים, צפירה, צריח, 
חצצרה,  חצור,  קוצר,  צרר,  רחצה,  קצר,  קציר, 
חצרון, רצוץ, רצפה, נבוכדראצר, נצרת, עריצים, 
צפור,  צור,  צירם,  ציער,  ציר,  צחר,  מצור,  צופר, 
שראצר,  רצף,  רצע,  צפיר,  רצוץ,  שנאצר,  רצוי, 
חצור, חצצרה, חציר, חצרן, חרצבות, צרף, יצחר, 
חצרמות, כצר, כצרור, עצר, ששבצר, נבוכדנאצר, 
נצר, צור, פדהצור, מצור, צוריאל, צורישדי, צורף, 
צרויה,  צורי,  צחר,  צנתרות,  צמרת,  צהר,  צוער, 
צר,  צרור,  צרפת,  צרף,  ציר,  צעיר,  צפר,  צרוע, 
רצין,  רחץ,  ערוץ,  צרבת,  צרח,  צרר,  רצון,  צער, 
פרץ, צרי, שרץ, הרצוץ, ארץ, חרוץ, רצוא, רחץ, 

חרץ, שרץ, פריץ, פרץ, עריץ.





מדור

קבלה
 בלבביפדיה קבלה

 בצר
 מילון ערכים בקבלה 

 בצר





מא אאלפך           ערך בצר           חכמה

 בלבביפדיה קבלה 
בצר

אור א"ס
זמם  אשר  כל  ממנו  יבצר  לא  בבחינת  א"ס 
הפלגה  בדור  בקלקול  מ"ש  היפך  לעשות, 

)בראשית, יא, ו(, וכדלהלן.

צמצום
ויש  ודו"ק.  צם-צם,  וצמצם,  ב-צר.  בצר, 
וכתב  יט, לה(.  )יהושע,  "צר"  עיר מבצר הנקראת 
הרד"ק )ספר השורשים, ערך בצר( שי"א שמלת בצר 
תוספת  אינה  שבראשיתה  ב'  אות  צר,  מלשון 
וז"ל,  )ואתחנן(  וכתב בצמח צדיק  אלא עצמית. 
על  וצער  בצרה  תמיד  שיהיה  במדבר,  בצר 
עכ"ל,  במדבר,  כמנין  שהוא  אברים  הרמ"ח 
יריעה ד(  ד,  )חוברת  ביריעות שלמה  וכתב  עיי"ש. 
וז"ל, ו"בצור", הוא על דרך רחוק מלשון בצר 
לי אקרא )תהלים, יח, ז(, עכ"ל. וכתב שם )חוברת יא, 
ריהטא  לפום  בצר, שנראה  וז"ל, מלת  י(  יריעה 

שהוא ג"כ מלשון חסרון, כמו ועתה לא יבצר 
מהם )בראשית, יא, ו(, ולא יבצר ממך מזימה )איוב, 
וסגירת  מניעה  לשון  הוא  באמת  אבל  ב(,  מב, 

ור"ל  בצורות.  וערים  מבצר  מן  מושאל  דבר, 
שנבצר הדבר ונסגר מבלי שיכולין לבוא אליו 
כסגור במבצר שאינו יכול לצאת, עכ"ל, עיי"ש.

קו
נב(  כח,  )דברים,  וכתיב  בטחון.  כדי  עד  תקוה 
חמתיך הגבהת והבצרות אשר אתה בטח בהם.
וכתיב )ישעיה, כד, ד( כי היית מעוז לדל מעוז 

לאביון בצר לו מחסה מזרם צל מחרב וגו'.

עיגולים
סביב,  חומה  מבצר,  עיר  וזהו  סביב.  חומה 
גבהה.  חומה  בצרת  ערים  ה(  ג,  )דברים,  כמ"ש 
וכתיב )ירמיה, ו, ט( השב ידיך כבצור על סלסלות, 
וז"ל, החוזר והולך בכרם ומשיב  )שם(  ופרש"י 
מסלסל  חכמים  ובלשון  העוללות,  לבקש  ידו 

ועיין  מעגלית.  תנועה  והיינו  עכ"ל.  בשערו, 
נגעים )פ"א, מ"ה; פ"י, מ"ב(.

ובצר שהוא מערי מקלט שבגלעד, גל-עד. 

יושר
כתיב )יהושע, כ, ח( בצר במדבר "במישר" וגו'. 
וז"ל,  ע"א(  יב,  מכות,  אגדות,  )חידושי  במהר"ל  וכתב 
והכתוב הוא מבאר כי העיר הזאת היא במישור 

ושווי, עכ"ל, עיי"ש.

שערות
בצר במילוי עולה אלה אלופי אדם למשבתם 
)בראשית, לו, מג(. ובמלכי אדום כתיב )שם, שם, לג( 

וכן כתיב  יובב בן זרח מבצרה.  וימלך תחתיו 
)שם, מב( אלוף מבצר. וכתב במלבי"ם )ישעיה, כה, 

יב( וז"ל, שנקראת בשם בצרה, על שהיתה עיר 

מבצר, עכ"ל.
ועל שרו של עשו כתיב )ישעיה, לד, ו( זבח לה' 
שלש  ר"ל,  אמר  ע"א(  יב,  )מכות,  ואמרו  בבצרה. 
דכתיב  לטעות,  רומי  של  שרו  עתיד  טעיות 
מי זה בא מאדום חמוץ בגדים מבצרה, טועה 
שאינה קולטת אלא בצר, והוא גולה לבצרה, 
)נח, ע"ב( שבצר מא"י, ובצרה  עיי"ש. ועיין ע"ז 
תרס"ז,  )בראשית,  אמת  אמרי  ועיין  הוה.  חו"ל 

בתחילתו(.

אזן
כתיב )בראשית, יא, ו( ועתה לא יבצר מהם כל 
אשר יזמו לעשות, הבה נרדה ונבלה שם שפתם 

אשר לא ישמעו איש שפת רעהו.

חוטם
והיפוכו  כנודע.  תוספת,  בחינת  בולט,  אף, 
נעשה  דפרדשקא,  נוקבי  תרי  ושורשו  חסרון. 
נוסף, ב' נקבים. ותרגום לא תגרעו  בו חסרון 

ממנו )שמות, ה, ח(, ולא תבצרון מיניה.



אאלפך           מדור קבלה           חכמהמב

פה
כתיב )בראשית, יא, ו( הם עם אחד ושפה אחת 
לכלם וזה החלם לעשות ועתה לא יבצר מהם 
שם  ונבלה  נרדה  הבה  לעשות,  יזמו  אשר  כל 

שפתם וגו'. 

עינים - שבירה
מאפרים.  מבצר  ונשבת  ג(  יז,  )ישעיה,  כתיב 
ופירש  במבצריה.  וחוח  יג(  לד,  )ישעיה,  וכתיב 
והשממה,  החרב  כארץ  וז"ל,  )שם(  באברבנאל 

עכ"ל.
ר"ת  צדיק,  רשע  בבלע  יג(  א,  )חבקוק,  וכתיב 
בצר. ומלך יובב בן זרח מבצרה, בא אחר מלך 
"בלע", ודו"ק. וכתב הרמח"ל )אדיר במרום, מאמר 
כי  ובצרה,  בצר  ז"ס  והנה  וז"ל,  מלכין(  ז'  ביאור 

מן ההעלם  בצר הוא בחינת התולעת הנמשך 
הזה, והוא עתיד לישאר, והוא מציל את בנ"א 
עליהם,  הס"מ  שליטת  מפני  בשוגג  החוטאים 
בסוד התיקון היוצא סוף סוף מזה. אך בצרה 
הוא בחינת הרע עצמו הנמשך מן ההעלם הזה 
הצריך ליאבד וכו'. וכבר שמעת שעקר חטאו 
של ס"מ הוא בסוד בצרה זאת, אך הוא טועה, 
כי בצר הוא חלק התיקון ולא בצרה, והיא אינה 

מצלת, עכ"ל, עיי"ש בהרחבה. 

עתיק
וא"א  ובעתיק  נקבה,  ובצרה  זכר  בצר  הנה 
כולו אחד, והוא שורש טעותו של שרו של עשו 

שהחליף בצר בבצרה. עיין מכות )יב, ע"א(.

אריך
אמרו )ב"ב, פא, ע"ב( כר' יוסי בר חנינא, דאמר 
בצרן ושגרן ביד שליח ומת שליח בדרך, מביא 
עד  והבאת,  ולקחת  דכתיב  מ"ט  קורא,  ואינו 
שתהא לקיחה והבאה כאחד, והא ליכא. והיינ 
דוכ'.  נתינה,   – והבאת  נוק'.  נטילה,   – ולקחת 

ובא"א הם כאחד, ודו"ק.

אבא
במצודות  וכתב  בקרא.  כמ"ש  מאב,  מואב, 
מארץ  היא   – בבצרה  וז"ל,  ו(  לד,  )ישעיה,  דוד 
מואב, אבל לפי שהעמידה מלך לאדום כמ"ש 

עמהם,  תלקה  לפיכך  מבצרה,  וכו'  וימלוך 
עכ"ל.

אמא
אם מולידה, ואם מינקת בשדיה. וכתיב )איוב, 

כב, כה( והיה שדי בצריך

ז"א
בי"ב  אלכסון,  גבולי  י"ב  ו"ק,  ונגלה  בן. 
שבטים. ובפרט בראובן, ראו-בן. ובבנימין, בן-
ימין. ועיר מקלט בצר, בחלקו של ראובן. עיין 

ב"ר )פ"ד, ט"ו(. 
וז"ל,  ת'(  )אות  בינה  באלף  וכתב  שש.  ו"ק, 
ס"ת  רי"ש,  צד"י  בי"ת  במילוי,  בצר  דמלת 
ז"א  בחינת  יוסף  וכן  עיי"ש.  עכ"ל,  שי"ת, 

כנודע, בסוד יעקב – יוסף, מידה שישית.

נוק'
נקבה תסובב גבר, שמירה. וכתיב )מלכים, ב, יז, 

ט( ממגדל נוצרים עד עיר מבצר.
וז"ל,  ג(  יריעה  ו,  )חוברת  שלמה  ביריעות  כתב 
מפורז  בלתי  כמבוצר  הוא  הרי  המנוע  הדבר 
ומופקר אל הקבלה, עכ"ל. והיינו בלתי מתפעל 

ומקבל מזולתו, והבן.
וכתיב לגבי קיבוץ הנקבות )דניאל, יט, טו( ולכד 
מאמר  במרום,  )אדיר  רמח"ל  ועיין  מבצרות.  עיר 
הוא  ובצרה  בצר  שבסוד  שביאר  מלכין(  ז'  ביאור 

בנוק', עיי"ש.

כתר
אלף. וכתיב )בראשית, לו, מב( "אלוף" מבצר.

)ויקרא, כה, ה( ואת ענבי נזירך לא  נזר. וכתיב 
תבצור. וכתיב )שם, יא( ולא תבצרו את נזריה.

"קוצים"  נעשה  ובקלקול  יו"ד,  של  קוצו 
מבצריה.  וחוח  יג(  לד,  )ישעיה,  וכתיב  וברקנים. 

ופירש הרד"ק )שם( מיני קוצים הם.
לבעל  תשובה  בשערי  וכתב  כרת.   – כתר 
האביר יעקב, וז"ל, בצר, לשון בצירה וזמירה, 

שהיא לשון כריתה, עכ"ל.
רצון. וכתב ביריעות שלמה )חוברת ב, יריעה ב( 
וז"ל, בצור, פצור, מלשון יפצר בו ויקח )בראשית, 

לג, יא(, בחלוף האות פ"א לבי"ת, עכ"ל. 



מג אאלפך           ערך בצר           חכמה

חכמה
וז"ל, בצר הוא  )ערך בצר(  כתב בקהלת יעקב 
סוד החכמה, שהוא ע"ב קפ"ד ול"ו אותיותיהן, 

גימט' בצר, עכ"ל, עיי"ש.

בינה
ענב – יין. וכתיב )ויקרא, כה, ה( ואת ענבי נזירך 

לא תבצר.
האדמה  איש  נח  ויחל  יג(  נח,  )תנחומא,  ואמרו 
ויטע כרם ונתבזה וישת מן היין, אמרו חכמים, 
ביום  בו  פירות,  עשה  ביום  בו  נטע,  ביום  בו 
ביום  בו  שתה,  ביום  בו  דרך,  ביום  בו  בצר, 
לו  ונעשית  קלונו.  נתגלה  ביום  בו  נשתכר, 

הבצירה לצרה. 
וז"ל,  ג(  יריעה  ו,  )חוברת  שלמה  ביריעות  וכתב 
שם בציר להוראת אסיפת הענבים, כי שם בציר 
שם התכלית, והיינו הכנסת פרי הגפן להיותו 
בצור ומשומר, וכטעם אוצר שיהיה נצור אוגר 
ה"משומר"  יין  בחינת  והוא  עכ"ל.  ואוסף, 

בענביו מששת ימי בראשית. 

דעת
אמרו )עירובין, סה, ע"א( אמר רב חייא בר אשי 
אל  עליו  מיושבת  דעתו  שאין  כל  רב,  אמר 
והוא  יורה.  אל  בצר  שנאמר,  משום  יתפלל, 

מעין שתה יין )בצר בענבים( אל יורה, ודו"ק. 

חסד
בן  יובב  תחתיו  וימלך  לג(  לו,  )בראשית,  כתיב 
זרח מבצרה. ולשיטת האריז"ל זהו מלך החסד, 
במלכי  כי  הגבורה,  מלך  זהו  הגר"א  ולשיטת 

אדום, עולם הדין, קדם הגבורה לחסד.
והערים  כח(  יג,  )במדבר,  וכתיב  גדול.  מדת 
ג(  לג,  )ירמיה,  כתיב  וכן  מאד.  גדלת  בצורות 

גדלות ובצרות.

גבורה
יא( מבצריהם תשלח  ח,  ב,  )מלכים,  וכתיב  אש. 

באש.
מבצר,  מלשון  בצר,  וזהו  וגבורה,  תוקף 
מכות,  אגדות,  )חידושי  וכמו שכתב המהר"ל  חוזק. 
יב, ע"א( וז"ל, בצר במישור – כי המישור מיוחד 

למדת הדין, שהרי כך ענין מדת הדין, וז"ש את 

בצר במדבר בארץ מישור, וידוע ענין המדבר 
שמתיחס מדבר למדת הדין כאשר ידוע. ויורה 
שם המקום שנקרא בצר מלשון חוזק, כדכתיב 
חזקות,  ערים  שר"ל  ובצורות,  גדולות  ערים 
דין  ואין מתיחס החוזק רק למדת הדין, שכל 

יש בו חוזק, והוא ידו החזקה, עכ"ל. 

תפארת
שמים. וכתיב )דברים, ט, א( ערים גדלת ובצרת 

בשמים.
וכן שנת בצורת, כמ"ש )ירמיה, יז, ח( שהשמים 

בצורים כנחשת ואין יורד גשמים. 
ת"ת.  נחשת  גבורה,  זה  חסד,  כסף  כנודע, 

וכתיב )ירמיה, טו, כ( לחומת נחשת בצורה. 
שכוחו  עשו  מפני  בורח  תם  איש  ויעקב 
כז,  )בראשית,  וכתיב  שערות(,  קטן  ערך  )עיין  מבצרה 
מג( בני שמע בקלי וקום ברח לך, בגימט' בצר 

במילוי. 

נצח
למעלה. וכתיב )דברים, ג, ה( ערים בצרת חומה 

גבהה.

הוד
בכל  לך  והצר  נב(  כח,  )דברים,  וכתיב  מטה. 
שעריך עד רדת חמתיך הגבהת והבצרות וגו'.

זה  מבצרה  א(  סג,  )ישעיה,  וכתיב  והדר.  הוד 
הדור. וכתב במצודות ציון )שם( וז"ל, הדור ענין 

פאר ויופי, עכ"ל.

יסוד
נח. וכתיב )בראשית, ה, כט( זה ינחמנו ממעשינו 

ומעצבן ידינו, גימט' בצר במילוי.
יוסף,  בהצלת  תחילה  שפתח  וראובן  יוסף. 
זכה לעיר בצר שתהא עיר מקלט להצלה, כמ"ש 
פתחת  אתה  )לראובן(  הקב"ה  א"ל  טו(  פ"ו,  )ב"ר, 

תחלה בהצלת נפשות, חייך שאין מפרישין ערי 
מקלט תחלה אלא בתחומך, הה"ד )דברים, ד( את 

בצר במדבר. ובצר במילוי עולה כתנת יוסף.
יש  וז"ל,  בצרת(  )ערך  יעקב  בקהלת  וכתב 
לדרוש על יסוד צדיק, בצרת ר"ת בחינת צדיק 
רקיע תמינאה, כמ"ש בזהר )ויצא, קסב, ע"ב(, וז"ש 
נפשו,  צרת  ראינו  אשר  כא(  מב,  )בראשית,  ביוסף 



אאלפך           מדור קבלה           חכמהמד

וכתיב  עכ"ל.  בצרת,  בחינת  הוא  נפשו  ר"ל 
)תהלים, לג, א( רננו צדיקים בה, ר"ת בצר. 

מלכות
)דברים,  וכתיב  כלום.  לה מגרמה  דלית  עניא 
כד, כא( כי תבצר כרמך לא תעולל אחריף לגר 

ליתום ולאלמנה יהיה.

נפש
ויצר את האדם  שיתופא דגופא, עפר אתה, 
ומבצר  יב(  כה,  )ישעיה,  וכתיב  האדמה.  מן  עפר 
עד  לארץ  הגיע  השפיל  השח  חומתיך  משגב 

עפר. וכתיב )איוב, כד, כד( ושית על עפר בצר. 

רוח
וכתב  ברוחו.  וצר  בפועל  צר  ב-צר,  בצר, 
ברח  וז"ל,  כג(  יריעה  ג,  )חוברת  שלמה  ביריעות 
ברווחה,  ביאה  דהיינו  בא-רח,  מן  מורכב   –
שזה שהיה במצור ובמצוק אם במקום צר או 
בצרה עיונית, יצא משם ובא ברווחה. וההיפך 
להוראת המבצר, שהענין בא-צר, עכ"ל. והיינו 
ג(  יריעה  ו,  )חוברת  וכתב שם  כלל.  הרווחה  שאין 
מצד  החוזק  על  המורה  "בצר",  ושמוש  וז"ל, 
חלקו  שבין  העצום  והדבוק  הטובה  ההרכבה 
המורכב, אמר המבחנים אם במבצרים )במדבר, 
יג, יט(, ערים בצורות )שמואל, ב, כו, ו(, דהייינו שיש 

באבנים  היטב  מדובקות  חזקות  חומות  להם 
וליפרץ. לבצר  נוחות להתבקע  וסלעים בלתי 
החומה )ישעיה, כב, י(, יבצור "רוח" נגידים )תהלים, 
להתבצר  הנגידים  שצריכים  פירוש,  יג(,  עו, 

רוחם מפניו, עכ"ל, עיי"ש.
)בראשית, מא, לח( איש אשר רוח, עולה  וכתיב 

בגימט' בצר במילוי. 

נשמה
הנשמה בחינת בצרון, היפך הגוף שמתכלה. 

חיה
זהו נעשה מצר צרור,  ובתיקון  בצר, ב-צר. 
כט(  כב,  א,  )שמואל,  וכתיב  דתיקון.  צר  הכפלת 
והיתה נפש אדוני צרורה בצרור החיים. וכתב 
ושרש  וז"ל,  ג(  יריעה  ו,  )חוברת  שלמה  ביריעות 
דהיינו  בא-צר,  מן  מורכב  שהוא  יתכן  בצר, 
ביאה במיצר, ר"ל צרור ומקושר היטב, עכ"ל.

יחידה
אמרו חז"ל )דב"ר, ב, כב( צרת רבים אינה צרה, 
צרת יחיד היא צרה. והיינו בצר, ב-צר, היינו 
צרה,  ואינה  מבצר,  נעשית  רבים,  של  צרה 

משא"כ צרת יחיד.



מה אאלפך           ערך בצר           חכמה

 מילון ערכים בקבלה 
בצר

כתב בלקוטי הש"ס )פירוש ואלה המלכים מהאריז"ל( 
וז"ל, יובב בן זרח מבצרה, יובב היינו גבורה, 
שהוא לשון יבבה, כלומר תרועה. בן זרח, הוא 
חסד, כי זרח גימט' אריה חסר חד, מפני שלא 
נתקן כי נשבר, מבצרה היא בינה, מלשון בצר 
פקדוך, מבצרה, ה' עילאה, דהיינו בינה, עכ"ל. 

וכן כתב בעמק המלך )שער עולם התהו, פרק נא(.

בצר  וז"ל,  בצר(  )ערך  יעקב  בקהלת  וכתב 
ול"ו  קפ"ד  ע"ב  סוד  סוד החכמה, שהוא  הוא 
אותיותיהן, גימט' בצר. וזהו סוד )ישעיה, כו, טז( 
בצר  הוא  הוי"ה  שם  ר"ל  פקדוך,  בצר  הוי"ה 
אותו  ממשיכין  שאנו  ע"י  וזהו  )כנ"ל(,  בגימט' 
וזהו  פק"ד,  גימט'  שהוא  אחורים,  בחינת  אל 
לו  צרתם  בכל  ט(  ס,  )ישעיה,  סוד  וזהו  פקודך. 
נזורין  שאנחנו  ע"י  כי  בצרה,  אנכי  עמו  צר, 
אחור, אזי כביכול צריך להתלבש בשמות שהן 
אחורים להיטיב לנו, ואז הוא גימט' צר עם ד' 
אותיות, גם גימט' בצר. וז"ש הוי"ה בצר, גימט' 
ב' צר, וזהו ע"י שפקדוך, שהמשכנו אותך אל 

בחינת קפ"ד, והבן, עכ"ל.

)וישלח, אות קע, בשם מגיד  בילקוט ראובני  וכתב 
ישן( וז"ל, נקרא יובב מלשון אוב וידעוני וכו', 

מבצרה, שהוא קטיגור על ישראל בעת צרתם 
דברי  על  ע"ה  הנביא  וזש"א  הגשמים,  ופוסק 
שלמות,  בו  שאין  חסרון  הוא  ד"א  הבצרות. 

והוא  שלימה,  הרכבה  לו  שאין  בצר,  מלשון 
הולך  ותמיד  וצלמות,  חשך  והוא  אדרוגינוס, 
"לאחור ולא לפנים", עכ"ל. ודו"ק לאחור ולא 

לפנים.

ועוד נראה שעשו – אדום, הוא נקרא מלשון 
שעשוי וגמור, והיינו שלמות של אדום, שלמות 
של דמיון, ודו"ק. וזהו שמזרעו של אדום, יוצא 
יובב בן זרח מבצרה, לשון בציר, חסרון, שאין 

בו שלמות, היפך עשו, עשוי וגמור, שלם.

ועוד עשו איש "שעיר", והוא שורש מפקיעי 
)עיין  יאמיר  שהיוקר  גורמים  והם  שערים, 
וכתב  משיחא(.  בעקבות  ד"ה  ע"ב,  יט,  סוטה,  מהרש"א, 

ופירושו   – הבצרות  וז"ל,  א(  יד,  )ירמיה,  הרד"ק 
אחר,  ובמשקל  הרעב,  והוא  המאכל,  יוקר 
ובשנת בצורת, והוא מלשון לא יבצר מהם ענין 
מניעה, כי הרעב מפני מניעת גשמים, ובאמרו 
ויוקר  יוקר מעות  ר"ל  "בצרות",  רבים  בלשון 
פירות, עכ"ל. והבן מאוד שמכח עשו – אדום, 
עיין  גשמים.  מניעת  ויש  שערים,  מפקיעי  יש 

ב"ב )צ, ע"ב(. ומגילה )יז, ע"ב(.  





מדור

ארמית
 מילון ערכים בארמית

 בצר



אאלפך           מילון ערכים ארמית           חכמהמח

 מילון ערכים ארמית 
בצר

בצר בארמית לשון חסרון, כמ"ש )דברים, ד, ב( 
ולא תגרעו ממנו, ובתרגום, ולא תבצרון מיניה.

לשון  ב-ץ,  בץ-צר.  אותיות  בצר  וביאורו, 
צרות,  צ-ר,  והיפוכו  הוספה.  בחינת  מבצבץ, 

צמצום.

ותוקף,  חוזק  לשון  בלשה"ק  בצר  כך  ומצד 
ערך  בערוך,  וכתב  טפי.  כח,  תוספת  והיינו 
בצר, וז"ל, מן הצד ונעשות מבוצרת ב"פ קמא 
סביבות  מוגברת.  פירוש,  ה(,  )משנה  בנגעים 
המכה כעיר בצורה )ובפרק י' נגעים, משנה ב( מבוצר 

ושלא מבוצר, עכ"ל. 

נגלה  וכן  אף לשון צר, לשון חוזק,  ובעומק 
באבן הנקראת צור. והיינו כי בצמצום מכווץ 
כל כוחו בחוזק, ובמקום להתפשט נעשה צר – 

מצומצם, אולם חזק, והבן.

ה(  ד,  )נגעים,  ברע"ב  כתב  בבצר,  בחינה  עוד 
וז"ל, שהמחיה צריך שתהא מבוצרת "באמצע" 
עכ"ל.  העור,  באמצע  שהוא  כמבצר  הנגע, 
צ',  אות  האמצע  ב-צ-ר,  בצר,  ביאור  ולפ"ז 
הם  ב-ר,  ואותיות  אמצע,  מילת  שורש  שהוא 

סביבותיו, מלבר, מסביב, והבן.

ואמרו )סנהדרין, ק, ע"א( ובני קרח לא מתו, תנא, 
משום רבינו אמרו, מקום נתבצר להם בגיהנם 

וישבו עליו ואמרו שירה. ופירש רש"י )שם( וז"ל, 
נתבצר – מלשון עיר בצורה )ישעיהו, כז(, התקין 
כל  העמיקו  "גבוה", שלא  מקום  הקב"ה  להון 
לשון  ולדבריו  עכ"ל.  מתו,  ולא  בגיהנם,  כך 
בצר, לשון גובה, כי דרך לעשות המבצר גבוה, 
שעי"ז אפשר לראות כל מה שסביבותיו ועי"ז 

לשומרו יותר.

וז"ל,  כתב  י(  כו,  )במדבר,  בבעל הטורים  אולם 
נשאר  הארץ,  כשנתפחה  להם,  נתבצר  מקום 
מקום "באמצע", כמו הנס שהוא בראש התורן, 
ומבואר  עכ"ל.  תורן,  כמו  מקום  נשאר  כן 
בדבריו כנ"ל, שמבצר הוא אמצע. ולפ"ז נראה 
שנקרא מבצר מלשון שכל אלו סביבותיו הם 

כשומרים על המבצר.

וז"ל,  פ"א(  הלימוד,  הנהגת  )שער  בפע"ח  וכתב 
שנתבצר להם מקום בגיהנם, נתבצר להם ע"ה, 
גתית  שנקרא  ונראה  עכ"ל.  הגתית,  בגימט' 
באמצע  שנותנין  בה,  שדורכים  כגת  שצורתו 
זית וכד' ודורכים בו, וזהו בחינת בצר, באמצע, 

כנ"ל.

ר"ת  צדיק,  רשע  בבלע  יג(  א,  )חבקוק,  וכתיב 
ובאמצע  בתוך  נמצא  הנבלע  כי  והיינו  בצר, 

של הבולע. 

 


