
קונטרס

בלבבי משכן אבנה

אוצר האותיות

תורה לשמה

לא מוגה כלל

ערך בצקערך בצק



© כל הזכויות שמורות

מידי שבוע יוצא לאור קונטרס 
'אאלפך חכמה',

 שכל שבוע עוסק בתיבה אחרת.
 המעוניין להצטרף לרשימת התפוצה 

ישלח בקשה במייל:
bilvavi231@gmail.com

נשמח לקבל הערות והארות, 
וכן תוספות קצרות על 

הקונטרס, על מנת לתקן 
ולהוסיף במהדורה הבאה 

בע"ה.
כמו כן, המעוניין לסייע להגיה 
את הקונטרס כל שבוע לפני 

צאתו, יפנה למערכת.

 להאזנה לשיעור 
 בקול הלשון

073-295-1245 ישראל
USA 605-313-6660

  ומקישים: כוכביןת ]*[
  סולמית ]#[ -<

   ]מספר שיעור[ -<
סולמית ]#[

ללקיחת חלק בהוצאות 
הגדולות של הדפסת הספרים 
לזיכוי הרבים, ניתן ליצור קשר 

 עם מערכת 
 'בלבבי משכן אבנה'

 טלפון: 052.763.8588
 ת.ד. 34192 ירושלים 9134100
bilvavi231@gmail.com



עבודה                               
 בלבביפדיה עבודת ה' בצק������������������������������������������������������������������������������ ז

מחשבה
יט ���������������������������������������������������������������������������������� בלבביפדיה מחשבה בצק
����������������������������������������������������������������������������������������������כה סוגיות במחשבה בצק

רל”א שערים
צירוף  ב-צ / ב-ק / צ-ק�����������������������������������������������������������������������������������������������כט

קבלה
בלבביפדיה קבלה בצק����������������������������������������������������������������������������������������� לה
מילון ערכים בקבלה בצק�������������������������������������������������������������������������������������לח

ארמית
מא ������������������������������������������������ מילון ערכים בארמית בצק – לישא – יחפו

ערך בצק

 תוכן העניינים
“בא אל התיבה” 





מדור

עבודה
 בלבביפדיה עבודת ה'

בצק





ז אאלפך           ערך בצק           חכמה

 בלבביפדיה עבודת ה'
בצק

בצק – כמו שנאמר ביציאת מצרים )שמות יב, 
ממצרים"  הוציאו  אשר  הבצק  את  ויאפו  לט( 

בר-דעת, במה  לכל  ופשוט  וכמו שברור  וגו'. 
ביציאתם  בצק  עמם  מוציאים  ישראל  שבני 
הפנימי,  העומק  מצד  כאן,  מונח  ממצרים 
זה לא רק  יוצא ממצרים. כלומר,  הגדרה מה 
שהבצק הזה הוא 'היכי תימצי' כעיסה בעלמא 
היא  הבצק  כאן שמהות  מונח  אלא  שמכינים, 

זאת שגנוזה ביציאת מצרים.

גדר ה'קיבוץ' המתגלה בבצק מחיבור 
פירורי הקמח

סדר  בהיפוך  בצק  הרי   – להבין  ונתבונן 
וראשית  קיבוץ,  מלשון  קבץ  זהו  האותיות 
שטחנו  מחיטים  נעשה  הבצק  הרי  כפשוטו, 
לתוכם  שנותנים  קמח  מהם  ונעשה  אותם 
מים, ונמצא א"כ שפירורי הקמח שכשלעצמם 
ולשים  מים  בהם  שנותנים  ע"י  מפוררים,  הם 
ואז טבע העיסה שהיא  אותם, הם מתקבצים, 
והרי  נוקשה  דבר  להיות  והופכת  מתייבשת 
שמהפירורים נעשה דבר מקובץ ומחובר – ואף 
במקום  מקובצים  הפירורים  לכן  קודם  שגם 
מחוברים,  אינם  הם  עדיין  אך  כקמח,  אחד 
עיסה,  מהם  ועושים  מים  בהם  שנותנים  וע"י 

הפירורים מתקבצים יחד ומתחברים.

הלחם  של  ההכנה  בסדר   – להבין  ונתבונן 
את  יש  בראשית   – יסודות  הד'  כל  מתגלים 
ע'- העפר,  יסוד  בבחינת  שהם  הקמח  פירורי 
המים  מיסוד  הם  בהם  שנותנים  המים  פר, 
 – תופחת  העיסה  כאשר  מכן  ולאחר  כמובן, 
שעל שם כן זה נקרא בלשון התורה בצק כמו 

בלשון שנאמרה בקרא "רגלך לא בצקה" )דברים 
התנפחה,  לא  רגלך   – היא  שהמשמעות  ד(  ח, 

התנפחות  היא  שבבצק,  הזאת  ההתנפחות 
מיסוד הרוח, והרי שבכל עיסה ישנם עפר מים 
השורש  זהו  העיסה  את  אופים  וכאשר  ורוח, 
של יסוד האש, ואלו הם א"כ ארבעת היסודות 

שמתגלים בבצק.

מה  זה  שבבצק  הקיבוץ  שנתבאר,  וכמו 
שמתגלה בבצק שהוא מקבץ את חלקי הקמח 

המפוזרים ונפרדים.

שורש הבצק שבנ"י מוציאים ממצרים 
– מכח "ויקבצו את כל אוכל השנים 

הטובות" דיוסף
ולפי"ז נתבונן להבין מהו שורש הדבר שבני 
ישראל הוציאו את הבצק ממצרים – הרי כמו 
שמבואר בקרא בתחילת פרשת מקץ בחלומו 
הפרות  שבע  של  החלום  סדר  כל  פרעה,  של 
והשבלים  הפרות  ושבע  הטובות  והשבלים 
של  שהפתרון  יוסף  לו  אומר  וע"ז  הרעות, 
החלום הוא שבתחילה יהא שבע שנות שובע 
ולאחר מכן שבע שנות רעב, ואז יוסף נותן עצה 
לפרעה – )בראשית מא, לה( "ויקבצו את כל אוכל 
השנים הטובות הבאות האלה" בכדי שהאוכל 

ישמר ויתקיים עבור שבע שנות הרעב.

אחר,  במקום  שנתבאר  כמו  בעומק,  והרי 
כל שורש גלות מצרים הוא במה שיוסף הורד 
האסורים,  לבית  עד  היא  שירידתו  למצרים 
ולפי"ז שורש יציאת מצרים הוא ביציאתו של 
מיצר,  של  מקום  שהוא  האסורים  מבית  יוסף 



אאלפך           מדור עבודה           חכמהח

שמשם הוא עולה לגדולה להיות משנה למלך 
של פרעהא.

מבית  יציאתו  ששורש  כיון  כך,  ומצד 
לחכמתו  נצרך  שפרעה  משום  זה  האסורים 
החכמה  מגילוי  וחלק  חלומו,  פתרון  לצורך 
 – לפרעה  נותן  שהוא  העצה  זה  מגלה  שיוסף 
ואחר  הטובות"  השנים  אוכל  כל  את  "ויקבצו 
שמכח עצתו אומר לו פרעה )שם לט( "אין נבון 
וחכם כמוך" וממנה אותו להיות משנה למלך, 
האוכל  שפע  כל  את  בפועל  גם  מקבץ  ויוסף 
שם  )שם  בקרא  שנאמר  כמו  במצרים  שנמצא 
מח( "ויקבוץ את כל אוכל שבע שנים אשר היו 

בארץ מצרים" וגו'.

זה  הכל  את  מקבץ  שיוסף  הזה  והקיבוץ 
השורש של הבצק שבני ישראל מוציאים עמם 

ביציאתם ממצרים.

כח הדילוג על ה'קץ' המתגלה בבצק 
שהוציאו ממצרים

הרי   – עומק  ביתר  לפי"ז  להבין  ונתבונן 
למילה  ג"כ  מתהפכות  בצק  המילה  אותיות 
קיצבא, כלומר – הרי הזמן שבני  קצב מלשון 
זה  מצרים  בגלות  להיות  צריכים  היו  ישראל 
ארבע מאות שנה כמו שנאמר בקרא )שם טו, יג( 
אלא  שנה"  מאות  ארבע  אותם  וענו  "ועבדום 
כלשון חז"ל כידוע )הגדה של פסח( 'הקב"ה דילג 
מתוך  שנים  ק"צ  על  דילג  הקץ' שהקב"ה  על 
ועשר  ונשארו רק מאתים  הארבע מאות שנה 
זה  שב'בצק'  הק'-צ'  כמובן,  וראשית  שנים, 
מה שהקב"ה קיצץ את הקץ וגלה בעומק את 
כל  את  "ויקבצו  מכח  דתיקון  הבצק  מדרגת 
אוכל השנים הטובות", אבל יתר על כן, בבצק 
הזה מתגלה שהיציאה ממצרים היתה בחפזוןב 
שלכן הוא יצא באופן כזה שלא הספיקו לאפות 

א	 וזה מלבד השורש של גלות ויציאת מצרים ב'מעשה אבות סימן לבנים' במה שאברהם ושרה יורדים למצרים ועולים משם, וכן 

יש שורש לגלות ויציאת מצרים במה שיעקב ירד למצרים ועולה משם לאחר מיתתו להיקבר במערת המכפלה.
ב  מלבד מה שכפשוטו הגאולה היתה באופן של חפזון בצורת היציאה שהיתה בליל ט"ו וביום ט"ו כמבואר בגמ' בברכות )ט, א(.

אותו כלשון הפסוק )שמות יב, לט( "עוגות מצות 
בחפזון  שהגאולה  מה  ושורש   – חמץ"  לא  כי 
כמו  הקץ  על  דילג  שהקב"ה  במה  בעומק  זה 
ארבע  אחר  יצאו  שהם  שבמקום  שנתבאר, 
שזהו  שנה  ר"י  אחרי  יצאו  הם  שנה,  מאות 
ולכן בעומק  ק"צ שנים,  על   – דילוג על הקץ 
גנוז  שבבצק  כיון  בצק  ממצרים  מוציאים  הם 

הקץ שהקב"ה דילג עליו.

שורש גאולת מצרים – בשבע שנות 
הרעב שמתמעטים ע"י יעקב וב"יש 

שבר במצרים" שע"י יוסף
ונתבונן להבין ברור – מאותו שורש שבחלומו 
שנות  ושבע  שובע  שנות  שבע  היו  פרעה  של 
רעב ולאחר מכן כשירד יעקב למצרים, פסקו 
שנות הרעב, כלומר – שנות הרעב זה כח של 
צמצום ושל גלות שמתגלה במצרים שמקביל 
של  שורש  ומאותו  הכללית,  מצרים  לגלות 
יורד  כשיעקב  שמתגלה  אבות'  ה'מעשה 
למצרים שהתמעטו שנות הרעב, מאותו שורש 
גם ב'סימן לבנים' התמעטו שנות הגלות והגיע 

זמן הגאולה.

מתמעטים  הרעב  ששנות  במה  ובעומק, 
יעקב  של  אחד מכחו  חלק  חלקים,  שני  ישנם 
ישנו  אבל  לגמרי,  פסקו  הם  יורד  שכשהוא 
רעב,  כשהיה  שגם  יוסף  של  מכחו  נוסף  חלק 
יעקב  כמו שאומר  אלא  גמור  רעב  איננו  הוא 
אבינו )בראשית מב, ב( "כי יש שבר במצרים רדו 
א"כ  להבין  ונתבונן  משם",  לנו  ושברו  שמה 
את עומק הדבר – שורש כל הגאולה ממצרים 
מתגלה מכח עצת יוסף שגרם לכך שיהיה שבר 
למצרים  יורדים  האחים  כך  שמכח  במצרים 

בשביל לשבור בר.



ט אאלפך           ערך בצק           חכמה

משם השתלשל כל סדר הירידה,  ובכללות, 
הגאולה  סדר  גם  השתלשל  כך  מכח  אבל 
דידן  שלעניינא  שנתבאר  וכמו  מכן,  שלאחר 
השנים  אוכל  כל  את  ב'ויקבצו  הוא  השורש 

הטובות'.

ההתנגדות של יון באופן של 'נקבצו 
עלי' – התנגדות לשורש הגאולה 

הראשונה של "ויקבצו את כל אוכל 
השנים הטובות"

השורש  את  עומק  ביתר  להבין  ונתבונן 
– הרי  הפנימי של הגאולה שמתגלה במצרים 
בכלל  גלויות  חמש  ישנם  מאד  עד  כידוע 
מצרים  גלות  היא  שבהם  הראשונה  והגלות 
שהיא השורש של כל ארבע הגלויות שאחריה 
– גלות בבל, גלות מדי, גלות יון וגלות אדוםג, 
ובפרטות נתבונן כאן ביחס שבין גלות מצרים 
לזמר  יוןד, הרי מטבע הלשון שנוהגים  לגלות 
אותו בחנוכהה הוא "יונים נקבצו עלי אזי בימי 
חשמנים", ונתבונן להבין היכן מצינו ביון גילוי 
כשיש  בפשטות  הרי  נקבצו,  שהיונים  מיוחד 
קיבוץ, זה קיבוץ למלחמה שכשנלחמים בכלי 
והרי  למלחמה,  נקבצים  וכדו',  כרומח  זיין 
ביון עיקר המלחמה היתה עם תרבות יון ואין 
ה'קיבוץ'  מהו  וא"כ  בפועל,  במלחמה  עיקרה 
בוודאי  כפשוטו  אז  ביון,  המתגלה  המיוחד 
הגזירות  כל  לצורך  נקבצו  שהם  לומר  אפשר 
שהם גזרו על היהודים חודש שבת ומילה וכן 
וכו'  שבתולה הנישאת תיבעל להגמון תחילה 

וכו' ככל מה שהוזכר בחז"ל.

שנתבארו  לדברים  כהמשך  בעומק,  אבל 
המלחמה  שורש  כוללת  כהגדרה  הרי   – לעיל 
חכמת  של  בהעמדה  היא  יון  בגלות  שהיתה 
יותר  ובפרטות  ישראל,  חכמת  לעומת  יון 

ג	 ובפרטות יש עוד גלויות כמו שהרחיבו רבותינו.

ד	 הנוגע בפרט ליומין דחנוכה.

ה	 בפיוט "מעוז צור ישועתי" שנהוג לזמרו בחנוכה.

כידוע, בישראל מתגלה הבינה שבחכמה כמו 
שאומרים במטבע לשון הפיוט: "בני בינה ימי 
מתגלה  ומכנגד,  ורננים",  שיר  קבעו  שמונה 

מצד הקלקול הבינה של יון, זה לעומת זה.

ומצד כך "יונים נקבצו עלי" היינו שהם רצו 
שהוא  הקיבוץ  כנגד  שיעמוד  קיבוץ  להעמיד 
שורש גאולת מצרים )וממילא שורש כל הגאולות כולם( 
שמתגלה אצל יוסף כפי שנתבאר ב'ויקבצו את 
כל אוכל השנים הטובות' לקבוץ את כל אוכל 
היוונים  התקבצו  ע"ז   - השובע,  שנות  שבע 

והעמידו את כל עומק כח ההתנגדות שלהם.

"אן  ליוסף  פרעה  אומר  שם  שהוזכר,  וכפי 
נבון וחכם כמוך" ומכח שורש ה'נבון' שמתגלה 
חנוכה  בימי  גם  לבסוף  מתגלה  יוסף,  אצל 
"בני בינה ימי שמונה קבעו שיר ורננים" אבל 
בראשית הדבר, כנגד הקיבוץ דתיקון של יוסף, 
מתגלה בגלות יון 'יונים נקבצו עלי', כח קיבוץ 

דקלקול, זה לעומת זה.

היונים  של  מלחמתם  שורש  בעומק,  וא"כ 
מתגלה מכח שורש הגאולות שהושרש בגאולת 
מצרים שזהו שורש הקיבוץ דתיקון שהושרש 

במצרים, שכנגד כך עומדת מציאותו של יון.

שורש ה'לחם דתיקון' המתגלה 
במדרגת המן לעומת 'לחם דקלקול' 

של 'בזעת אפיך תאכל לחם'
ונתבונן להבין את עומק הדברים – הרי שורש 
הדבר שהיה צריך לקבוץ בר ואוכל, זה מחמת 
שמגיעים שנות הרעב לאחר שנות השובע, וזה 
ברור ופשוט – הרי באדם הראשון נאמר בשורש 
יצירתו קודם החטא שהמלאכים היו צולים לו 
וזה  הידוע,  חז"ל  כלשון  יין  לו  ומסננים  בשר 
אמר  שהקב"ה  אף  ועל  מאכלו,  עיקר  היה 
לאדם הראשון )בראשית ב, יז( "מכל עץ הגן אכל 



אאלפך           מדור עבודה           חכמהי

תאכל" זה היה בנוסף לכך, אבל עיקר שורש 
אכילתו הוא הבשר שהמלאכים צולים לו והיין 
שהיו מסננים לו, והיינו שמאכלו היה כעין גדר 
יו"ט שנאמר בה "אין שמחה אלא  של אכילת 
בבשר ויין" )פסחים קט, א( שהרי כמטבע הברכהו 
"כשמחך יצירך בגן עדן מקדם" שמדרגתו של 
אדם הראשון היתה שמחה בבחינת 'עוז וחדוה 
במקומו' )דה"א טז, כז( ולכן גם מתגלה שאכילתו 
ויין משום שאין שמחה אלא בבשר  היא בשר 
ויין, זה א"כ האכילה העיקרית, וגדר האכילה 
"מיני  של  בהבחנה  היתה  עדן  בגן  העצים  מן 

תרגימא" שהיא אכילת פירות.

היא  האכילה  שורש  שעיקר  מה  זה,  ולפי 
 – הלחם  על  הברכה  כמטבע  לחם  אכילת 
מתולדת  רק  היינו  הארץ"  מן  לחם  "המוציא 
החטא שאז הופך להיות שהסעודה של האדם 
כמו  סעיד"  ש"מיסעד  בלחם  היא  בעיקרה 
קובע  ואדם  ב(  )לה,  בברכות  הגמ'  שאומרת 
עיקר סעודתו על הפת, וכמו שמפורש בקרא 
עד  לחם  תאכל  אפיך  "בזיעת  החטא  לאחר 
שובך אל האדמה אשר ממנה לוקחת" )בראשית 
ג, יט(, והיינו שביחס למה שנאמר בקרא "מכל 

עץ הגן אכל תאכל" שזוהי האכילה שמפורשת 
החטא,  לאחר  החטא,  קודם  בקראז  להדיא 
של  אכילתו  עיקר  להיות  הפכה  הפת  אכילת 

האדם מתולדת החטא.

וכמובן אכילת הלחם שמתגלה מצד התיקון 
"הנני  )שמות טו ד(  זוהי אכילת המן שנאמר בה 
לבני  שירד  השמים"  מן  לחם  לכם  ממטיר 
ישראל כאשר הם הלכו במדבר, זוהי המדרגה 
העליונה של אכילת המן שעליה אומרים חז"ל 

ו	 בשבע ברכות של חתן וכלה, ואף שבפשטות זה קאי על החיבור של אדם וחוה, אבל בעומק זה קאי על כלל כל מדרגתו של 

האדם בגן עדן.
ז	 מלבד דברי חז"ל שהוזכרו שהוא היה אוכל בשר ויין מהמלאכים.

ח	 ]ע' גמ' שבת פז, ב ורש"י שמות טז, א[.

ט	 ודייקא 'אפיך' שזה שורש האפיה של הלחם.

שירידת  המן"  לאוכלי  אלא  תורה  ניתנה  "לא 
המן שייכת למדרגת התורה.

אילו אדם הראשון היה אוכל מעץ  וכמו"כ, 
לו  מתווספת  היתה  ג"כ  לעולם,  וחי  החיים 
היה  לא  הזה  שהלחם  אלא  לחם,  של  אכילה 

לחם כפשוטו אלא לחם במדרגת מן.

כלומר – קודם אכילתו מעץ הדעת נאמר לו 
עיקר מאכלו  ואז  אכול תאכל"  הגן  עץ  "מכל 
היה בשר ויין כמו שנתבאר, ויתר על כן, אילו 
גם  אצלו  מתגלה  היה  החיים  מעץ  אכל  הוא 
אחר  כמו  תחתון  פת  לא  אבל  לחם,  אכילת 
לחם"  תאכל  אפיך  "בזעת  לו  שנאמר  החטא 
השמים,  מן  מן  של  במדרגה  עליון  פת  אלא 
הן  היה שורש אכילתו של אדם הראשון,  וזה 
שלאחר  האכילה  והן  התיקון  מצד  האכילה 

הנפילה כמו שנתבאר משורש דקלקול.

תיקון חטא האכילה המתגלה בבצק 
שבנ"י מוציאים ממצרים ע"י שהם 

טועמים בו טעם מן
שלאחר  שכמו  להדיא  אומרים  חז"ל  והרי 
המןח,  ירד  ממצרים  מיציאתם  יום  כשלושים 
ישראל  בבצק שבני  המן,  ירידת  קודם  גם  כך 
הוציאו ממצרים, הם טעמו בו טעם מן, כלומר 
ממצרים  שהוציאו  הבצק  שורש  כפשוטו   –
הוא ה'בזעת אפיךט תאכל לחם' אבל אם חז"ל 
טעם  טעמו  ישראל  בני  הזה  שבבצק  אומרים 
שבו.  העליונה  התפיסה  מצד  הלחם  שזהו  מן 
עומק ההגדרה היא שבבצק הזה מונח שורש 
והיינו  דמעיקרא,  האכילה  חטא  תיקון  של 
'בזיעת אפיך  הזו שמתקיים בה  שדייקא בפת 
תאכל לחם'  טועמים טעם המן משום שבפת 



יא אאלפך           ערך בצק           חכמה

הפת  של  האכילה  מדרגת  את  מעלים  הזו 
המן,  של  העליונה  הפת  למדרגת  התחתונה 
ישראל  שבני  בבצק  בעומק  שמתגלה  מה  זה 

מוציאים ממצרים.

שורש ה'שמן' וה'שמונה' דחנוכה – 
מה'משנה' למלך המתגלה ביוסף

כתוב  במן  הרי  נפלא,  להבין  לפי"ז  ונתבונן 
לשד  כטעם  טעמו  "והיה  ח(  יא,  )במדבר  להדיא 
השמן" שהיה בו גילוי של שמן ]=שמונח בשמן עצמו 
שמתגלה  העליון  השמן  כך,  ומצד  מן[,  אותיות 

בחנוכה הוא משורש אכילת המן שיש בו גילוי 
של שמן, וכפי שהוזכר השורש הן של יציאת 
שאמר  ביוסף  הוא  חנוכה  נס  של  והן  מצרים 
לפרעה "ויקבצו את כל אוכל השנים הטובות" 
מקבל  ומכח שפרעה  השובע,  שנות  של שבע 
את העצה לקבץ את אוכל שבע שנות השובע, 
יוסף עולה לגדולה והופך להיות 'משנה למלך' 
מעין מלך, ומכח כך נעשה השורש שביציאה 
ממצרים הם מוציאים עמם בצק שמעלה את 
אכילתם למדרגת המן שיש בו גילוי של שמן – 

וזה גם השורש של שמן דחנוכה כפי שהוזכר.

ברמב"ן  שמבואר  מה  מאד  עד  ידוע  והרי 
שהיה פגם במעשה החשמונאים שהיו משבט 
הכהונה במה שהם נטלו מלכות לעצמם, כיון 
והנה,  יהודה,  לשבט  שייכת  שבעצם המלכות 
אמנם הרמב"ן הגדיר מה היתה הטעות, אבל 
לכך  היניקה  שורש  היה  מאיפה  להבין  צריך 
שהיתה להם 'סלקא דעתך' לקחת את המלכות 
לעצמם, אבל לפי מה שנתבאר ששורש השמן 
בבצק  גם  מהמן שמתגלה  הוא  חנוכה  נס  של 
הוא  שלו  שהשורש  ממצרים  בנ"י  שהוציאו 
מכח  מלך  להיות  לגדולה  עלה  שיוסף  במה 
הרי  הטובות',  השנים  אוכל  כל  את  ה'ויקבצו 
שבאותו קיבוץ מושרש אור של מלוכה, ומכח 

את  לעצמם  ליטול  סברו  החשמונאים  גם  כך 
המלכות משורש הקיבוץ דתיקון.

ולכאו', בעומק, הם לא נטלו לעצמם מלכות 
גמורה, אלא כמו שיוסף הפך להיות רק 'משנה 
אותה  מעין  להיות  הפכו  הם  גם  כך  למלך', 
השורש  מונח  וכאן  למלך'  'משנה  של  בחינה 

של שמונה ימי חנוכה.

ומ"מ א"כ, זוהי ההארה שמכחה נעשה הנס 
ע"י בני חשמונאים שהם מאירים את עומק כח 
וכמו  יוסף,  אצל  שמתגלה  השורשי  הקיבוץ 
ששם מתגלה אצל יוסף מלכות שאיננה גמורה 
אצלם  גם  מתגלה  כך  למלך',  'משנה  אלא 
שנתבאר  וכפי  בחינה,  אותה  מעין  מלכות 
דיוסף  למלך'  'משנה  שמכח  הדבר,  סדר 
מוציאים  הם  ממצרים  שביציאתם  מתגלגל 
בצק שטועמים בו טעם מן שטעמו בטעם לשד 
ה'משנה  של  בשורש  שמונח  מה  זה  השמן. 
למלך' אותיות שמן ואותיות שמונה ששורשם 
חד, וזה א"כ השורש של ההצלה שמאיר בימי 

החנוכה.

כח הקיבוץ המתגלה באור שרואים בו 
את הכללות לעומת חושך שמעמיד 

את הדברים כפרטים פרטים
יתר על כן, הקץ המתגלה ב'בצק' זהו בבחינת 
ישנו   – וכפשוטו  ג(,  כח,  )איוב  "קץ שם לחושך" 
וכמו"כ  וישנו אור גשמי,  כביכול חושך גשמי 
ישנו חושך רוחני ויש אור רוחני וכמו שאומרים 
חז"ל כידוע על מלכות יון "שהחשיכו עיניהם 
מהפסוק  חז"ל  שדורשים  כמו  ישראל"  של 
ובפרטות  ב(,  א,  )בראשת  פני תהום"  על  "וחושך 
שהחשיכה  החושך  גדר  מהו  דידן,  לעניינא 
יש  הרי   – ישראל  של  עיניהם  את  יון  מלכות 
הבדל בין שני החושים שמתגלים באדם – חוש 
הראיה וחוש המישוש, חוש הראיה משמש רק 
באור, ולעומתו חוש המישוש משמש הן באור 



אאלפך           מדור עבודה           חכמהיב

והן בחושך, - ואמנם שורש המישוש הוא בחוש 
הראיה ומצד כך שמש זה אותיות מישוש אלא 
שבחושך זה נופל מאור לחושך, והופך להיות 

מישוש.

בעומק ישנו הבדל יסודי ידוע בין חוש  אך 
הראיה המתגלה באור לחוש המישוש המתגלה 
בחושך, באור יש גילוי של הצד העליון, שבו 
את  רואים  אלא  דבר  כל  שממששים  רק  לא 
כל מה שנמצא – ודייקא רואים באור איך כל 
חושך,  במדרגת  אבל  יחד,  מצורפים  הדברים 
אמנם כל פרט לעצמו אפשר למשש אותו, אבל 

נעלם האופן שבו כל הדברים מקובצים יחד.

וא"כ, כחו של האור הוא לצרף, לחבר, לקבץ, 
להראות את הדברים בתמונה השלימה שלהם 
ע"י שרואים את כללות הדבריםי, ולעומת כך 
הגדרת החושך – בפנים אחד ברורות לעניננא 
כפרטים  הדברים  את  מעמיד  שהוא   – דידן 

פרטים.

באופן  הדברים  את  מעמיד  האור  ובעומק, 
האחד  בשרשם  בכללותם  מקובצים  שהם 
בבחינת "ויקרא אלקים לאור יום ולחושך קרא 
לילה ויהי ערב ויהי בוקר יום אחד" )בראשית א, 
ה( שזה השורש של האור דתיקון שמגלה את 
דקלקול  החושך  כך  ולעומת  האחד,  מציאות 
שאיננו מצורף לאור, הוא מגלה דברים נפזרים 

היפך ה'אחד'.

יון  של  החושך  זה  שמתגלה,  הזה  והחושך 
שהחשיכו עיניהם של ישראל, כלומר – היפך 
דתיקון  הקיבוץ  שזהו  'ויקבצו'  של  הגילוי 
מתגלה  שנתבאר,  כמו  יוסף  מכח  שהתגלה 
של  עיניהם  מחשיכים  שהם  יון  של  בחושך 
מתגלה  כאשר  ושם   - פיזור,  ויוצרים  ישראל 
קיבוץ מצד הקלקול זהו קיבוץ בעלמא שאיננו 
מגלה את האחדות ובדקות את ה'אחד' שגנוז 

י	 אלא שבמעמקים של המישוש כמובן שאפשר להגיע לאור – וזה יסוד גדול שבכח המישוש גנוז כח האור הנעלם וזהו ה'אור 

הגנוז' שמקום גניזתו הוא במישוש כמו שנתבאר במקום אחר ששם גנוז אורו של משיח.
יא	 בלי להיכנס כאן לגלות ישמעאל.

את  שמעכב  דיון  החושך  עומק  זהו  בתוכה, 
מציאות האור.

העומק של 'יונים נקבצו עלי' בזמן 
שישראל מקובצים על אדמתם – 

לגלות קיבוץ שאין בו כח של אחדות
שיש  מאד  עד  ידוע  הרי   – יסודית  נקודה 
חילוק בין כלל הגלויות לגלות יון, כל הגלויות 
לא  ישראל  בני  כאשר  הם  כוללתיא,  כהגדרה 
נמצאים על אדמתם, לעומת כך גלות יון היתה 
בארץ ישראל בפני הבית, ובפנים אחד לדברים 
היא  הגלויות  שאר  הגדרת   – דידן  לעניינא 
מתפזרים,  ישראל  שעם  פיזור  נעשה  שבגלות 
נידחנו  "וקבץ  בו  שנאמר  התיקון  ולעומת 
הפיזור,  את  לקבץ  הארץ"  כנפות  מארבע 
שחל  הפיזור  עצם  הוא  הגלות  של  הקלקול 
בעם ישראל – בכל גלות וגלות לפני עניינה – 

וזה מעמקי הגלות, הפיזור שבה.

יון שנמצאת בפני הבית  כך בגלות  ולעומת 
בזמן שישראל על אדמתם, הרי כשישראל על 
אדמתם, הם מקובצים יחד במקום – וכאן גופא 
מונח עומק ההגדרה של הגלות – שכיון שבית 
וארץ  ישראל  כל  את  מצרף  ביסודו  המקדש 
כשהם  יחד  ישראל  כל  את  מחברת  ישראל 
שרויים על אדמתם ומקובצים יחד – בנקודה 
את  להעמיד  יון  גלות  של  המהות  היתה  הזו 
לעצמו  הוא  שכאו"א  באופן  החיצוני  הקיבוץ 
ללא אחדות וללא 'אחד' פנימי שמתגלה מתוך 

הקיבוץ.

שנקודת  הגלויות  משאר  שבשונה  והרי 
מאותו  אותם  ולפזר  להפריד  היתה  הגלות 
יון  גלות  הקיבוץ,  היפך  את  ולגלות  קיבוץ 
שבני  בתפיסה  נוגעת  היא  הבית,  בפני  שהיא 
עצם  את  להפיל  באה  והיא  מקובצים  ישראל 

תפיסת הקיבוץ.



גי אאלפך           ערך בצק           חכמה

יון  לגלות  ביחס  הלשון  מטבע  דייקא  ולכן 
על  באים  שהם  כיון  עלי"  נקבצו  "יונים  הוא 
הכנסת ישראל בזמן שישראל מקובצים בתוך 

ארץ ישראל בפני הבית.

היא  לפי"ז  הגלות  הגדרת  שנתחדד,  וכמו 
לתפוס את מציאות הקיבוץ שהוא איננו קיבוץ 
ידו חיבור של  שיתגלה בו האופן שנעשה על 
'אחד' אלא באופן דקלקול שהם מקובצים אבל 
כל אחד ואחד עומד לעצמו, אין אצלם אחדות 
כל  מתוך  שמתגלה  פנימי  'אחד'  ואין  גמורה 
נקבצו  ב"יונים  שמונח  מה  זה  כולו,  הקיבוץ 
עלי" שבאים להפיל את עצם מציאות הקיבוץ.

התנגדות  כאן  יש  נקודות  בבחינת  ובדקות, 
נקודות,  משלוש  שמורכב  ה"קובוץ"  לניגוד 
וזהו הקיבוץ שהם באים לפזר אותו, זה עומק 
ה'נקבצו עלי' לפזר את שורש הנקודות ובפרט 

בניקוד ה"קובוץ".

כח ה'שמונה' דקלקול המתגלה כאן – 
ההבחנה של 'שמן', עיבור דקלקול

הוזכר  הרי   – עומק  ביתר  להבין  ונתבונן 
בראשית הדברים ששורש הקיבוץ כולו התגלה 
שאמר  כמו  האוכל  למדרגת  ביחס  יוסף  אצל 
השנים  אוכל  כל  את  "ויקבצו  לפרעה  יוסף 
בפסוק  כאן  מתרגם  התרגום  והרי  הטובות", 
'עיבור'יב,   – 'אוכל'  רבות  פעמים  בעוד  וכן  זה 
שזיווג  משום  הדבר  טעם  הכוללת  ובהגדרה 
בלשון נקיה נקרא בלשון הכתוב אכילהיג כמו 
פיה  ומחתה  "אכלה  כ(  ל,  )משלי  בקרא  שנאמר 
שתולדת  כמו  ולפי"ז  און"  פעלתי  לא  ואמרה 
הזיווג הוא עיבור והזיווג נקרא על שם פעולת 
אכילה, כך גם להיפך, האוכל נקרא עיבור על 

שם תולדת הזיווג.

אבל בהגדרה מעט יותר רחבה – הרי ישנה 
תכונה אחת שבה האוכל והעיבור שווים כלשון 

יב	 בשונה מהלשון 'אוכלא' שמתורגם הרבה פעמים בש"ס ובהרבה מקומות בדברי חז"ל.

יג	 ומעין כך בלשון המשנה זיווג נקרא דיבור בלשון נקיה כמו בכתובות )י"ג א( "ראוה מדברת" וכו' לחד מ"ד שם.

אשה  של  העובר  כשהוכר  א(  כה,  ר"ה  )גמ'  חז"ל 
הרה 'כריסה בין שיניה' שזוהי הבליטה שהבטן 
אם   – אוכל  כשהאדם  וכמו"כ  לחוץ,  בולטת 
הוא במדרגת צדיק, נאמר בו )משלי יג, כה( 'צדיק 
האכילות  רוב  מכח  אבל  נפשו',  לשובע  אוכל 
הדעת  עץ  של  מאכילה  ששורשם   – שבעולם 
כרס  לאדם  נהיה   – יתור  של  אכילה  שהיתה 
ובטנו מתרחבת, ולכן אוכל נקרא עיבור, כיון 
שכמו שבעיבור, הבטן מתנפחת מעבר לגודלה 
הרגיל, כך מתגלה גם באכילה כשהאכילה היא 
שמכח  נפשו",  לשובע  אוכל  ל"צדיק  מעבר 
אצל  הרחבה  של  מציאות  נעשה  האכילה 

האדם.

דברי  מיסוד  הרבה  פעמים  שנתבאר  וכמו 
נפשו"  לשובע  אוכל  ש"צדיק  כידוע  רבותינו 
רשעים  ב'בטן  אבל  שֶׁבע  מלשון  שובע  זהו 
יותר  כן  ע"י  תובעים  שהם  שם(  )שם  תחסר' 
מהשבע, הוא הופך להיות שָׁמן בבחינת שמונה 

– דברים ידועים מאד.

אכילתו  אוכל,  הוא  כאשר  הצדיק   – כלומר 
דידן,  ביחס  עיבור  של  אכילה  במדרגת  אינה 
אלא אכילתו היא 'לשובע נפשו', אבל כשהרשע 

אוכל, הוא אוכל ובטנו מתנפחת.

זהו ה'שמונה' דקלקול של יון בבחינת 'שָמן', 
אכילה ששורשה במדרגת עיבור דקלקול.

ביחס לחלום של פרעה על  בעומק,  ולפי"ז 
שבע  באות  מכן  שלאחר  השובע  שנות  שבע 
הדקות  שהפרות  חולם  פרעה  הרעב,  שנות 
אוכלות את השמנות וכמו שנאמר ע"ז בפסוק 
– "ולא נודע כי באו אל קרבנה" )בראשית מא, כא( 
אכילה  של  שורש  שיש  כאן  מתגלה   – כלומר 
שצריכה  השמניניות  של  ביטול  בה  שיש 

להתגלות באכילה של ייתור.



אאלפך           מדור עבודה           חכמהדי

שורש ההרחבה מצד הקדושה – רוחב 
הבינה שבמוחין

 – כפשוטו  מתגלה  זה  הקלקול  שמצד  אלא 
שזה גופא עומק הרעב שהוא עד כדי כך חזק 
מציאות  תוקף  מכח  כלל  נזכר  לא  שהשבע 
הרעב שמתגלה, אבל בעומק יותר, זה השורש 
אכילה  ע"י  מגיעה  לא  שהשמניניות  העליון 
לשובע  אוכל  ש"צדיק  כיון  כפשוטו.  יתירה 
זה  התיקון  מצד  מתגלה  שזה  והאופן  נפשו", 
"בני  בבחינת  שמתגלה  ה'שמונה'  של  השורש 
שמניניות  זה  כלומר,  וכו',  שמונה"  ימי  בינה 
זה  שהוא  מוחין  של  רוחב  מכח  שמתגלה 
של  רוחב  ולא  ה'שמונה'  מדרגת  את  שמגלה 
כרס בבחינת 'כריסה בין שיניה' שמכח אכילה 

יתירה.

כשמתגלה קליפת יון, הרי שהחכמה נופלת 
 – כלומר  ומתגלה השמנינות שבמקום הכרס, 
חכמת  ולעומתה,  ישראל  חכמת  יש  כפשוטו, 
חז"ל,  בדברי  מאד  כוללת  כהגדרה  אבל  יון, 
היא  ו'גדלות'  'עיבור'  בבחינת  היא  'קטנות' 
כך,  ומצד   – 'גדלות המוחין'   – בבחינת מוחין 
של  חכמה  'עיבור',  של  חכמה  היא  יון  חכמת 
לחכמה של  שייכת  הזו  ולכן החכמה  'קטנות' 
ריבוי המאכלים שמכח כך, הכרס הופכת את 

האדם להיות שמן, זה מה שמונח בחכמת יון.

ובעומק, זהו הגדר של 'תרבות הגוף' של יון 
כלשון חובת הלבבות "עשו בטניהם אלוהיהם" 
ע"י ריבוי האכילה, זה שורש חכמת יון שהיא 
האדם  הגוף  טיפוח  שע"י   עיבור,  של  חכמה 
שמן  דווקא  לאו  אבל   – שמן  להיות  הופך 
היא  שהיא  הגוף  תפיסת  הרחבת  אלא  בפועל 
גדר ה'שמונה דקלקול', זה מה שמונח בקליפת 

יון.

ישראל  של  קומתן  עומדת  כך  מכנגד  אבל 
נפשו',  לשובע  אוכל  'צדיק  מתגלה  שאצלם 

יד	 וזהו דייקא 'בני בינה' כח הבנים המתגלה בבינה.

במדרגת  היא  אצלם  המתגלה  הרוחב  וכח 
וכו',  שמונה"  ימי  בינה  "בני  של  המוחין 
ולעומת החכמה של עיבור המתגלה אצל יון, 
מתגלה בישראל בחינת עיבור של כח ההולדה 
דבר  'מבין  היא  בינה  הגדרת  שבבינהיד, שהרי 
דבר  מוליד  שהוא  ג(  לא  שמות  )רש"י  דבר'  מתוך 
מתוך דבר, אבל זה לא עיבור תחתון שבבחינת 
'אכלה ומחתה ואמרה לא פעלתי און', אלא זה 
שכמו  המוחין,  של  העליונה  במדרגה  עיבור 
אשה הרה ש'כריסה בין שיניה', יודעים שבתוך 
האשה יש עוד דבר שזהו העובר, כך מתגלה 
בבינה שבדבר מונח דבר נוסף – וזהו בעומק 
מתוך דבר', שהוא מבין את הדבר  'מבין דבר 

שנמצא בתוך הדבר בבחינת עיבור.

המתנגד  כשורש  החשמונאים  של  כחם  זהו 
למציאותם של היוונים.

וא"כ, מה שבשורש הדבר יוסף מציע לפרעה 
אם  הטובות",  השנים  אוכל  כל  את  "ויקבצו 
כפשוטו זה מתפרש שהוא קיבץ את כל האוכל 
וע"י כן כל העולם כולו )כמעט ללא יוצא מן הכלל( 
'עיבור'  כך  שמצד  במצרים,  בר  לשבור  באו 
תחתון  עיבור  זה  אוכל  של  תרגום  שהוא 
דקלקול שמביא להגדלת הכרס, בעומק, יוסף 
מגלה שהאוכל גופא זה ה'אין נבון וחכם כמוך' 
שמתגלה  העיבור  וזהו  ליוסף  פרעה  שאומר 
"הוא  שיוסף  מה  כך  ומצד  יוסף,  של  מכחו 
זה לא  ו(  )בראשית מב,  המשביר לכל עם הארץ" 
אלא  מזון,  להם  משביר  שהוא  כפשוטו  רק 
בעומק, את ה'אין נבון וחכם כמוך' הוא משביר 

לכל הארץ.



טו אאלפך           ערך בצק           חכמה

עומק כח התוספת דקדושה שמתגלה 
בחנוכה – מוחין שמתרחבים 

ומתפשטים כמו בצק
בכל  והרי   - החנוכה,  בימי  שגנוז  האור  זה 
תוסיף'טו,  'בל  דין של  בהם  נאמר  התורה  דיני 
כנגד  היא  שההדלקה  בחנוכה  כך  ולעומת 
אף  על  המקדש,  בבית  המנורה  הדלקת 
אנחנו  נרות,  שבעה  מדליקים  שבמנורה 
יוסף  נר שמיני משורש של  בחנוכה  מוסיפים 
"יוסף  בבחינת  דתיקון  ההוספה  את  שמגלה 
)דברים א, יא(, וכח  ה' עליכם ככם אלף פעמים" 
של  העליונה  ההבחנה  היא  הזו,  התוספת 
מדרגת התוספת דייקא מצד הקדושה בבחינת 

עיבור ולידה שהם תוספת דקדושה.

שזהו  במצרים  מקבץ  שיוסף  האוכל  זהו 
שהוזכרו,  התרגום  כדברי  דתיקון  העיבור 
הפנימי  העומק  זהו  הזה,  דתיקון  והעיבור 
כמו  הבינה  במדרגת  שמתגלה  ההארה  של 

שנתבאר.

את  אכלו  ישראל  כשבני   – שנתבאר  וכפי 
שם  היה  לא  ממצרים,  הוציאו  שהם  הבצק 
תוספת בבחינת מאכל של יתור מעבר לשיעור 
אלא כמו שבמן השיעור לכל אחד היה 'עשירית 
האיפה' )שמות טז, לו(, 'עומר לגולגולת' )שם שם טז(, 
כך גם באכילת הבצק שהם הוציאו ממצרים, 
והאופן  לשיעור,  מעבר  אכילה  בו  היה  לא 
בכח  זהו  ה'מעבר'  של  גילוי  שם  שהתגלה 
ומתפשטים  שמתרחבים  המוחין  של  החכמה 
נקרא  הוא  כמו הבצק שטבעו להתנפח שלכן 
'רגלך  בצק מלשון דבר הנופח כלשון הכתוב 
השורש  זהו  לעיל,  שנתבאר  כפי  בצקה'  לא 

הפנימי של ההארה.

לאכול  ישראל  למנהג  המקור  הוא  וכאן 
החנוכה,  בימי  בשמןטז  מטוגנים  מאכלים 
והשאלה הידועה, למה המנהג הוא רק באופן 

טו	 וכן 'בל תגרע'.

טז	 )עי' ספר נטעי גבריאל פרק נא עמוד שיא(.

סיכה  או  שתיה  של  באופן  ולא  אכילה  של 
שטבולים  מאכלים  שאוכלים  מה   - בשמן, 
בשמן רב, שורשו הוא מה"ויקבצו את כל אוכל 
זה שורש  יוסף  השנים הטובות" שנאמר אצל 

העיבור המתגלה דייקא באוכל.

אבל פשוט וברור לכל בר-דעת, שכמו שאצל 
התחתון  העיבור  לא  זה  העיבור  עיקר  יוסף 
של האוכל שגורם לבחינת 'כריסה בין שיניה' 
העיבור  במדרגת  הוא  המאכל  אלא  דקלקול 
של חכמת המוחין בבחינת "לכו לחמו בלחמי" 
)משלי ט, ה( שנאמר על התורה הקדושה, ריבוי 

שמתגלה  האכילה  עיקר  כן  כמו  מוחין,  של 
בימי חנוכה הוא לא בריבוי מאכלים שטבולים 

בשמן אלא בריבוי של מוחין.

הקיבוץ  של  הפנימי  העליון  השורש  זה 
והבצק שמאיר דייקא בתוקף ההארה של ימי 

חנוכה.

שאלות ותשובות לאחר השיעור
מצינו בחז"ל בכמה מקומות שכמה  שאלה: 
וכמו"כ במסכת  גדול,  היה כריסם  האמוראים 
שבת מבואר שהנשים שהיו מחפשות להראות 
משובחות, היו מתקשטים באופן שיחשבו שהם 

בעלי בשר, משמע שיש בזה שבח.

מגיע  השומן  כאשר  שבח  בזה  יש  תשובה: 
להדיא  מפורש  שהרי  העליונה,  מהמדרגה 
את  לעשות  רוצות  היו  שהנשים  במפרשים 
עצמם שהם יהיו שמנות מעין עיבור, וזה מצד 
דתיקון,  במדרגה  השומן  של  העליון  השורש 
הנפילה,  של  התחתונה  המדרגה  מצד  ולא 
את  להעמיד  באים  כשהם  ברורות,  ובמילים 
עצמם באופן של השמנה זה לא מצד מדרגת 
להיות  הופכים  הם  אלא  דלתתא  המלכות 
בשורש של המלכות בבינה ושם מתגלה שהם 



אאלפך           מדור עבודה           חכמהטז

שמנות, - יש שומן עליון ושומן תחתון, ולעומת 
השומן התחתון שנמצא למטה במלכות שאז יש 
אפשרות שזה נופל בסוד עץ הדעת טוב ורע, 
יש שומן שמתגלה מדין המדרגה העליונה של 
הבינה שזהו השורש העליון שלו כמו שנתבאר.

מבואר  שם  שהזכירו,  בשבת  בגמ'  שאלה: 
שייראו  בכדי  בגרון  'קטלא'  עושות  היו  שהם 
מחמת  הבינה  שורש  משום  והיינו   - שמנים, 

שהגרון זה המקום של הבינה.

זה מושכל בדברי האריז"ל ש'בינה  תשובה: 
דאריך' נמצאת בגרון, אבל הבינה הכוללת לא 
נמצאת לכאו' בגרון, אבל זה מבואר באריז"ל 
המדרגה  עיקר  כוללת,  כהגדרה  מקום  שמכל 
ששורש  שכיון  בגרון,  היא  הבינה  הארת  של 
לעולם  לכן  בגרון,  היה  אנפין'  ב'אריך  הבינה 
גילויה  שעיקר  מגדירים  כולם  המדרגות  בכל 
שהיא  שמגדירים  אף  שעל  והרי  בגרון,  הוא 
נמצאת במוחין, אבל בהתפשטות שלה עיקרה 
שהיא  השורשית  הבינה  שמקום  מכח  בגרון 
שגם  גורם  שזה  בגרון,  היתה  דאריך'  'בינה 
אנחנו  ולכן  בגרון,  גלויים  כולם  ה'בינות'  כל 
מוצאים כסדר בדברי האריז"ל שסתם גרון זה 
בינה וסתם בינה זה גרון – ולאו דווקא ב'אריך 

אנפין', וא"כ אתם צודקים מאד.

שאלה: האם תפיסת הרחבת הגוף שמתגלה 
כגון  תאוה  ריבוי  של  גילוי  היא  יון  בחכמת 
או  מתפתח,  הגוף  כן  שע"י  באכילה  להרבות 
אדרבה, לחזק את הגוף ולא להרבות באכילה 

שזה שומר על הבריאות של הגוף.

בחלום  מוזכר  מקץ  בפרשת  הרי  תשובה: 
וחלק  בשר  בריאות  היו  שהפרות  פרעה  של 
בריאות  שהם  שבמה  מסבירים  מהמפרשים 
בשר, זה גופא יוצר את ה'יפות מראה' שכאילו 
הוא  שהיופי  לעיל  שנתבאר  כמו  שמנות  הם 
על  דגאולה'  ב'אתחלתא  ]ועי'  עיבור,  כמו  שזה  במה 

פרשת מקץ שנתבארו ב' האופנים הנ"ל ביחס לשמניניות[.

שהרבה  שלנו  בדור  שמתגלה  מה  שאלה: 
מחפשים להוריד את ההשמנה, האם זה תופעה 

מתוקנת או שזה בבחינת חכמת יון.

יון,  מחכמת  נפול  יותר  זה  לכאו'  תשובה: 
חכמת יון זאת חכמה, אבל בזה אין שום מציאות 
של חכמה, ביון יש גילוי מעין ה'בריאות בשר' 
של  תוקף,  של  חוזק,  של  יחס  איזשהו  שיש 

בריאות, זה לא ענין של 'מראה' בלבד.

מדרגת  בכל  עמוקה  סוגיא  זה  ובכללות 
יון, מצד אחד מגדירים שיון נמצאת בהוד או 
בנצח ]בלי להיכנס לסתירה היסודית שבדבר[ ובהגדרה 
הכוללת היא בהוד, ומאידך יון נמצאת בבינה, 
- וברור שזה בבחינת 'בינה עד הוד איתפשטת', 
ומצד כך יש אופן שדבקים ב'הוד' התחתון ויש 
אופנים שדביקים בו ביסוד הבינה שבו שהוא 
השמנוניות  את  ומרכינים  העליון  השמן  כח 
עצמו,  יון  בתוך  יחסויות  שתי  זה   - ללמטה, 
שהבינה  ההוד  ומדין  הבינה  שורש  מדין 
כהגדרה  בתמצית  זה   - אליו,  עד  מתפשטת 

יסודית.

שאלה: במילה 'עבור' מצאנו גם לשון "ויאכל 
מעבור הארץ" )יהושע ה, יא( שזה משום שהארץ 
הפשוט  הפירוש  זה  האם   - באוכל,  מתעברת 

של המילה 'עבור' ביחס לאוכל.

אחד  פירוש  רק  זה  שנתבאר  מה  תשובה: 
שנוגע לענין השיעור, בוודאי שאתם צודקים, 
'עבור  של  הבחנה  שישנה  לאמיתה  אמת  וזה 
הארץ' שהארץ עצמה מתעברת וכמו שמפורש 
בגמ' בעירובין )נג, א( על 'כיצד מעברין את העיר' 
'מעברין'  שגרסו  ויש  'מאברין'  שגרסו  שיש 
עוברה,  כאשה   – 'מעברין'  מ"ד  של  וטעמו 
וזהו עיבור מצד שמרחיבים את העיר או את 
– ויש עוד פירושים, ומה שנתבאר זה  הארץ. 

רק פירוש אחד שנוגע לשיעור.

 ב-צ  בצק בלבביפדיה עבודת השם -
מספר שיעור בקול הלשון 40051759    



מדור

מחשבה
 בלבביפדיה מחשבה

בצק

 סוגיות במחשבה
בצק





יט אאלפך           ערך בצק           חכמה

 בלבביפדיה מחשבה
בצק

א	 כיון שהאשה מקשקשת במים מגבהת חלתה, ירושלמי הנ"ל.

ב	 ובמדרש )ב"ר יז, ח( "ומפני מה ניתן לה מצות חלה? על ידי שקלקלה את אדם הראשון, שהיה גמר חלתו של עולם, לפיכך 

ניתן לה מצות חלה. לאשה".
ג	 כמו שכתב בספר תולעת יעקב )סתרי חג המצות(: "כבר כתבנו בפתיחת חבור זה כי חטאו של אדם הוא היה סבה שיפתח 

המעיין הנרפש מקור הזוהמא, ונמשכה עליו ועל כל יוצאי ירכו והוצרכו הצורות ההם צרוף ולבון, וזה טעם גלות מצרים שהוא 
כור הברזל וגלו ישראל שם כדי להזקק מן הסיג ההוא ולעזוב שם לכלוכם וזוהמתם המעורבת בצורתם מכח הנחש הערום. וכו' 
והנה כשגלו ישראל ממצרים נפלו תחת הערלה ההיא קליפת האגוז קשה ומרה הוא החמץ שנאמר עליו פלטני מיד רשע מכף 
מעול וחומץ, המורה על תוקף הדין, וכו' והוצרכו וכו' לאכול מצה להדבק באמונה העליונה, שאילו לא הופיעה מצה שמורה שאין 
שום חמץ מתערב שם לא היו נגאלים. ואמרו ז"ל בפרק קמא דקדושין עוגות שהוציאו ממצרים טעם מן טעמו בהם, הנה ביארו 
כי מוצא המן מוצא המצה ומקום אחד להם. והנה האוכל חמץ בפסח קוצץ נטיעות הגן הקדוש, שגורם הסתלקות האור הבהיר 
סוד מצה שמורה ולעורר החמץ הידוע שאור שבעיסה וכו' ועוד יש רמז אחר בביעור חמץ, והוא שעתיד הקב"ה לבער יצר הרע 

מן העולם בסוד והסירותי לב האבן מבשרכם וגו', ודוגמא זו נצטוינו לבער החמץ".
ד	 ועיין רש"י )בראשית ב, ו(, וז"ל, ואד יעלה - לעניןל בריאתו של אדם, העלה את התהוםמ והשקה העננים לשרות העפר ונברא 

אדם, כגבל זה שנותן מים ואחר כך לש את העיסה, אף כאן והשקה ואחר כך וייצר, עכ"ל.

בצק נזכר בתורה ג' פעמים: פעמיים ביציאת 
מצרים עצמה "וישא העם את בצקו טרם יחמץ 
משארתם צררת בשמלתם על שכמם וגו' ויאפו 
את הבצק אשר הוציאו ממצרים עגת מצות כי 
לא חמץ כי גרשו ממצרים ולא יכלו להתמהמה 

וגם צדה לא עשו להם" )שמות יב, לד-לט(. 

בפרשת עקב כאשר משה רבינו  ובשלישית 
מזכיר לבני ישראל את הדרך שעברו במדבר: 
"וזכרת את כל הדרך אשר הוליכך ה' אלהיך 
זה ארבעים שנה במדבר וגו' שמלתך לא בלתה 
שנה"  ארבעים  זה  בצקה  לא  ורגלך  מעליך 

)דברים ח, ב-ד(.

מהו אותו בצק שדווקא עמו יצאו בני ישראל 
ממצרים, עד שבהמשך נשנה להם ה'בצק' שוב 

"ורגלך לא בצקה זה ארבעים שנה".

חלתו של עולם
המשנה )שבת לא, ב( אומרת "על שלש עבירות 
זהירות  שאינן  על  לידתן  בשעת  מתות  נשים 
בנדה בחלה ובהדלקת הנר". ובירושלמי )כ, א( 
"אדם הראשון חלה טהורה לעולם היה. דכתיב 
האדמה,  מן  עפר  האדם  את  אלהים  ה'  וייצר 

וכו' כיון שהאשה מקשקשת עיסתה במים היא 
לפיכך  מיתה.  חוה  לו  וגרמה  חלתה.  מגבהת 

מסרו מצות חלה לאשה". 

לכתחילה  שהרי  'בצק'  הכוונה  'חלה' 
הבצקא,  של  העיסה  מן  דווקא  חלה  מפרישים 
לפיכך מתפרש לנו לשון חכמים שאדם הראשון 
'חלתו של עולם' היהב - שהוא נברא באופן של 

'בצק' וחוה גרמה לו להתקלקל ולהחמיץ.

אדם  לחטא  תיקון  הוא  מצרים  יציאת 
את  ואפו  ממצרים  יצאו  שהם  בכך  הראשוןג, 
הבצק הם תיקנו את אותו בצק - אדם - שלא 
יחמיץ, ומכח זה זכו ישראל למעלת "ורגלך לא 

בצקה זה ארבעים שנה".

הרכבת יסודות בבצק ובאדם
וה'אדם' מורכבים מעירוב של עפר  ה'בצק' 
מים ורוח: ה'בצק' מורכב מקמח טחון ומפורר 
מן  שמתנפחת  אחת  לעיסה  ב'מים'  שנילוש 
נברא  האדם  כן  כמו  לתוכה.  שנכנס  האויר 
כמו  במים  שהושקתה  האדמה"  מן  "עפר 
כל  את  והשקה  הארץ  מן  יעלה  "ואד  שנאמר 
חיים  נשמת  באפיו  "ויפח  ומיד  האדמה"ד  פני 



אאלפך           מדור מחשבה           חכמהכ

ויהי האדם לנפש חיה" )בראשית ב, ו-ז( זה הרוחה 
שממלאת את האדם העשוי מעפר ומים.

באדם  ממללא'  ה'רוח  את  נופח  כשהקב"ה 
באופן  השלם,  התיקון  של  הדיבור  מתגלה 
כזה האדם הוא מצה ולא חמץ, רוח של תיקון 
הרוח  בחטא,  אבל  אותו.  ומחיה  ממלאת 
שבעקבות  שמצאנו  כפי  ומחמיץ  מתקלקל 
דיבורה של חוה עם הנחש )בראשית ג, א-ו( אדם 
של  נפיחה  אותה  הדעת,  בעץ  חטאו  וחוה 
דקלקול,  רוח  להיות  נהפכת  מתוקן  דיבור 

גסות הרוח.

חטא  את  תקנו  ישראל  מצרים  ביציאת 
אדה"ר כאשר הם גילו את הדיבור דתיקון כפי 
ובכך  'פה-סח'ו,  מלשון  'פסח'  רבותינו  שרמזו 
חוזר ומאיר מדרגת האדם "ויפח באפיו נשמת 

חיים" דתיקון, 'רוח ממללא'. 

המצה,  מדרגת  עליהם  התגלה  זה  מתוך 
העשויים  המתוקן  והאדם  דקדושה  הבצק 
יספיק  שלא  בכדי  רוח  ומעט  מים  מעפר, 
יצאו ממצרים בחפזון עם בצק  לכן  להחמיץ, 
אפוי באופן של 'מצה' ומזה השתלשל ההליכה 
של ישראל במדבר עד ש"רגלך לא בצקה זה 

ארבעים שנה". 

שם בצק
שיוצר  הבצק  צורת  את  שראינו  לאחר 
המילה  משמעות  את  ללמוד  נפנה  נפיחות, 

'בצק'.

נוטריקון  ש'בצק'  אומר  שלמה  היריעות 
'בא-צק', כמו "ויצק עליה שמן" )בראשית לה, יד(, 
שנכנס  נוזל  על  נאמרת  יציקה  התורה  בלשון 
על  מורה  'בצק'  שם  לפיכך  יבש,  דבר  לתוך 

אופן יצירתו; מהמים שנוצקו אל תוך הקמח.

לפי שיעור יציקת המים בקמח נוצר ה'בצק' 
מכסה  מים  של  רבה  מידה  בחלה,  שמתחייב 

ה	 ברוח יש גם את חמימות האש, היסוד הרביעי.

ו	 פרי עץ חיים, שער מקרא קודש, פרק ד.

ז	 "הספגנין וכו' פטורין מן החלה" ופירש הר"ב: "לחם שבלילתו רכה ועשוי כספוג. פירוש אחר, רקיקים דקים. תרגום ורקיקי 

מצות, ואספוגין" )חלה פ"א מ"ד(.

את הקמח והעיסה רכה כספוג, במידה מועטת 
המים נבלעים בקמח והעיסה קשה כרקיק, שני 
עיסות אלו פטורים מן החלהז. אך כשיוצקים 
שחייבת  בינונית  לעיסה  הראוי  בשיעור  מים 
מכסים  ולא  בקמח  נבלעים  לא  המים  בחלה, 
בועות  ומעלים  בו  מתערבים  אלא  אותו 
מלשון  כן  אם  'בצק'  ועולות.  שמבצבצות 
שאנו  הב-צ  שורשי  כפי  ועולה  מ'בצ'בץ 

עוסקים בו.

'בצק' מורכב מאותיות ק' ב' ץ' מאחר שהוא 
מקבץ את הפירורים; אם זה עפר שאינו אלא 
ע-פר - פירור הדבר ופירוקו לשבעים, או קמח 
החיטה והשעורה שנטחנים לפירורים מפוזרים. 
לשים  והעפר,  הקמח  אל  המים  יציקת  לאחר 
לעיסה של  כל הפירורים  היטב את  ומקבצים 

'בצק'.

אבל  לאכילה,  משמש  הבצק  של  עיקרו 
עם  סותמים  שהיו  מצינו  א(  מה,  )פסחים  בגמרא 
יש  ל'בצק'  שבעריבה.  הסדקים  את  הבצק 
תכונה שמדביקה ומצרפת אליו דברים אחרים, 
עיסות  או  הבצק  אל  שנדבקים  פירורים  כמו 
קבים  עיסתו  "העושה  ששנינו  כמו  אחרות 
ונגעו זה בזה, פטורים מן החלה עד שישוכו" 
)חלה פ"ב מ"ד(. זה תכונת הבצק ל'קבץ' אל תוכו 

אחרים.

בעמקות, לכל אחד יש את הקב שלו שעליו 
קבים  מתשעה  שלו  בקב  אדם  "רוצה  נאמר 
ק'  האותיות  זה  א(,  לח,  מציעא  )בבא  חבירו"  של 
מתקלקל  כשהאדם  אבל  בבצק,  שנמצאים  ב' 
של  קבין  ה'תשעה  את  גם  אליו  מצרף  והוא 
חברו' הרמוזים בצ' אז זה נהיה 'בצק' דקלקול 
יצא  הוא  לגבולותיו,  מעבר  ועובר  שתופח 
מה'קצב'ה הראויה לו כאשר הוא מקבץ אליו 

חלקים שאינם שייכים לו.



כא אאלפך           ערך בצק           חכמה

הבצק  קיבוץ,  מלשון  ש'בצק'  בידינו  עלה 
עיסה  לכדי  הפירורים  קיבוץ  ידי  על  נעשה 
אחת, והבצק מקבץ אליו אחרים. בצק אותיות 
פורץ  הוא  וכאשר  ומידה.  קצבה  'קצב', 
עצמו  אל  מקבץ  הוא  לו  הראויה  מהקצבה 
שהוא  לכך  בנוסף  בפועל  שלו  שאינם  דברים 
תופח ותופס שטח שאינו שלו. דוגמה לזה הם 
ופורצים  באפיה  שמתרחבים  הבצק  חתיכות 

ממקומםח.

'חמץ' מלשון גזל כמו שנאמר "אשרו חמוץ" 
רש"י. החמץ  הגזול",  את  "החזיקו  יז(  א,  )ישעיה 

לוקח דבר שאינו שלו, וכן מצינו במסכת חלה 
וגזל  חלה,  "אינה  מדגישה  שהמשנה  מ"ה(  )פ"ב 

ביד כהן" המשנה לא מסתפקת בהוראת הדין 
ומדגישה  מוסיפה  היא  אלא  חלה  כאן  שאין 
שהתקלקלה  שחלה  ללמדנו  'גזל',  כאן  שיש 

אינה אלא גזל.

שלשה מיני קלקולים
למדנו שה'בצק' וה'אדם' נעשים מעירוב של 
דורות  שלש  מצאנו  וכנגדם  ורוח,  מים  עפר 

ואופנים של קלקול 'דמות אדם'.

"עפר  היה  עולם'  של  'חלתו  האדם  בריאת 
שגבה  עד  והחמיץ  וכשנתקלקל  האדמה"  מן 
בעונשו  נאמר  לו,  הראוי  למקומו  מעבר 
יט(.  ג,  )בראשית  תשוב"  עפר  ואל  אתה  עפר  "כי 
בעקבות החטא ה'רוח' ונשמת החיים הסתלקו 
מות  ממנו  אכלך  ביום  "כי  שנאמר  כפי  ממנו 
עד  מתייבשים  המים  בקבר  יז(,  ב,  )שם  תמות" 

שהוא נשאר 'עפר'.

בחטא אדה"ר התחמצה החלה שהוא בחינת 
דינם  גזר  "נחתם  דורות  עשרה  ולאחר  'גזל' 
כיון  א(.  קח,  )סנהדרין  הגזל"  על  המבול  דור  של 
של  בגבול  ונכנסו  המידה  על  יתר  שגבהו 
אחרים, הקב"ה שפך ויצק על העיסה רוב מים 
שאותה  עד  ו'בצק',  'חלה'  שם  ממנה  והופקע 

ח	 הרמב"ם אומר שנשיכה של עיסות שייכת אף לאחר האפיה והרשב"א מתפלא על כך כיון שנשיכה אינה אלא בעיסות בצק 

שנושכות ומתרחבות זו על חשבון זו )יורה דעה סימן שכה סעיף ב, ובבית יוסף(.

כל  את  והשקה  הארץ  מן  יעלה  ש"אד  אדמה 
של  חלתו  עיסת  לגִבוּל  כהכנה  האדמה"  פני 
האדם, נטשטשה לעומק ג' טפחים )רש"י בראשית 

ו, יג(. 

וכנגד  יז(,  ז,  )שם  יום  ארבעים  היה  המבול 
במדבר  הלכו  ה'בצק'  את  שתיקנו  ישראל  זה 
ארבעים שנה - "יום לשנה יום לשנה" )במדבר יד, 
לד(, זהו שנאמר "ורגלך לא בצקה זה ארבעים 

ישראל  שהוציאו  המתוקן  ה'בצק'  שנה". 
שבו  המבול  ימי  ארבעים  את  תיקן  ממצרים 

נמחתה העיסה במים.

הפלגה קלקלו את ה'רוח' שבאדם כמו  דור 
ומגדל  עיר  לנו  נבנה  הבה  "ויאמרו  שאמרו 
וראשו בשמים ונעשה לנו שם פן נפוץ על פני 
כל הארץ" )בראשית יא, ד( דור שעולה ומתרומם 
למעלה למעלה על ידי הרוח וכנגד זה הקב"ה 
הפיצם על פני כל הארץ. בכח הדיבור המתוקן 
- רוח ממללא - עוסק האדם כל ימיו בשמות 
כל  כי  קבלה של אמת  בידינו  יש  "עוד  שהרי 
הוא"  ברוך  הקדוש  של  כולה שמותיו  התורה 
את  קלקל  הפלגה  דור  לבראשית(,  הרמב"ן  )הקדמת 

ה'רוח' ואמר "נעשה לנו שם" ועל כן "שם בלל 
הדיבור  התבלבל  ח(  )שם,  הארץ"  כל  שפת  ה' 

המתוקן והתפורר לשבעים לשון.

המעורב  בקמח  נכנסת  שראינו  כפי  הרוח 
ה'רוח'  כאשר  אבל  אותם,  ומתפיחה  במים 
נכנסת אל העפר עצמו שאנשי דור הפלגה ניסו 
ונשרפה  לבנים  נלבנה  "הבה  ולקבצו  לאחדו 
היה  והחמר  לאבן  הלבנה  להם  ותהי  לשרפה 
ומפיצה  מפזרת  היא  הרי  ג(  )שם,  לחמר"  להם 
את  שמ'קבץ'  ה'בצק'  תואר  הפך  העפר  את 
הדברים, זה היה עונשם של דור הפלגה ש'רוח' 
דתיקון פיזרה והפיצה אותם "ומשם הפיצם ה' 

על פני כל הארץ" )שם, ח(.



אאלפך           מדור מחשבה           חכמהכב

את  קלקל  הראשון  אדם  חטא  בידינו:  עלה 
ה'עפר', דור המבול חטאו ב'מים', ודור הפלגה 

נתקלקלו ב'רוח'ט. 

 שורש התיקון אברהם ושרה, לישה 
דם נדה וחלה

אברהם אבינו הוא שורש התיקון שבא לאחר 
שלשת הקלקולים של עפר מים ורוח, ועל כן 
הוא הולך ומתקן מדרגת הלשון והדיבור שבו 
שנאמר  כמו  הראשון,  אדם  והחמיץ  נתקלקל 
להביא  ז(  יח,  )שם  וגו'  אברהם"  רץ  הבקר  "אל 
ומיד  ב(  פו,  מציעא  )בבא  בחרדל"  לשונות  "שלש 
לישה  עוגות"  ועשי  "לושי  לשרה  אומר  הוא 
שקלקלה  אשה  אותה  ולשוןי,  דיבור  מלשון 
ולהפריש  ללוש  עכשיו  נקראה  הדיבור  את 
)שם פז,  נדה  חלה מן העיסה, אבל שרה פרסה 
שאברהם  נמצא  ה'חלה',  שוב  ונתקלקלה  א( 

הצליח לתקן את הלשון ושרה לא.

במערת המכפלה נקברו אדם וחוה בעקבות 
והקטין  ה'עפר'  את  שקלקל  הדעת  עץ  חטא 
ואת  השדה  "את  קונה  אבינו  אברהם  אותו, 
המערה אשר בו" מ'עפרון' שהוא מלשון עפר 
שדה  "ויקם  אומר  הוא  ומיד  ומקולקל,  קטןיא 
ברש"י  יז  כג,  )בראשית  לו"  היתה  "תקומה  עפרון"; 
כבר  מונח  אברהם  של  הקנין  במעשה  שם( 

התיקון והתקומה לאותה קללה של "עפר אתה 
ואל עפר תשוב".

כשיוצקים מים על אדמה הם מצטרפים אל 
 - הדם  נוצר  בכך  אדמדמים,  ונהיים  האדמה 
בתוך  לדבר;  )רמז  עפר  עד  הושפלו  המים  כאשר 
מקלקול  נוצר  ה'דם'  ה'דם'(,  מתגלה  'אדמה'  תיבת 

המים ולכן מכסים את הדם באדמה מעין מה 
שנאמר "כי קבור תקברנו ביום ההוא כי קללת 

ט	 "כי ג' לגיונות קשות של הקב"ה הם, מים רוח אש, שבהם נפרע מהרשעים בדור המבול ובדור הפלגה ובסדום" )אדרת אליהו 

שמות ט, יד( יש גאווה של גסות הרוח ויש את אש הגאווה.
י	 שבעה שמות לאריה; ליש מלשון לישה, שלש את האוכל בפיו )סנהדרין צה, א. מדרש משלי, כ(.

יא	 עפר'ון כמו איש'ון, 'ון' מקטינים את הדבר.

יב	 מכסים את דם החיה והעוף ולא את הבהמה, מאחר שה'בהמה' שייכת למדרגת העפר עצמו משא"כ ב'חיה' שפחות קרובה 

למיתה וה'עוף' עולה ופורח למעלה, ולכן רק בהם נצטווינו לכסות את הדם והקלקול )עיין אדיר במרום ד"ה עינוי דרישא חיורא(. 

אלהים תלוי" )דברים כא, כג( כיסוי הדם והקבורה 
מכסים ומעלימים את החטאיב.

על  מתות  נשים  עבירות  שלש  "על  שנינו 
הנר"  ובהדלקת  בחלה  בנדה  זהירות  שאינן 
אלא  דברים,  שני  אינם  ו'נדה'  'חלה'  בעומק 
קלקול ה'חלה' שנעשה על ידי חוה הוא הביא 
והחמיצה  נתקלקלה  ה'חלה'  הנדה',  'דם  את 
כיון שהמים נפלו עד עפר עד שהמים מתראים 
ב(  ק,  )עירובין  אומרת  הגמרא  ואכן  כ'דם', 
שבעקבות החטא נתקללה חוה בעשר קללות 
וביניהם 'דם נדה ודם בתולין', קלקול ה'חלה' 

הביא את דם ה'נדה'.

בצק:  של  סוגים  שלשה  שיש  ראינו  לעיל 
החלה,  מן  שפטורים  כרקיק  וקשה  כספוג  רך 
הראשון  אדם  בחלה;  שחייבת  בינונית  ועיסה 
נעשה  שהוא  מאחר  עולם'  של  'חלתו  נקרא 
בצורה המתוקנת שחייבת בחלה, דור המבול 
הגזל  על  דינם  גזר  ונחתם  והחמיצו  גבהו 
מן  ונפטרו  מים  מריבוי  עיסתם  שנמחתה  עד 
ה'חלה', קלקול ה'נדה' הוא הבחינה של בצק 
קשה שהמים טפלים אל הקמח עד שנהפכים 

ל'דם'.

קלקול ה'חלה' בעומק הוא אותו קלקול של 
'נדה', ולכן כאשר שרה ניסתה לתקן את ה'חלה' 
זכתה  ולא  נדה'  'פרסה  היא  היום  באותו  מיד 
שרה לתקן 'חלתו של עולם' בשונה מאברהם 
שקנה את השדה מעפר'ון עד ש"תקומה היתה 

לו" ויצא מידי קללה.

חלה, חללו של עולם
ה'חלה' מתקנת את 'חללו על עולם', ה'חלל' 
הוא חסרון ואילו שיעור חלה הוא מ"ג )גימטרייה 
מלשון  'גם'  שנקרא  ועוד  בצים,  מ"ג(   – חלה 

שורש  והיפוכו,  דבר  זה  ו'חלל'  'גם'  תוספת; 



כג אאלפך           ערך בצק           חכמה

ב'חלה'  מתראה  החלל  של  התיקון  נקודת 
ששיעורה 'גם'.

הקב"ה הוציא את אברהם אבינו מחללו של 
עולם ואמר לו 'אברם אינו מוליד אבל אברהם 
יצא מחללו  )רש"י, בראשית טו ה(, אברהם  מוליד' 
שהוא  עד  ה'חלה'  את  בכך  ותיקן  עולם  של 
הגיע למדרגת "ויפח באפיו נשמת חיים" אבל 
כששרה שומעת את בשורת הלידה היא צוחקת 
נמצאת  שהיא  כיון  יא(  יח,  )בראשית  "בקרבה" 
כך  ועל  והחסרון,  החלל  מדרגת  בתוך  עדיין 

היא נענשה ומיד פרסה נדה ונטמאה חלתה.

האדם  שלעשיית  מאחר  'חלל'  נקרא  המת 
נלקח עפר מן האדמה שנותרה חלולה וריקה, 
שב  האדמה  בחלל  ונקבר  האדם  חוזר  כאשר 
ומתגלה בו שם 'חלל'. שרה לא יצאה מחללו 
את  תיקנה  לא  קבורתה  גם  לפיכך  עולם  של 
מ'חללו  שיצא  אבינו  אברהם  אבל  המקום, 
של עולם' בקנייתו את מערת המכפלה נאמר 

ש"תקומה היתה לו".

לו  גילה  והקב"ה  התיקון  את  גילה  אברהם 
וגו'  שנה  מאות  ארבע  אתם  ועינו  "ועבדום 
יג-יד(  טו,  )בראשית  גדול"  ברכש  יצאו  כן  ואחרי 
או  גדול'  'רכוש  אותו  מהו  פירושים  שני  יש 
אשה  ששאלה  ושמלות  וזהב  כסף  כלי  שזה 
כ"ב(  מ"ד  ב"ר  שם,  )רש"י  ביתה  ומגרת  משכנתה 
רמז  שמעוני  )ילקוט  הים'  ב'ביזת  התקיים  שזה  או 
ע"ז(. כעת יש לנו הבחנה נוספת, ה'רכוש גדול' 
הוא ה'בצק' שלקחו אתם בני ישראל ביציאת 

מצרים מכוחו של אברהם אבינו.

סוגי חלל
ששיעורה  ב'חלה'  שנתקן  חסרון  הוא  חלל 
'גם' ותוספת. קיימים כמה סוגי חלל; חלל ריק, 
שמופקע  ומקום  להתמלאות,  שאמור  חלל 

מחלל.

בית  אפילו  ולד;  לה  אין  עקרה  שרי  "ותהי 
חלל  הוא  ולד'  'בית  ב(  סד,  )יבמות  לה"  אין  ולד 
שעתיד להתמלא, לשרה היה חסר את נקודת 

התיקון והמילוי של ה'חלל'. 

ממילוי  שמופקע  תחתון  חלל  היה  לשרה 
הנדה'  ב'פריסת  התראה  הוא  ובקלקולו 
ה'חלה', אבל כשה' פקד אותה  שמטמאת את 
התגלה בה היכולת לעלות לחלל עליון ול'בית 

ולד' שהוא חלל שאמור להתמלאות.

ה'חלל' והחסרון נמצאים רק בעולם התחתון 
הוא  סוף'  'אין  שנקרא  העליון  בעולם  אבל 
מאחר  בן  הוליד  אברהם  חלל,  ללא  מתפשט 
שהוא עלה למעלה מ'חללו של עולם' למקום 
שאין בו 'חלל' ומשם נולד יצחק שנקרא "עולה 
תמימה" )בראשית רבה סד, ג( ומצינו שיצחק שהה 
ג' שנים לאחר העקידה בגן עדן )ילקוט שמעוני רמז 
קט. חזקוני בראשית כב, יט. ריב"א והטור הארוך שם כה, כז(, 

מאחר שיצחק היה מעל ה'חלל' אז בבחינת מה 
זה נקרא שאברהם אבינו לא הוליד בן שמילא 

ותיקן את ה'חלל'.

חמץ ומצה
קמח  מעירוב  שנעשית  ש'עיסה'  למדנו 
במים נהפכת להיות יצירה לעצמה עד שהיא 
וגם  ב'חמץ'  גם  ומתרחבת,  באויר  מתמלאת 
נפיחות  יש  של'חמץ'  רק  נפיחות,  יש  ב'מצה' 
בשונה  ה'גזל'  בבחינת  השיעור  מן  שיוצאת 

מה'מצה'.

ה'מצה' נקראת 'לחם עוני' או מחמת שדרכו 
של עני בפרוסה או מכיון שעונים עליו דברים 
הרבה )פסחים קטו, ב(, ב'מצה' עצמה אין מספיק 
צריך  ומצומצם,  עוני'  'לחם  היא  הרי  רוח, 
לגלות בה רוח ולהתפיח אותה, ה'גם' והתוספת 
מתקנים את החלל והחסרון שטבועים ב'בצק' 
ועל כן 'עונים עליו דברים הרבה' מגלים בו את 

הרוח דתיקון 'פה-סח'. 

פסחא,  "כזיתא  אומרת  ב(  פה,  )שם  הגמרא 
המולת  "לקול  וברש"י  איגרא"  פקע  והלילא 
ההמון מההלל דומין כאילו הגגין מתבקעים"; 
הדפנות  בית  בתוך  משהו  ונדחוס  נמלא  אם 
ישברו ולא הגג, אבל אם היינו יכולים להשים 
שזה  בלי  קומה  גבי  על  קומה  דבר,  על  דבר 
יפרוץ לצדדים אז הגגות היו נשברים. הגמרא 
שבו  פסח,  של  המדרגה  עומק  את  מלמדנו 



אאלפך           מדור מחשבה           חכמהכד

ממלאים את החלל ב'דברים הרבה' של תיקון 
ו'פה-סח' עד שהבצק עולה ותופח והגג נשבריג.

ה'חמץ'  של  הקלקול  שורש  מתראה  בפסח 
ושורש התיקון שב'מצה', ועל כן בעומק הדין 
המצווה לאכול מצה והאיסור לאכול חמץ הוא 
היינו הך: לתקן את ה'חלל' ולא לקלקל אותו. 
יצחק  לידת  על  נתבשרה  ששרה  מצינו  וכן 
בפסח ומיד פרסה נדה ונטמאה חלתה בבחינת 
'חמץ', ולשנה אחרת נולד יצחק בפסח שהוא 

מדרגת התיקון.

בא קץ
'בצק' יכול להיקרא 'בא קץ', ו'ב' קץ' - תרין 

משיחין; משיח בן יוסף ומשיח בן דוד.

הדברים  מהלך  כל  ב'בצק':  יש  מדרגות  ב' 
ה'בצק'  מדרגת  הוא  השתא,  עד  שנתבאר 
שהוציאו בני ישראל ממצרים ביחד עם 'עצמות 
יוסף' בבחינת 'משיח בן יוסף' שיוצק שמן על 

הקמח ונופח בו את הרוח דתיקון.

הגאולה העתידה שייכת ל'בצק' של "ורגלך 
'עקבתא  נקרא  האחרון  הדור  בצקה"  לא 
קץ'.  'בא  שאז  הרגל  של  העקב  דמשיחא' 
השלם  הבצק  מדרגת  תתגלה  לבוא  לעתיד 
כמו ה'מן' שלא מורכב מעפר ומים; ונאמר בו 
"וטעמו כצפיחת בדבש" )שמות טז, לא( וכן "והיה 
טעמו כטעם לשד השמן" )במדבר יא, ח( מדרגה זו 
נרמזת במילוי 'בצק' ]בי"ת צד"י קו"ף[ שהוא גימט' 

'שמן דבש'.

לא  ולפיכך  השמים'  מן  'לחם  היה  ה'מן' 
שהרי  ולהתקלקל  להחמיץ  ל'מן'  התאפשר 
נא,  רבה  )בראשית  מלמעלה"  יורד  רע  דבר  "אין 

יג	 כעין זה מצאנו שהמשנה בנזיר )ח, א( אומרת "הריני נזיר כמלוא הבית או מלא הקופה וכו' רואין את הקופה כאילו היא 

מלאה חרדל ונזיר כל ימיו" ושואלת הגמרא "ואמאי וליחזייה כאילו מלאה קישואין ודלועין ותיהוי ליה תקנתא" אומר תוס' )ד"ה 
וליחזייה( "והוא הדין דמצי למיפרך וליחזי כמאן דמלי בצק ולא נתכוון זה אלא לנזירות אחד וניקל עליה". מדרגת ה'בצק' שיש 

בה מצוות 'חלה' היא זו שממלאת ומתקנת את ה'חלל'.   
יד	 בעומק כל תפיחה מלשון טפח, הפך מה שנאמר "וימיני טיפחה שמים" )ישעיה מח, יג( הבצק תופח לגובה שאינו שלו, עולה 

כביכול לשמים.
טו	 "והמן הוא מתולדת האור העליון שנתגשם ברצון בוראו יתברך" )רמב"ן שמות טז, ו(. 

עד  להגיע  ומנסה  ועולה  תופח  ה'חמץ'  ג(, 
'בצק'  במדרגת  להיות  שרצונו  כיון  לשמיםיד, 

של 'מן'.   

כל משמעויות הבצק שראינו לעיל מתראות 
כל  את  וקבץ  צירף  הוא  ב'מן':  בשלמות 
הטעמים בבת אחת, מצד אחד היה יורד בשווה 
לכולם ומאידך כל אחד טועם בו כרצונו )יומא 
עה, א(. היה בו 'קצבה' של "עמר לגלגלת" )שמות 

טז, טז(, האור העליון ירד למטה ונתגשם במןטו 

כנגד  הארץ  אל  מהשמים  אותו  יצקו  כביכול 
מעלת היציקה שב'בצק'. 

ה'מן' היה במדרגת שבת והיה מונח בו אור 
עולם  של  חלתו  יתוקן  העתידה שאז  הגאולה 
"לא  ולכן  שאינה באה לכדי חימוץ כמו במן, 
האחרונה  בגאולה  יב(  נב,  )ישעיה  תצאו"  בחפזון 
יחמיץ.  ה'בצק'  שמא  למהר  צורך  יהיה  לא 
בו את כל הד'  נאכל מאכל שיש  לעתיד לבא 
לא  השמים;  מן  שבא  'מן'  מתוקנים,  יסודות 
במדרגה של ניצוצות שמבצבצים ועולים אלא 

האור העליון שיורד בעצמו.

 .ב-צ בצק–בלבביפדיה מחשבה  
מספר שיעור בקול הלשון  34353401



כה אאלפך           ערך בצק           חכמה

 סוגיות במחשבה 
בצק

)שמות, יב, לד( וישא העם את בצקו טרם  כתיב 
שכמם.  על  בשמלתם  צררת  משארתם  יחמץ 
ולהלן )לט( כתיב, ויאפו את הבצק אשר הוציאו 
ממצרים עגת מצות כי לא חמץ כי גרשו ממצרים 

ולא יכלו להתמהמה וגם צדה לא עשו להם.
השורשים  ספר  עיין  עיסה.  עניינו  ובצק, 

לרד"ק, ערך בצק. 
ובזכות שנטלו עמהם את הבצק באופן נעלה, 
וז"ל, שהם חבבו  וכמ"ש בצרור המור על אתר, 
צרורות  כתפיהם  על  בצקים  ונשאו  המצוה 
למ"ש  זכו  כך  כנגד  עיי"ש,  עכ"ל,  בשמלותם, 
כנגד  מעליך",  בלתה  לא  "שמלתך  ד(  ח,  )דברים, 

צררת בשמלתם, "ורגליך לא בצקה", כנגד וישא 
העם את בצקו.

הבנים  יח(  ז,  )ירמיה,  כתיב  בקלקול,  וכנגדו 
מלקטים עצים והאבות מבערים את האש והנשים 
לשות בצק לעשות כונים למלכת השמים והסך 
נסכים לאלהים אחרים למען הכעסני. וזה כנגד 

מצרים, שהקריבו ע"ז של מצרים, טלה, והבן.
ועוד כתיב )הושע, ז, ד( כלם מנאפים כמו תנור 
בערה מאפה ישבות מעיר מלוש בצק עד חמצתו. 

וכנגדו במצרים היו גדורים בעריות.
והנה יש בצק עליון ובצק תחתון. בצק עליון 
ובצק  הנאכלת.  וכדומה  ומים  מקמח  עיסה  זו 

למוצק  עפר  בצקת  לח(  לח,  )איוב,  מש"כ  תחתון, 
ורגבים ידבקו.

עולם  אומר,  אליעזר  ר'  ע"ב(  נד,  )יומא,  ואמרו 
למוצק  עפר  בצקת  שנאמר  נברא,  מאמצעיתו 
ורגבים ידבקו. והבן ששורש כל הבריאה כולה, 
ביומא  וכמ"ש  אמצע,  בחינת  והוא  עפר.  בצקת 
ציון  וז"ל,  ופרש"י  העולם,  נברא  מציון  שם, 
עד  רגבים  נדבקו  וסביבותיה  תחילה,  נבראת 
סוף העולם מכל צד. בצקת עפר למוצק – מוצק 
אחד היה לו, ומשם נדבקו רגבים סביביו, עכ"ל, 

עיי"ש. בצק אותיות קבץ.
דייקא  ממצרים  בנ"י  גאולת  בחינת  וזהו 
וכלשון  אמצע,  נקודת  היינו  לילה,  ב"חצות" 
ובגאולת  נברא,  הוא  "מאמצעיתו"  אליעזר,  ר' 
העולם,  בריאת  שורש  נגלה  בחצות,  מצרים 
נקודה אמצעית, ויצאו ממצרים על מנת להיכנס 
לא"י, להיכנס לציון, לנקודת האמצע של העולם. 
ואור נקודת האמצע של ציון, האירה, וגאולתם 

ממצרים בחצות – אמצע, דייקא. 
מן  הארץ  בנין  שדרש  א(  )יג,  שמו"ר  ועיין 
הפסוק בצקת עפר, דייקא על מש"כ )שמות, ז, כו( 

ויאמר ה' אל משה בא אל פרעה, ודו"ק, עיי"ש.





מדור

רל"א
שערים

 צירוף 
  ב-צ / ב-ק / צ-ק





כט אאלפך           ערך בצק           חכמה

ב-צ

עגלת  ד"ה  ג'  פסוק  פ"ז  )נשא,  הירש  רש"ר  עיין 
על  כנראה  מורה  והוא  סבב,  אל  קרוב  "צב"  צב( 
על  והמגינות  העגלה  חלל  את  המקיפות  מחיצות 
האנשים או על החפצים שבעגלה, עכ"ל. וזהו צורת 
כן  נקרא  ובעומק  המקיפות.  מחיצות  ל,   – בצ  בצל, 
מלשון נצב, עומד על עמדו, כמ"ש )בראשית לב, ז( 
עומד  כן  על  ויתר  נצבה".  וגם  אלומתי  קמה  "והנה 
בקומתו, וכך אמרו בזוה"ק )פנחס, רמב, ע"ב( והנה 
קמה אלומתי וגם נצבה, דכך תפילה מעומד. וכמ"ש 
לעמוד  נצבה  וגם  נזקפה,  אלומתי,  קמה  שם,  רש"י 
על עמדה בזקיפה ועיי"ש בשפתי חכמים, וגם נצבה, 
והוא בחינת  כן על עמדה בזקיפה.  כן תמיד  לעמוד 

מבצר, עומד על עומדו בתוקף.

לשורש  התקשרות  הוא  בזקיפה  עמידה  ומהות 
העליון, וכיון שנקשר לשורשו העליון ע"י כן שורשו 
העליון אוחזו, ודין גרמא ליה לעמוד תמיד בזקיפה. 
יב( והנה סולם מוצב ארצה וראשו  וזש"כ )שם כח, 
והיינו  וגו'.  עליו,  נצב  ה'  והנה  וגו'  השמימה,  מגיע 
נקשר  השמימה  מגיע  וראשו  לתתא,  ארצה,  מוצב 
לשורשו העליון, ומכח כך נצב ארצה. ולכך מיד כתיב 
והנה ה' נצב עליו, והיינו שנגלה שורש הכל ה' ית"ש 
שמכחו הוא נצב ועומד תדיר. והוא בחינת אצבע צב-
אע, שע"י אצבע מחוי לשורשו כמ"ש בשלהי בתענית 
לו,  קוינו  ה'  זה  ואומר  באצבעו  מראה  אחד  שכל 
והיינו שעי"כ נקשר לשורשו, ואזי ה' נצב עליו. והוא 
בחינת שם צבאות, שהוא ית"ש נצב על נבראיו. והוא 
בחינת ביצה, צב-יה, כי הנולד הגמור באפרוח נעשה 
בריה לעצמו ונבדל משורשו, אולם הביצה אינה ולד 
המולידה.  מקורה  משורש  נתנתקה  לא  ועדיין  גמור 
צבי,  בארמית  ונקרא  רצון,  בחינת  הוא  הכל  ושורש 
גדרי הרצון.  ניצב, כפי  ידו הכל  כי הרצון על  רצה, 
וכאשר הרצון מתפשט לתתא, רצון-רץ, נעשה לתתא 
פרוד, בחינת רצ-צר, הפרטים נעשים כצרות זו לזו, 
הארת  מכח  אולם  הפרוד.  עומק  בהם  מושרש  ובזה 
אור  והוא  ק-צב.  קבץ,  קיבוץ  נעשה  "צבי"  הרצון, 
הגאולה, מקבץ נדחי עמו ישראל, וזהו בחינת בצק, 
נעשה  ואזי  יחדיו.  העיסה  חלקי  כל  צירוף  ק,   – בצ 
מן  אחד  שכל  ש-צב,  שבץ,  שיבוץ,  משבצת,  בחינת 
במקומו,  ומשובץ  ועומד  מסתדר  שנקבץ  הפרטים 

לפי הארת השורש. וכן לבוש העשוי מבוץ, בצ – ו, 
פשתן, שגדל בד בבד. אולם בלבוש בוץ משובץ כל 
בחינת  זו  והארה  בוץ.  של  יופיו  ונגלה  כראוי,  חוט 

צהוב, צב-הו, בחינת "צהבו פניו", צהוב הארה.

נבוכדראצר,  ע"י  ונעשה  הגלות,  הוא  כן  והיפך 
וניתוק  זו,  יציבות  לבטל  שבא  בקרבו,  צב  אותיות 
בנ"י מארצם. והוא בחינת חצב דקלקול, חצב, ח-צב, 
מנתקם מן מקום יציבותם. ודבר המבעבע אינו יציב, 

בצ – ע.

ויש  כנ"ל,  השורש  הארת  מכח  יציבות  שיש  והבן 
יציבות מכח דבקות בארעא, בחינת "והארץ לעולם 
ודבק  שרובץ  ר-צב,  רבץ,  בחינת  והוא  עומדת". 
בארעא. וכאשר בוצרים הפרי, הפרי מתנתק ממקום 
כמ"ש  מצבה  בחינת  והוא  ה.   - בצ  בצר,  יציבותו, 
אצל יעקב ועוד, שענינה לקבץ את כל החלקים מצד 
המת,  ע"ג  שנותנים  מצבה  וזוהי  בארעא.  קביעות 
בחינת  וזהו  בארעא.  שנתפזרו  חייו  חלקי  כל  לקבץ 
בצק, בצ-ק, שתחילה יש מים וקמח, וכל גרגיר בקמח 
עומד לעצמו, אולם ע"י תערובת במים ולישה נעשב 
בצק שמצרף את כל החלקים יחדיו. היפך בצע, צב-

ע, שמחלק הדבר לחלקיו.

ע"י  שנעשה  במשכן  מתגלה  זו  הארה  ושלמות 
בצלאל, צב-לאל, כלומר מצורף ע"י התקשרותו לאל, 
אליו ית"ש. ויתר על כן מתגלה בא"י שלמטר השמים 
תשתה מים, היפך בצורת, שנתנתק ממקורו. וכח זה 
יכניע את שרו של עשיו שעתיד לבא מבצרה, כמ"ש 
מי זה בא מבצרה וגו', ואזי יתגלה "צבי ואתרעי בן", 
ויתגלה היציבות השלימה. והוא ע"י חיבור הוי"ה- 

אדנות גימטריא צב עם הכולל.  

	
אבצן,  זה:  מאמר  המרכיבות  התיבות  שרשי 
בץ  בוצץ,  בצרה,  בצר,  בצע,  רבץ,  קבץ,  אצבע, 
)ביצה(, בלשאצר, עצב, צבא, צבאות, בצורת, בצל, 

בצלאל, בצק, חצב, נצב, יצב, מבצר, מצבה, צבי, 
נבוכדראצר, קצב, צהוב, בוץ, יעבץ, שבץ, צבעון.



אאלפך           מדור רל"א שערים           חכמהל

ב-ק

אמרו חז"ל בפרק המפקיד, אדם רוצה בקב שלו 
שהמדרגה  והיינו  חבירו.  של  קבים  מתשעה  יותר 
קיבול  הבית  מקום  וזהו  "קב".  מדרגת  הוא  שלו 
שלו, קב-ל. וכל מה שמקבל נכנס לתוך לתוך קב 
של  ומילוי  השפע.  רוב  לפי  מתרחב  זה  וקב  זה, 
הקב הוא ע"י בחינת קבץ, כי כח הקב מקבץ את 
וקרבתם  קב-ר.  קרב,  לזה.  זה  ומקרבם  החלקים 
חבק,  בחינת  הוא  הקב,  ע"י  לזה  זה  החלקים  של 
ח-קב, שהם חבוקים וקשורים זה לזה. ויתר על כן 
נעשים דבוקים זה לזה דבק, ד-קב. וכאשר נעשה 
פרוד, זהו בחינת בקע, בק – ע, נבדל ונפרד. ונצרך 
בדק,  לדבק.  לא  מה  ואת  לדבק,  מה  את  בדיקה 
מקמח  הנעשית  בעיסה  ביחוד  זה  ודבר  ד.   – בק 
בצק,  שמו  נקרא  ואזי  בזה  זה  שמתאחדים  ומים 
צ-קב. והוא בחינת חבקוק, קב-חוק, שעליו אמרו 
בשלהי מדות, בא חבקוק והעמידן על אחת, וצדיק 
באמונתו יחיה, והכח להגיע לאחת הוא מכח הקב. 
בקש,  בחינת  הוא  זה  עם  זה  לדבק  הכח  ותנועת 
קב-ש, הביקוש מצרפם. וזהו סוד הקרבן, קב-רן. 

קרוב חלקים זה לזה. 

סחיטתם,  ממקום  בענבים  מתגלה  זה  ודבר 
בתמורה,  ודרשו  אשכול,  צורת  הענבים  כי  י-קב. 
אשכול  כצורת  בו.  שהכל  איש  האשכולות,  איש 
סופו,  במקום  ולמטה  בריבוי,  לעילא  שמתחיל 
עקבו, נעשה מאוחד, אחד. יקב, נודע, ר"ת, יחוד- 
קדושה- ברכה. והוא בחינת יעקב, יע-קב, שמקום 
העקב, מקום הפרוד, מאחד הכל, בחינת י – עקב, 
שבעקב כל הי' מתאחדים, בחינת "האספו, ואגידה 
לכם את אשר יקרה אתכם באחרית הימים", והיינו 

שבאחרית יהיה "האספו".

ביותר,  הצר  במקום  מתגלה  זה  צרוף  ו'שורש' 
בחינת  והוא  מתאחד.  הכל  ששם  צר-אור,  צואר, 
והוא  כנודע.  הבקבוק  צואר  קב-ו.  קב,  בקבוק, 
בחינת הקשבה, קשב, קב-ש, שהמקשיב מחבר כל 

מה ששומע לנקודת התמצית, לקב שבדברים.

הוא  נ-קב,  נקב,  לנקבה,  משפיע  זכר  וכאשר 
ולהיפך  ציון.  נקודת  הנקראת  שבה,  לקב  משפיע 
כאשר רוצים לבטל דבר ולהזיקו, נוגעים בעצמיות 
היזק  לתפיסת  ושורש  קב.  בחינת  שהוא  שבדבר 
כמ"ש  מנחש  שקשה  רע-קב,  עקרב,  נקרא  זה 

והוא  הקב.  נקודת  בשורש  שנוגע  מפני  בברכות, 
את  מקלל  המקלל  כי  קללה,  לשון  קבה,  בחינת 
שורש הקב שבדבר. ובעיקר דבר זה מתגלה אצל 
וכן  בלק קב-ל, שבקש לקלל את בנ"י ע"י בלעם. 
סופו של אות מעשה ע"י עצתו של בלעם לפתותם 
בעריות נעשה בקובה, דייקא. ואחריתו כמעט של 
כל אדם מיתה, קבורה, קבר, קב-ר. כי שם מתכלה 
ע"ד כלל, ונשאר רק בחינת קב שבו, רקב עצמות. 
רקב, ר-קב. ומה שקנא בזולתו נרקב, ומה שנשאר 
ומה  שלו,  בקב  רוצה  אדם  עצמו,  חלקו  רק  זהו 
בוקה  ונעשה  נרקב,  חבירו  של  קבים  בט'  שרצה 
ומבולקה, מלשון קב. ובחינת היזק זה נקרא קטב 
ועיקר הרחבתו של אדם ע"י  מרירי, קטב, קב-ט. 
אכילתו, ובית קיבול האדם הוא הקבה )וקורקבן(, 
קב – ה, קב – ורקן, וכאשר האדם מת אין הרחבה 

של קבה, ונשאר רק קב כנ"ל.

יבקע,  אורך"  כשחר  יבקע  "אז  כתיב  ולעת"ל 
קב-עי. אותיות יעקב כנודע, שנולד מרבקה, הר-
הוא בבחינת  אורך,  זו, כשחר  ותחילת הארה  קב, 
)מתוך  הקב  הארת  ויאיר  שיחזור  ר-קב,  ברק, 
עצם הלוז( ועי"כ יחזור ויתרחב מתוך חלקו שלו 
מצד  ההפלגה  בדור  נתגלה  שהשתא  ומה  דייקא. 
נחלקו  ושם  קב-ע,  בקע,  בקעה,  שמצאו  הקלקול 
לע' לשונות, קב-ע, לכל אחד יש קב לעצמו, אולם 
לעת"ל כתיב אז אהפוך את העמים לשפה ברורה, 

כולם יתאחדו יחד.

שרשי התיבות המרכיבות מאמר זה: אבק, בקש, 
קב, קבה, דבק, קבץ, קבר, בזק, בקע, בקעה, בקר, 
בצק,  בלק,  יקב,  יעקב,  בקע,  בוקה,  קרבן,  קרב, 
קטב,  חיבק,  נקב,  נקב,  ברק,  קרוב,  בקי,  בקבוק, 
קצב, רבקה, רקב, חבקוק, קבל, קשב, עקב, עקרב, 

קבה, קורקבן, בק)ק(, דבק.



לא אאלפך           ערך בצק           חכמה

צ-ק

כי  וכן מלשון קצבה, קצ-בה.  מלשון סוף.  קץ, 
קצבה היינו דבר שיש לו סוף וקץ. וכן לשון קצה, 
כי  קצ-רי.  קציר,  וכן  הדבר.  של  גבולותיו  קצ-ה, 
הקציר הוא סוף התהליך של התבואה. ולכך נקרא 
קוצים,  וכן  הקציר.  זמן  בו  כי  קצ-י,  קיץ,  הקיץ 

קוץ, קצ-ו, כי הקוצים הוא הקצה של הגידול.

מקראות רבים מלשון קץ, סוף. כגון קצתי  וכן 
רצון  והיינו  בחיי,  מאסתי  מו(,  כז,  )בראשית,  בחיי 
שכאן יהא סוף החיים. וכן וייקץ יעקב )שם, כח, טז(, 

והיינו שבא קץ לשנתו.

כח  קצה  לסוף  שהגיע  והיינו  קצ-ף.  קצף,  וכן 
הסיבולת שלו, וכאשר עובר קצה זה נעשה כעס, 
קצף. וזהו בחינת צוקה, צק-וה. שנפשו מצומצמת, 
ואזי או שנופל לעצבות או לכעס. ומצד כך לשון קץ, 
הוא לשון צמצום, כי הקץ מהותו העדר המשכה. 
ויתר על כן נעשה צמצום אף במה שכבר התפשט. 
וזהו קבץ, קצ-ב. והיינו שקודם הקיבוץ היה הדבר 
מפוזר ועתה צמצמו. וזהו בצק, ב – צק, קבל כל 
החלקים יחדיו ועשאם עיסה. וכן קמץ, קצ-מ, וכן 
קצ-צמ, והיינו שצמצם הדבר, כמ"ש )שם, מא, מז( 
ובחינה  לקמצים.  השבע  שני  בשבע  הארץ  ותעש 
בבחינת  הדבר,  את  לקצר  מלשון  קצר  נקראת  זו 
קוצר רוח. וזהו קצץ, קצ-ץ, והכפלת אות הצד"י 
קצה  והיינו  לדבר,  גבולות  נתן  רק  שלא  היינו 
כנ"ל.  לבלתי התפשט, אלא אף צמצם את הדבר, 
וזהו קפץ, כמ"ש )דברים, טו, א( ולא תקפץ את ידך, 
וכן  זולתו.  גבולות  וכן הצקה, מצמצם את  קצ-פ. 
צמק, מ-צק, עניינו צמצום, בחינת ענבים הנעשים 
צמוקים. ויש שהאדם מצמצם עצמו מן הדבר )ולא 
שהדבר נעשה מצומצם(, וזהו שקץ, שנפשו של האדם 

קצה ממנו.

מוליד  הוא  הנזכר,  הצמצום  נעשה  וכאשר 
צעקה, צעק, ע-צק. והצעקה תובעת צדק, ד-צק, 
קצץ.  של  הצמצום  ללא  חלקו  לפי  לקבל  והיינו 
ופעמים תובעת לקבל יתר מחלקו, בבחינת צדקה, 
דה-צק. ודבר זה נגלה בלידת יצחק, חי-קץ, שנולד 
לאברהם כאשר היה בן ק', ולשרה כאשר הייתה בת 
צ', והבן. וכאשר מקבל שפע זה נעשה צחק, ח-צק, 
כל השומע יצחק לי, והוא התפשטות יתירה היפך 
היפך צמצום  יצחק, קצ-חי,  וזהו  צמצום של קץ. 
צדק,  בחינת  הצמצום  וביטול  מות  בחינת  שהוא 
יתירה  והתפשטות  קצ-די.  צדיק,  בחינת  כנ"ל, 
בחינת חסיד. וזהו בחינת יצק, כמ"ש )בראשית, כח, 
יח( ויצק שמן וגו'. י-צק, המשכה של שפע. ומקור 

קוץ  )בחינת  כנודע  יו"ד,  של  קוצו  מן  ההמשכה 
דקדושה היפך קוץ הנ"ל(, שהוא בחינת מאין תמצא, 

כנודע.

וכח התפשטות זו נגלה בבצק, ב-צק, שטופח.

צעק,  זה:  מאמר  המרכיבות  התיבות  שרשי 
צדק,  צקלון,  מוצק,  יצק,  יצחק,  קצף,  מקצע, 
צינק,  צדוק,  קצה,  קיצון,  מציק,  בצק,  צדקה, 
מצוקה,  קמץ,  יהוצדק,  צדיק,  צוקה,  יקבצאל, 
צדקיהו,  קץ,  צמוקים,  קבצאל,  קמצים,  מקץ, 
ציקלג, צלק, קצת, יקיצה, צחק, צקון, קצין, קיץ, 

צעק, צק, קצח, קוץ, קבץ, שקץ, קצץ, קציר. 





מדור

קבלה
 בלבביפדיה קבלה

 בצק
 מילון ערכים בקבלה 

 בצק





לה אאלפך           ערך בצק           חכמה

 בלבביפדיה קבלה 
בצק

אור א"ס
א"ס, ס"א. וכתב רש"י )שמות, טז, א( וז"ל, למדנו 
שאכלו משירי בצק )משירי המצה( ס"א סעודות, 
כך  והיפך  א"ס.  אור  בו  שנגלה  והיינו  עכ"ל. 
)שמות(  ברמח"ל  וכמ"ש  ס"א.  לסט"א,  הופך 
זה  בצק  לט(,  יב,  )שמות,  הבצק  את  ויאפו  וז"ל, 
היא ס"א, שהיה צריך לבטל אותה לגמרי אבל 
לא נתבטלה לגמרי, אלא נעשית לה אפיה, ולא 
נשרפה לגמרי, עכ"ל, עיי"ש. וביטול בשישים, 
ובצק במילוי, בי"ת צד"י קו"ף, עולה בן ששים. 

צמצום
ע"א(  מה,  )פסחים,  כמ"ש  לסיתום,  משמש  בצק 
ושם, בצק שבסידקי  בצק שבסידקי העריבה. 
עריבה, במקום העשוי לחזק אינו חוצץ. ועיין 
רמב"ם )מאכלות אסורות, פי"ז, ה"ד(. וכן חציצה, עיין 

מקואות )פ"ט, מ"ב(.
מצרים. וכתיב )שמות, יב, לט( ויאפו את הבצק 

אשר הוציאו ממצרים.
הסתרה. ואמרו )כריתות, כא, ע"ב( כגון שחיפהו 

בבצק. 
הגבלה. בצק בחילוף סדר אותיות, קצב. 

קו
חצאי  שני  ע"ב(  מה,  )פסחים,  ואמרו  חוט.   – קו 
זתים, וחוט בצק ביניהן, רואין כל שאילו ינטל 

החוט וניטלין עמו חייב לבער.
פסח,  )הלכות  במהרי"ל  וכתב  דבק.  גימט'  קו, 
סעיף ח'( בשם מהר"ר זלמן רונקיל ז"ל, וז"ל, הא 

פרורי  היינו  הפקר,  פרורין  בעלמא  דאמרינן 
הפת, אך פרורי בצק מאחר דעדיין ראוי לדבק 
אגרות  ועיין  עכ"ל.  בטלי,  ולא  חשיבי  יחד 

הרמ"ז )אגרת י"ח(.
האור  מימי  ובתוכו  לאט  נתפשט  והקו 
העליון. וכתב ביריעות שלמה )חוברת ג, יריעה יב( 

וז"ל, יצק מורה על השפיכה בלאט ובנחת וכו', 
בצק,  במשקה  המגובל  הקמח  נקרא  ולפיכך 
והוא שם מורכב בא-צק, כלומר שבא בתכונת 

היציקה, עכ"ל, עיי"ש.

עיגולים
)יומא, נד, ע"ב(  נקודת אמצע שבעיגול. ואמרו 
נברא,  מאמצעיתו  עולם  אומר,  אליעזר  ר' 

שנאמר )איוב, לח, לח( בצקת עפר למוצק וגו'.

יושר
נשים  שלש  ע"ב(  מח,  )פסחים,  ואמרו  קוים.  ג' 
עוסקות בבצק כאחת, אחת לשה ואחת עורכת 

ואחת אופה. ועיין יונת אלם )מהדו"ב, ח"א, פ"י(. 

שערות
רש"י  עיין  שעורים.  של  בצק  שעור,  שער, 
)ויקראו, טו, ט(. ועיין רמב"ם )הלכות ציצית, פ"ב, ה"ה(.

כמ"ש  ראשי,  שערות  הציצית,  שסוד  והבן 
)יחזקאל, ח, ג( "בציצית ראשי".

אזן
אמרו )פסחים, מו, ע"א( בצק החרש, היינו שלא 
ועיין  )רע"ב(.  עליו  מכים  כאשר  קול  השמיע 

רש"י שם, ובירושלמי.
אמרו )ביצה, כז, ע"ב( שלא יביא בצק או דבלה, 

ויניח לו ע"ג האזן כדי שיבא הכלב ויטלנו.
בצק במילוי, עולה )שמות, ג, יז( אם לא יאמינו 

לך ולא ישמעו. 

חוטם
וז"ל,  ז(  ח,  )דברים,  רש"י  וכתב  באפיו".  "ויפח 
לא בצקה, לא נפחה כבצק, עכ"ל. ואח"כ הדרך 

לאפות הבצק, מלשון "אף", ודו"ק. 

פה
לשון, לש-ון. וכתיב )שמואל, ב, יג, ח( ותקח את 
והנשים  יח(  ז,  )ירמיה,  כתיב  וכן  ותלוש.  הבצק, 



אאלפך           מדור קבלה           חכמהלו

שהכל   – ליש  פמ"ג(  )אדר"נ,  ואמרו  בצק.  לשות 
נעשין בפיו כמו בצק. והיינו כלישת בצק. 

אמרו )שבת, נא, ע"ב( וטפח פיה – בבצק. 

עינים - שבירה
אנא  גאוה,  השבירה,  סוד  הבצק,  החמצת 
אמלוך, ודו"ק. וכתיב )הושע, ז, ד( מלוש בצק עד 
חמצתו. ועיין חמדת ימים )פסח, פ"ב, אות יז( טעם 

שאין להניח כלל בצק בלא עסק ע"ד הסוד. 
מראה  טבת  עולה  במילוי  בצק  ובתיקון, 

מאוד )בראשית, כד, טז(. וכן עולה ויפה תאר. 

עתיק
אחדות  ימין,  כולו  אלא  שמאל,  אין  בעתיק 
הש"ס  בלקוטי  וכתב  ודו"ק.  אלקים,  הוי"ה 
)פסחים( וז"ל, דע כי שם הוי"ה בנקודת אלקים, 

יש בניקוד זה ז' יודין, הרי ע'. ואותיות הוי"ה 
קפ"ב.  סה"כ  יב"ק,  גימט'  אלקים  ונקרא 
וכללות אותיות הוי"ה אלקים עם כללות השם 

בשילובו, גימט' בצק, עכ"ל.

אריך
אורך, אור-ך, אור-רך. ויש בצק קשה, בינוני, 

ורך. עיין רמב"ם )הלכות כלים, פי"ג, ה"ו(.

אבא - אמא
)יונת אלם, מדוה"ב, ח"ב, פ"ה(  כתב ברמ"ע מפאנו 
התורה  הנה  כי  וכו'.  חכם  ולא  נבל  עם  וז"ל, 
שבכתב היא מוסר אביך ושבע"פ תורת אמך, 
שהם קב"ה ושכינתיה, אב ואם לנשמות. וחוב 
עלאה  אבא  עד  עילאן  בתקון  לסייע  עלינו 
נ'  נבל,  באותיות  נרמזו  שכן  בהדיה,  ואימא 
שערי בינה, ול"ב נתיבות חכמה, וכו', והנה עם 

נבל בגימט' בצק, עכ"ל, עיי"ש. 

ז"א
כתב בלקוטי הש"ס )פסחים( וז"ל, והזעיר הוא 
ע"ב ס"ג וא"ל יהו"ה, גימט' בצק, עכ"ל, עיי"ש. 
בחילוף  בצק  יחדיו.  ו"ק  כל  קיבוץ  ז"א  והנה 

אותיות קבץ. בצק במילוי עולה בן ששים. 

נוק'
כתיב )ירמיה, ז, יח( והנשים לשות בצק.

שבת  עיין  ויפוי.  אשה  לקשוטי  משמש  וכן 
)סד, ע"ב( גבי פקוס. וברש"י שם וז"ל, טחה כמין 

בצק על פניהו וכשינטלו מאדים הבשר, עכ"ל.  

כתר
ע"ב(  )ח,  נזיר  ועיין  כנודע.  בכתר,  נזירות 
באומר הריני נזיר מלא הבית או מלא הקופה, 
שרואין כאילו מלא הקופה מלאה חרדל. ועיין 
שדנו מדוע שלא יראו כמלא בצק. ועיין תוס' 

שם. 

חכמה
ושמן  בשמן.  הבצק  מטגנים  ופעמים  שמן. 

ודבש גימט' בצק במילוי.

בינה
דבש. וז"ל רש"י )שמות, טז, לא( כצפיחת – בצק 

שמטגנין אותו בדבש, עכ"ל.

דעת
ערב רב, גימט' דעת, כנודע. וכתב הרמח"ל 
לבטל  צריך  שהיה  ס"א,  זה  בצק  וז"ל,  )שמות( 

אותה לגמרי, ולא נתבטלה לגמרי, אלא נעשה 
לה אפיה, ולא נשרפה לגמרי, וזה יען הערב רב 

נתערב בהם, עכ"ל, עיי"ש.
שעריסה  כ(  טו,  )במדבר,  והקבלה  הכתב  ועין 
הוא כאשר המים והקמח "מתערבים" )תערובת, 
ערב רב(, אולם שם בצק כאשר נעשים אחד, וזהו 

ביטול התערובת, ביטול הערב רב, ודו"ק.

חסד
תיונוק  ע"א(  פ,  )קידשין,  ואמרו  ידים.  חו"ג, 
שנמצא בצד העיסה ובצק בידו. וכן אמרו )ב"מ, 

נט, ע"ב( וי"א אף בצק שבידי אשה טפח. 

גבורה
הבצק נאפה באש.

זהב. ועיין ירושלמי )יומא, פ"ד(. 

תפארת
)מאמר מאה קשיטה,  כתב בכתבי הרמ"ע מפאנו 
סימן עח( וז"ל, ובתוספת מספר קטן של ישראל 

)העולה י'( על מספר שלם של יעקב )העולה קפ"ב( 

שאלקי  ועיי"ש  עכ"ל.  בצק,  יחד  הכל  יהיה 
עולם בגימט' בצק. 



לז אאלפך           ערך בצק           חכמה

נצח - הוד
לא  ורגלך  ד(  ח,  )דברים,  וכתיב  רגלין.  נו"ה, 
לא  ורגליהם  כא(  ט,  )נחמיה,  כתיב  וכן  בצקה. 
כי  וז"ל,  שם(  )דברים,  עזרא  האבן  וכתב  בצקו. 
מנהג רגל האורח שהלך רגלי דרך רב, שינפחו 

רגליו, עכ"ל.
זה  בצקה  לא  ורגלך  עקב(  טוב,  )לקח  ואיתא 
המנעל, מלמד שהיו נשאים ע"ג עננים, כלומר 
מלשון  בצק  )ולפ"ז  להתיחף  צוקה  לרגלך  בא  לא 
צוקה(. ד"א, בצקה, לא נילושה )עיין ערך קטן פה(, 

בציקה  צריך  שהבצק  כמי  בקרקע  ונבעטה 
היינו  בצק  יב(  בא,  טוב,  )שכל  ואיתא  ובעיטה. 
מלוש  וכה"א  נאפית,  ולא  שנילושה  עיסה 
בצק עד חומצתו )הושע, ז, ד(. ובדברי רבותינו, 
בצק שתחת הצפורן, דהיינו צואה דק כבצק. 
ומסלסלי התורה אומרים, כי צק לבד הם יסודי 
התיבה, ודומה לו בצקת עפר למוצק )איוב, לח, 
לח( וכל דומיהן. ואין למלת בצק דמיון במקרא 

כלומר  ד(,  ח,  )דברים,  בצקה  לא  ורגליך  זולתי 
לא הלכו יחף להיותה מטושטשת מטיט היות 

נילוש עליה.
ומכח כך עברו חלוצים, כמ"ש )מטות, לב, לב( 

נעבר חלוצים לפני ה', גימט' בצק במילואו.

יסוד
כתיב )איוב, לח, לח( בצקת עפר למוצק. ופרש"י 
עפר.  שיצקתי  ביום   – עפר  בצקת  וז"ל,  )שם( 

למוצק – ל"יסוד" עולם באמצעיתו, עכ"ל.
שאחרי  מסמר  וז"ל,  מסמר(  )ערך  ערוך  עיין 
כמו  הככר  מן  שיוצא  בצק  פירוש,  הככר, 
ברית  אות  צורת  מעין  והוא  עכ"ל.  המסמר, 

קודש.
רגליך לא בצקה, קאי על אות ברית קודש. 
ו(.  יז,  עיין באר מים חיים )משפטים, כב, ד; שופטים, 
וכתיב  ועוד.  א"י(,  ד"ה  )בשלח,  שלמה  ותפארת 
גימט'  לחוץ,  ויצא  לילה  מקרה  יא(  כג,  )דברים, 

בצק במילוי.

מלכות
עפר. וכתיב )איוב, לח, לח( בצקת עפר למוצק. 
)ד"ה  )הקדמה לספ"י(. וספר הפליאה  ועיין ראב"ד 

וראה והבן שהשחקים(.

שבת.  עולה  קו"ף,  צד"י  בי"ת  במילוי  בצק 
ואמרו )פסחים, מח, ע"ב( כל זמן שעוסקות בבצק 
אינו בא לידי חימוץ. אולם כאשר שובתים בא 
לידי חימוץ. ובתיקון גבי מן בשבת כתיב )שמות, 

טז, כד( ורמה לא היתה, גימט' שבת. 

רש"י  וכתב  כלום.  מגרמא  לה  דלית  עניא 
)שמות, יב, לט( וז"ל, בצק של החמץ, קרוי מצה 

שהוא לחם עוני, עכ"ל.
בת ציון. בצק, ר"ת קול בת ציון.

נפש
נפש שיתופא דגופא. והגוף נקרא בצק. עיין 

חמדת ימים )פסח, פ"ג(.

רוח
קטן  ערך  עיין  בתוכו,  רוח  ע"י  נעשה  בצק 
חוטם. וכתב בכתב והקבלה )במדבר, טו, כ( וז"ל, 
בצק ישמש על הנפיחה, עכ"ל. ויש ותופח ע"י 
שאור, ויש ותופח ע"י עצמו. ועיין ערוך, ערך 

תפח. 

נשמה
כתב באלשיך )בראשית, ב, ז( וז"ל, באופן שהיה 
הנשמה  לקבל  מוכן  כלי  מהיות  אטום  אדם 
כלי  ממנו  שעושין  בצק  כפסת  העליונה, 
הזכוכית שהוא אטום משולל תוכיות לקב שום 
ודוחקין חומרו לצד חוץ עד  בו  ונופחין  דבר 

שיעשה כלי קיבול, עכ"ל, עיי"ש. 

חיה
בצק אין דרכו להחמיץ עד ח"י רגעים.

יחידה
כתיב )שמות, ט, ז( ישראל עד אחד, ויכבד לבו, 
בצק  נעשה  שהלב  והיינו  במילוי.  בצק  עולה 

קשה, ודו"ק.
בצק,  דוד.  ובן  יוסף  בן  משיחין,  ב'  משיח, 
ב-קץ. ווהוא שורש לבעיתה ואחשינה, ודו"ק. 
והוא אור של מסירות נפש. וכתיב )במדבר, ט, ז( 
ליהודה נחשון בן עמינדב, עולה בגימט' בצק 
ים  נפש בקריעת  נעשה מסירות  וע"י  במילוי, 
סוף, כמ"ש חז"ל. וכן כתיב )דברים, א, לו( זולתי 

כלב בן יפנה )מיהודה(, גימט' כנ"ל.



אאלפך           מדור קבלה           חכמהלח

 מילון ערכים בקבלה 
בצק

בצק  וז"ל,  )פסחים(  הש"ס  בלקוטי  כתב 
בנקודת  הוי"ה  כי שם  דע   – עריבה  שבסידקי 
אלקים, יש בניקוד זה ז' יודי"ן, הרי ע', ואותיות 
הוי"ה, ונקרא אלקים גימט' יב"ק, סה"כ קפ"ב, 
כולל השם  עם  הוי"ה אלקים  אותיות  וכללות 
אלקים  כאן  מנינו  והנה  בצק.  גימט'  בשילובו 
ג"פ, באותיות ונקוד ומספר, תצרף עמהם שם 
הוי"ה ג"פ, ומרוב המיתוק נעשה אלהים אחד 

ג' הויות וא' אלקים גימט' סדק, עכ"ל.

דינין,  בחינת  ממצרים  שיצאו  שבצק  והבן 
מצרים,  גלות  סוד  שזהו  אלקים,  של  בחינה 
מאלקים  מי  בפרט,  אלקים,  במדרגת  גלות 
– אלקים, ע"י  ונעשה מיתוק של בצק  כנודע. 
וזהו  הגאולה.  נעשה  ואזי  ודו"ק,  הוי"ה,  שם 
בצק, ב-קץ. ואזי נגאלו, כי היה ב' קיצים. א. 
ארבע מאות שנה. ב. אחר ר"י שנה. וזהו ב-קץ, 
וזהו שכאשר נמתק הדין ויצאו אחר ר"י שנה 

בלבד.

 - ע"ב  שמות,  ד'  יש  וז"ל,  שם,  כתב  עוד 
ס"ג - מ"ה - ב"ן. ולמעלה מהם עוד שם מ"ה 
אחד, בסוד כי לא ידעו מ"ה הוא, גימ' של הכל 
ערב"ה, וזה הוא בסוד או"א והזעיר, הוא ע"ב 
- ס"ג - וא"ל יהו"ה, גימט' בצק, וכו', והנה אם 
הסדק צריך לבצק, הרי זה בטל אצלו ושפיר 
דמי, הא לא יש בו גבורות נ"ו נ"ו והוי"ה כמנין 
מ"ה  שסוד  והבן  עכ"ל.  לבער,  וצריך  חמץ 
,בסוד כי לא ידעו מ"ה הוא, הוא סוד מן שעליו 

נאמר כן, לחם מן השמים, ומעין כך היה בצק 
דתיקון, מצה, מה-צ, והבן.

וז"ל, נבל  )מהדו"ב, ח"ב, פ"ה(  ביונת אלם  וכתב 
ונבל  חכמה.  נתיבות  ול"ב  בינה  שערי  נ'   –
כמשמעו לשבח, לו יחכימו ישכילו זאת מוסדי 
להעלות,  שתיהן  נובלות  לקומם  ודור  דור 
אנחנו  שכשנהיה  בידינו  מסורת  הם  שהרי 
מעוררים ז"א ונוק' לעומת או"א. והנה עם נבל 
מספר  של  התחתון  חציו  שהוא  בצק,  גימט' 
להעלותו  צריך  שהוא  נובלות,  בסוד  שכינה, 
אצל חציה העליון שמספרו אני "ה' אלקיכם" 

והנקוד משלים, עכ"ל. 

והבן שכתב שתיקון הבצק להעלותו לאני ה' 
והיינו מיתוק הבצק של שם אלקים  אלקיכם, 
חציו  רק  הוא  זה  ולולי  כנ"ל.  הוי"ה,  בשם 
רק  נמצא  וכאשר  שכינה,  מספר  של  התחתון 
במדרגת חציו התחתון, אזי הוא יכול להחמיץ. 
גילוי שכינה שלם,  ביציאתו, היה  ובליל פסח 

ואז נמתק, ולכך לא החמיץ בצקם.

מאה  מאמר  מפאנו,  רמ"ע  כתבי  עוד  ועיין 
קשיטה )סימן עח(.

וכנגד כך יש בצק בס"א, עיין רמח"ל )שמות, 
יב, לט(. 



מדור

ארמית
 מילון ערכים בארמית

 בצק – לישא – יחפו





מא אאלפך           ערך בצק           חכמה

 מילון ערכים ארמית 
בצק – לישא – יחפו

כתב בערוך, ערך בצק, וז"ל, שתחת הצפורן 
חצוי  פירוש,  מ"ב(,  במקואות,  פ"ט,  חוצצין,  )באלו 

לח  שהוא  לבשר  צפורן  בין  הצפורן,  שתחת 
פ"ו,  )מקואות,  בתוספתא  אולם  עכ"ל.  בצק,  כמו 
כנגד  שלא  הצפורן  שתחת  צואה  איתא,  ה"ה( 

כנגד  אפילו  הציפורן  שתחת  והבצק  הבשר, 
הבשר, הרי אלו חוצצין. והובא בב"י )יו"ד, סימן 

קצח, אות יח(, ועיי"ש. 

מקום  מן  יונק  הסט"א  שכח  שנודע  והבן, 
הצפרנים, ובעיקר שלא תחת הבשר, ולכך יש 
שם  ולכך  טומאה.  רוח  מפני  ידיו  ליטול  דין 
שייך שבצק יחמיץ דייקא ע"י הסט"א, ודו"ק. 
בצקם  הספיק  לא  )הגש"פ(  אמרו  ע"ז  ודייקא 

להחמיץ.

דומה למי בצק של  זוב  ע"ב(  לה,  )נדה,  ואמרו 
שזהו  והבן  המת.  מבשר  בא  זוב  שעורים, 
בזוב  ונגלה  שיונק ממנו הסט"א,  בצק  בחינת 
וצורת  בצק.  למי  שדומה  המת  מבשר  שבא 
מים.  עם  עפר  מבצק,  נבראה  בכללותו  אדם 

וזהו הצד הנפול בבצק.

)ח"א,  המהר"ל  כתב  בצק,  של  העליון  והצד 
ב"מ, נט, ע"ב( וז"ל, כי הדבר, או שהוא חומרי, או 

שהוא נבדל מן החומרי, או שהוא דבר ממוצע 
מדריגה  עוד  בעולם  יש  אבל  שנתבאר,  כמו 

בפני עצמו מבלי שום הבדל וחילוק, רק מעורב 
וכלול מהכל, זהו שאמר אף בצק שבידי אשה 
מדרגה  הוא  בצק  וביאר שמהות  עכ"ל.  טפח, 
בפני עצמו, מעורב וכלול מהכל, והבן. וכאשר 
נחמץ הופך להיות מדרגה חומרית, בחינת צק, 
מלשון מצוקה. וכאשר תופח הוא מלשון בצ, 
אינו תופח הוא בחינת  וכאשר  והבן.  מבצבץ, 
קץ, מלשון קוץ, ציקנות, והיינו צמצום. בצק, 

אותיות קצב, גבול וצמצום.

מילת  את  לט(  יב,  )שמות,  תירגם  ובתרגום 
בצק, לישא. לשון לישה. ובשורש העליון הוא 
חיבור כל המדרגות, חומרי, רחוק מן החומר, 
כל  צירוף  שלש,  לשון  לש,  לשון  וממוצע, 
הוא  וכפשוטו,  יחד.  הללו  המדרגות  שלושת 

מחמת שלשין את הבצק, ופשוט.

לא  ורגלך  ד(  ח,  )דברים,  בפסוק  תרגם  עוד 
ר' סעדיה  כ"כ  יחפות,  יחפו, לשון  לא  בצקה, 
יחף  ההולך  כי  ובפשוטו,  כא(.  ט,  )נחמיה,  גאון 

בדרך רגליו נעשים בצק. 

לצורך  בפנים,  הבצק  טחים  היו  ופעמים 
להאדימם, והוא מעין חפיפה, ונקראת פוקסת, 
עיין שבת )צד, ע"ב(, ובתוס' )שם(. ועיין הפלאה 

שבערכין )ערך פקס(. 




