
קונטרס

בלבבי משכן אבנה

אוצר האותיות

תורה לשמה

לא מוגה כלל

ערך בצעערך בצע



© כל הזכויות שמורות

מידי שבוע יוצא לאור קונטרס 
'אאלפך חכמה',

 שכל שבוע עוסק בתיבה אחרת.
 המעוניין להצטרף לרשימת התפוצה 

ישלח בקשה במייל:
bilvavi231@gmail.com

נשמח לקבל הערות והארות, 
וכן תוספות קצרות על 

הקונטרס, על מנת לתקן 
ולהוסיף במהדורה הבאה 

בע"ה.
כמו כן, המעוניין לסייע להגיה 
את הקונטרס כל שבוע לפני 

צאתו, יפנה למערכת.

 להאזנה לשיעור 
 בקול הלשון

073-295-1245 ישראל
USA 605-313-6660

  ומקישים: כוכביןת ]*[
  סולמית ]#[ -<

   ]מספר שיעור[ -<
סולמית ]#[

ללקיחת חלק בהוצאות 
הגדולות של הדפסת הספרים 
לזיכוי הרבים, ניתן ליצור קשר 

 עם מערכת 
 'בלבבי משכן אבנה'

 טלפון: 052.763.8588
 ת.ד. 34192 ירושלים 9134100
bilvavi231@gmail.com



עבודה                               
 בלבביפדיה עבודת ה' בצע������������������������������������������������������������������������������ ז

מחשבה
����������������������������������������������������������������������������������כא בלבביפדיה מחשבה בצע
�����������������������������������������������������������לא אוצר האותיות בצע )משלי פ"א פי"ט(
מא �������������������������������������������������������������������������������������������� סוגיות במחשבה בצע

רל”א שערים
צירוף  ב-צ / ב-ע / צ-ע�����������������������������������������������������������������������������������������������מה

קבלה
בלבביפדיה קבלה בצע������������������������������������������������������������������������������������������� נא
נה מילון ערכים בקבלה בצע�������������������������������������������������������������������������������������

ארמית
נב מילון ערכים בארמית בצע – פשק – פסע - בצעא�����������������������������������

ערך בצע

 תוכן העניינים
“בא אל התיבה” 





מדור

עבודה
 בלבביפדיה עבודת ה'

בצע





ז אאלפך           ערך בצע           חכמה

 בלבביפדיה עבודת ה'
בצע

א	 על אף שבפשוטו כמובן צריך להבין למה היחס בין למכור ללהרוג הוא דווקא בנקודת הממון, שאם מוכרים, מרויחים ממון, 

ואם לא מוכרים אלא הורגים, לא מרויחים ממון, הרי עיקר נקודת ההבדל היא האם בכללות יש איזשהו ריוח מההריגה ביחס 
למכירה שמרויחים מכחה, - ובוודאי, הפשטות היא שעיקר ההבדל בין להרוג או למוכר הוא באמת ביחס לריוח כללי ולאו דווקא 

ממון ורק שהפסוק התייחס בפרטות לריוח של ממון.
ב	 ובהמשך יתבאר בעז"ה חידוד נוסף במשמעות של בצע.

'בצע' מלשון ריוח ו'בצע' מלשון 
פשרה וחלוקה

בצע – משמש בלשון הקודש בכמה לשונות, 
ביחס  וישב  בפרשת  נאמר  זה  אחד  בלשון 
יהודה  "ויאמר  כו(  לז,  )בראשית  ויוסף  לאחים 
בצע כי נהרוג את אחינו וכסינו  אל אחיו מה 
זה  שבצע  ועוד  הספורנו  ומבארים  דמו"  את 
מלשון תועלת, כלומר מה התועלת שתצא לנו 

מהדבר, שנהרוג את אחינו ונכסה את דמו.
ורש"י פירש מיסוד דברי התרגום שבצע זה 
מלשון ממון, - איזה ריווח של ממון יצא לנו 

מכח הריגתוא.
וישנה  ריוח.  של  מלשון  בצע  זהו  ומ"מ 
ביחס  הקודש  בלשון  לבצע  נוספת  משמעות 
שיש  בבי"ד  דינים  בעלי  בין  בציעה  של  לדין 
יש  האם  ב(  )ו,  בסנהדרין  בגמ'  מחלוקת  בזה 
לבצוע,  איסור  יש  אדרבה,  או  לבצוע  מצוה 
אמצע,  לשורש  קרוב  בצע  שורש  כך  ומצד 
שלבצוע היינו למצע ביניהם, כלומר – אפשר 
הצדדים,  מן  אחד  לטובת  הדין  את  לפסוק 
אבל אפשר גם לעשות פשרה שהיא הנקראת 

בציעה.
בעוד  שמשמשת  לשון  זה  יותר  בהרחבה 
בציעת  של  היסודית  בדוגמא  וכמו  מקומות 
היא  בציעה  כך  ומצד  ועוד(  ב  לט,  )ברכות  הפת 
לאו דווקא באמצע שהרי ביום חול הדין הוא 
ולא ממקום האמצע  דייקא מהצדדים  לבצוע 
ע"י  יותר  אפויים  הפת  של  שהצדדים  כיון 
כן,  על  ויתר  ובמ"ב שם(,  א  קסז,  או"ח  )עי'  התנור 

ולא  באמצע  לבצוע  היא  שהמצוה  בשבת  גם 
בצדדים, זה לא דין של 'אמצע' בדווקא אלא 
אחד  וחלק  גדול  יותר  אחד  שחלק  באופן  גם 
)עי'  יותר קטן, ורק שלא יהא ממש מהצדדים 

או"ח רע"ב, ב(.

ומ"מ התבאר א"כ, שבלשון הקודש ישנם שני 
של  מלשון  או  בצעב,  השורש  בביאור  אופנים 
ריווח שיוצא מדבר – ריוח כללי או ריוח ממוני 
את  ולחלק  לבצוע  חלוקה,  מלשון  בצע  או   –

הדבר.

מהות ה'בצבוץ' שב'בצע' – הריוח 
המבצבץ ועולה מהדבר, וגילויו 

בממון במתכות המבצבצות מתוך 
הקרקע

וההבנה המהותית של הדברים – הרי נתבאר 
ששורש  בצל[  בשורש  וכן  בץ  ]בשורש  לעיל 
ועולה'  'מבצבץ  מלשון  זהו  ב'-צ'  האותיות 
בצע'  'מה   – דידן  ולעניינא  ב(,  מז,  חולין  )עי' 

כהגדרה  מהדבר,  יצא  ריוח  מה  שמשמעותו 
כוללת היינו – מהי האפשרות שיש לנו להוציא 
נמצא  הדבר  כאשר  כלומר,  מהדבר,  ריוח 
לפנינו ללא גילוי של ריוח, א"כ, הדבר עומד 
כמות שהוא לפנינו ותו לא. אבל אם יש ריוח 
ולהוציא  יכול להצמיח  היינו שהדבר  מהדבר 
וא"כ הדבר לא נשאר כמות שהוא  לנו משהו 
זהו  וההרוחה,  התועלת  ממנו  מבצבץ  אלא 
בקרקע  הנזרע  דבר  וכמו  שבבצע,  הב'-צ' 
שלאחר מכן הוא צומח ועולה, כך כשמרויחים 
משהו מהדבר, היינו שהוצאנו ממנו דבר חדש 



אאלפך           מדור עבודה           חכמהח

שמבצבץ ועולה ממנו, כעין דבר המצמיח.
רש"י  מדברי  שהוזכר  כמו  יותר,  ובפרטות 
של  לשון  זה  ש'בצע'  התרגום  דברי  מיסוד 
ממון, ונתבונן להבין עמוק – מצד כך, על אף 
שבממון יש כסף ויש שוה כסף, אבל בהגדרה 
היסודית, ממון זהו מטבעות הכסף ממש אלא 
ככסף'  הוא  הרי  כסף  'שוה  יותר,  שבהרחבה 
)קידושין ח, א( ויסוד מטבעות הממון הם בשבעה 

חז"ל,  שמונים  כמו  בעולם  שיש  המתכות 
ליצור  המשמשים  המתכות  עיקר  ומתוכם, 
מהם מטבעות של ממון הם זהב כסף ונחושת 

שהם המתכות שמהם עשו את המשכן.
המתכות  את  מוציאים  שממנו  המקום  והרי 
הממון  שהם   – ונחושת  כסף  זהב   – הללו 
היסודי, זה מן הקרקע, ואופן הדבר כידוע הוא 
שחופרים בקרקע ומוציאים מתוכה את אותם 
מתכות. ואיך מוצאים את אותם מתכות? – יש 
ידוע שיש בהם מתכות, אבל  מקומות שיותר 
על דרך כלל אופן הדבר הוא שכאשר חופרים 
בקרקע ולאט לאט מוציאים עפר, אזי כשרואים 
מתוך האדמה משהו שמאיר ומבצבץ, במקום 
בשביל  מתחתיו  ויותר  יותר  מחפשים  זה 
וכך מוצאים  פה  לראות מהו הדבר שמבצבץ 
אותם, ומונח כאן א"כ שגם זהב כסף ונחושת 
כמו  הממון  עיקר  שהם  המתכות  שורש  שהם 
העפר,  בתוך  באדמה  הוא  מקומם  שנתבאר, 
וצורת הגילוי שלהם הוא ע"י שהם מבצבצים.

ואמנם הם לא מבצבצים ועולים כמו הצומח 
מן הקרקע שהוא ממש עולה על פני הקרקע, 
על  נראים  אינם  הללו  המתכות  כאן,  ואילו 
את  מעט  כשמסירים  עדיין,  אך  הקרקע,  פני 
הקרקע,  בתוך  מבצבצים  הם  בתחילה  העפר, 
ולאחר מכן כשמסירים לגמרי את העפר, הם 
נראים לגמרי, - מעין צורת הצמח שבתחילה 
הוא רק מבצבץ ולאחר מכן צומח ממנו אילן 
המורכב מענפים, עלים, ופירות, כמו כן בגילוי 
מבצבצים  הם  בתחילה  מהקרקע,  המתכות 

ג	 ובמאמר המוסגר, זוהי הגדרה יסודית, ראיה דתיקון היא ראיה גמורה וראיה דקלקול היינו ראיה שיורדת ממדרגת ראיה 

למדרגת ניצוצות בלבד.

בקרקע ולאחר מכן הם נראים לגמרי.
זה  ממון  של  לשון  הוא  שבצע  מה  וא"כ, 
כסף  זהב  במתכות  הוא  הממון  שיסוד  מחמת 
שמוציאים  בשעה  מבצבצים  והם  ונחושת, 

אותם מהקרקע כמו שנתבאר.

גדר הקלקול של שוחד בבחינת בצע 
– ראיית הבצבוץ של הממון שהיא 

ראיה של ניצוצות, שורש הראיה מצד 
כח הרע

נאמרה   – לכך  הקרובה   – אחרת  ובלשון 
שנאמר  כמו  לשוחד  ביחס  בצע  של  הלשון 
בקרא 'שונאי בצע' )שמות יח, כא וברש"י שם( שאלו 
הם ששונאים את ממונם בדין, וכמו שאומרת 
הגמ' )ב"ב נח, ב( כל דיינא דמפקין ממונא מיניה 
דקות  מתבארת  ושם  הוא,  דיינא  לאו  בדינא 
נוספת במה שנתבאר השתא, והגדרת הדבר – 
בצע  של  אפשרות  האדם  כלפי  קיימת  כאשר 
לו  ומאיר  מתנוצץ  מבצבץ,  שהממון  היינו 
וגורם לאדם לחשוק באותו ממון, - וכמובן, זה 
לאו דוקא בראיית העיניים כפשוטו כשמראים 
נוטה  שלו  העין  בכללות,  אלא  הבצע,  את  לו 
 – אותו  לקבל  בכדי  ממון  אותו  אחר  לעקוב 
ולכן נאמר על דיין שלוקח שוחד בשעת הדין 
דברי  ויסלף  חכמים  עיני  יעור  השוחד  "כי 
צדיקים" )דברים טז, יט(, שכיון שהבצע מבצבץ 
ועולה – וזה אופן ראייתו את הדבר, מכח כך 

זה גורם ל"יעור עיני חכמים".
גמורה  ראיה  רואה  כשהעין   – הדבר  ועומק 
באופן דתיקון היא איננה חושקת בבצע, בממון 
שאינו שלו, אבל אצל מי שהראיה שלו איננה 
מתוקנת, אזי, כל ראייתו היא במדרגת ניצוצות 
הנמצא  הרע  כח  של  היסוד  וכל  ראיהג,  של 
בעיניים כמו שאומרים חז"ל "עינא וליבא תרי 
חומד"  ולב  רואה  "עין  וכן  דעבירה"  סרסורי 
שהאדם  מחמת  זה  כידוע,  חז"ל  כלשון  וכו' 
אינו  והוא  הדבר  של  הניצוצות  את  רק  רואה 



ט אאלפך           ערך בצע           חכמה

רואה את הדבר עצמו, ואילו יראה האדם את 
הדבר עצמו, הוא לעולם לא יעבור עבירה, - כל 
כח הרע הוא מחמת שהראייה רואה ניצוצות, 

שהדבר רק מתנוצץ לו.
והיסוד הוא ברור – בקדושה יש אור, לעומת 
כך ברע אין אור. אלא, כמו שהרחיבו רבותינו 
שברע יש ניצוצות מן האור שירדו לרע בכדי 
רואה  כשאדם  וא"כ,  אותו,  ולקיים  להחיות 
דבר  רואה  כשהוא  כגון  לרע  נמשך  והוא  רע 
בעומק  ערווהד,  לדבר  נמשך  והוא  ערווה 
והיא   – שגנוזים שם  הניצוצות  את  רואה  הוא 
גופא, ההימשכות שלו היא לרע ולא לניצוצות 
עצמם, כי אם הוא היה נמשך לניצוצות עצמם, 

הוא היה מעלה אותם למקומם.
שלוקח  שדיין  מה  א"כ,  הברורה,  וההבנה 
בצע, העונש שלו הוא "יעור עיני חכמים" גדר 
שהבצע  היינו  בצע  שונא  שאינו  מי   – הדבר 
מבצבץ לו, הממון של השוחד מבצבץ לו ומכח 
אותם ניצוצות שמבצבצים ועולים, הוא נמשך 

לדבר, ולכן עונשו הוא 'יעור עיני חכמים'.
בצע,  של  הכח  גנוז  שבממון  מה  וא"כ, 
ראשית, זה מתגלה במה שמקומו הוא באדמה 
לאט  לאט  הוא  האדמה,  את  שכשמסירים 
והוא  העפר  כל  את  שמסירים  עד  מבצבץ, 

נראה לגמרי.
לאחר  גם  הממון  בעצם  מתגלה  זה  אבל 
שהממון יוצא מהקרקע במה שהממון מבצבץ 

לבני אדם, וזה המעלה של 'שונאי בצע'.

תוקף הבצבוץ מתגלה דייקא בזהב 
שהוא צהוב

כמו  הרי   – ומסויימת  מוגדרת  יותר  ובלשון 
מציעא  בבבא  הזהב  פרק  בתחילת  שמבואר 
)מד, א( הנידון של רבי בילדותו ורבי בזקנותו 

אם הזהב קונה את הכסף או הכסף קונה את 
נמצאים,  אנו  שבו  דידן  בעלמא  ומ"מ  הזהב, 

ד	 שהוא רואה את היופי וכדו'.

ה	 עיין לעיל בשיעור על ערך בֹּץ.

ו	 ופעמים שכותבים ביצות עם ע' – בצעוֹת.

ז	 או מים שעולים מלתתא לעילא כדוגמת 'ואד יעלה מן הארץ' או מי גשמים שיורדים מלעילא לתתא.

שצבע  מה  כך  ומצד  הכסף,  מן  חשוב  הזהב 
הזהב הוא צהוב ]=שיש בו את האותיות ב'-צ'[ 
היינו משום שהוא יותר נוטה לאותו שורש של 
הבצבוץ, שבתוך המתכות שהם עיקר הממון, 
שמתנוצצת  בזהב  מתגלה  הבצבוץ  עיקר 
ישנה  כסף  במתכת  גם  ואמנם   – הארה  בו 
הניצוצות  אבל  ניצוצות,  של  מסויימת  הארה 

שמתגלים בזהב הם ביתר תוקף וביתר עומק.
 – בדברים  שמונח  גדול  עומק  נבין  ולפ"ז, 
הרי   – שבנפש  העבודה  לתפיסת  גם  שנוגע 
עצבות, והסבר  עצב,  בצע בהיפוך אותיות זה 
הדבר – הרי כידוע מאד שורש מידת העצבות 
נתבאר  השתא  עד  והרי   - העפר,  ביסוד  הוא 
שהשורש של בצע זהו הממון שמבצבץ ויוצא 
מן  שיוצאים  המתכות  הם  שאלו  מהקרקע 
דבר שמבצבץ  עוד  ישנו  הרי  אבל   - הקרקע, 
מן הארץה שזהו ה'ואד יעלה מן הארץ' )בראשית 
ב, ו( שנאמר בראשית הבריאה, המים שעולים 
מתתא מהאדמה באופן שיש בצבוץ מהארץ – 
אם אין מים כלל הרי שהעפר יבש, וכשיש מים 
 – עמוק  להבין  ונתבונן  הם מבצבצים,  בארץ, 
כאשר זה לא רק מעט מים אלא מתגלה ריבוי 
הופכים  והעפר  המים  שעירוב  הרי  מים,  של 
לא  המים  המיםז,  ריבוי  שמכח  והיינו  לבִּיצהו 

רק מבצבצים אלא הופכים לבִּיצה.
לגמרי,  מתייבשים  המים  אם  כך,  ולעומת 
– בצעים  הארץ הופכת להיות בקעים בקעים 
וחלוקה  ביצוע  של  לשון  מאותו   - בצעים, 
או בבציעת  אותו  דין שבוצעים  שנאמר כלפי 
להיות  הופכת  הארץ  שהוזכר,  כמו  הפת 

חתיכות חתיכות, בצעים בצעים.

שורש הבצבוץ שב'בצע' – ריבוי כח 
החיות לעומת התמעטות כח החיות 

שמתגלה ב'עצב'
ונתבונן להבין עמוק – אם כח החיות שמונח 



אאלפך           מדור עבודה           חכמהי

בקרקע שמתגלה מכח המים, הולך ומתמעט, 
הרי שהאדם נדבק יותר ליסוד העפר ועי"כ הוא 
גם אינו רואה את הניצוצות שמתגלים בעפר – 
מכח  בקרקע  שמתגלים  הניצוצות  את  לו  אין 
המתכות שגנוזים בתוכה ואין לו גם את החיות 
שמגיעה מכח המים שעולים מהקרקע בבחינת 
הופך  האדם  ועי"כ   – הארץ'  מן  יעלה  'ואד 
בצע  או  מתגלה  שמהארץ  והרי  עצב,  להיות 
בצע,  של  מציאות  בארץ  כשמתגלה  עצב,  או 
מכח כך מתגלה כח של חיותח , וכאשר מתגלה 
בארץ מציאות של יובש, ע"י כן מתגלה העצב, 

עפר בלבד ללא חיות שזה שורש העצבות.
שמתגלה  הבצע  מציאות  שנתבאר,  וכפי 
בארץ שגורמת מציאות של חיות, היא או ע"י 
יסוד המים  נוסף שזהו  יסוד  שמתווסף לעפר 
מן  יעלה  'ואד  ע"י  זה  אם  לעפר,  שמצטרף 
מלעילא  שיורדים  גשמים  ע"י  זה  ואם  הארץ' 
לתתא. או מכח שבעפר עצמו גנוזות המתכות 
שמבצבצים, ובהגדרה הכוללת הגילוי הזה של 
החיות שמתגלה ע"י 'הבצע' – אם זה ע"י מים, 
המתכות  זה  ואם  הכללית,  לתאוה  מביא  זה 
ששייכות ליסוד העפר עצמו, זה מביא לתאות 

ממון.
של  מציאות  מתגלה  כאשר  כך,  ולעומת 
מים  של  באופן  מתגלה  לא  ה'בצע'  יובשט, 
בקעים  מלשון  'בצע'  זה  אלא  המבצבצים, 
מתגלה  לא  וכמו"כ  בצעים,  בצעים  בקעים, 
הגנוזים  כמתכות  מתוכו  שמבצבץ  מה  בעפר 
כח  ולא את  וכשאין לא את כח המים  בעפרי, 
בעומק,  בעפר,  המתכות שמבצבצות, מתגלה 

מציאות ה'עצב', עצבות.

גדר 'עצב' – התמעטות כח החיות 
וגדר 'יאוש' – העדר חיות לגמרי

ולמטה מכך, כשאין שום ניצוצות שמתגלים 

ח	 והכח הזה של החיות יכול להתגלות הן בקדושה והן בקלקול, אבל מ"מ זה כח של חיות שמתגלה בעפר.

ט	 אף אם איננו יובש גמור כמו שיתבאר מיד להלן.

יבצבצו  כך  ויתכן שמכח  בתוכה  שיש  מה  את  לראות  אפשר  עי"כ  בצעים,  בצעים  נעשית  מכח שהארץ  אדרבה,  ולפעמים  י	 

המתכות הנמצאות בתוכה.

והגדרת  יאוש  בעומק  זהו  כלל,  כלל  לאדם 
'בצע'  יאוש היא – לא רק שזה יורד ממדרגת 
יורד  זה  אלא  לעצב,  והופך  מבצבץ  בבחינת 
ההגדרה  ועומק  יאוש,  למציאות  לתתא  יותר 
– הרי בדיני אבידה נאמר שכאשר אדם מאבד 
לי  'וי  באמירת  ממנה  מתייאש  והוא  אבידה 
אותה  שמוצא  מי  א(,  כג,  )ב"מ  כיס'  לחסרון 
והרי  אבידה,  באותה  לזכות  יכול  מכן,  לאחר 
שמלבד העצב המתגלה ביחס לממון יש אופן 
של יאוש שמתגלה בממון כשנאבד לאדם ממון 

ע"י שהוא אומר "וי לי לחסרון כיס".
ולפי מה שהוזכר, ההגדרה היא ברורה – הרי 
דברי  מיסוד  אחרים,  במקומות  שנתבאר  כמו 
חז"ל שניצוצות נפשו של האדם גנוזים בממונו. 
כל  א(  )קיט,  ב"ק  בסוף  בגמ'  שנאמר  מה  וזה 
נפשו  את  נוטל  כאילו  מחבירו  פרוטה  הגוזל 
מכח שניצוצות נפשו גנוזים בממון, והדוגמא 
הדינית היסודית לכך כידוע זה במה שבהמת 
במשנה  שמבואר  כמו  בתרומה  אוכלת  כהן 
תרומה  כרשיני  שמאכילין  ט(  )יא,  בתרומות 
לבהמת כהן וכו', כלומר – הרי ישנם שני סיבות 
הסיבה  בתרומה,  הזר מלאכול  את  שמעכבות 
הראשונה היא מחמת שזה ממון השבט ומצד 
דיני ממונות הוא לא יכול לאכול דבר שאינו 
לאכול  יכול  אינו  שהוא  השניה  והסיבה  שלו, 
להבין  צריך  ולפי"ז,  התרומה,  קדושת  משום 
איך בהמת כהן יכולה לאכול תרומה הרי וודאי 

אין לבהמה של הכהן קדושת כהונה.
מיסוד  שנתבאר  כמו  הדבר,  הגדרת  אלא 
אדם  כל  של  נפשו  שניצוצי  רבותינו  דברי 
מכח  כהן  בבהמת  גם  ולכן  בממונו  גנוזים 
היא  בבהמה,  גנוזים  הכהן  של  נפשו  שניצוצי 

יכולה לאכול בתרומה.



יא אאלפך           ערך בצע           חכמה

גדר יאוש ממון – שניצוצי נפש האדם 
הנמצאים בממונו אינם מתנוצצים לו 

אלא נכבים
וכיון שבממון של האדם מתגלה ניצוצי נפשו, 
נבין לפי זה מהי ההגדרה של 'וי לי לחסרון כיס' 
שהאדם מתייאש מממונו – כל זמן שהאדם לא 
מתיאש מממונו, הרי שמכח שהניצוצות שלו 
נמצאים בתוך אותו ממון, אותו ממון מתנוצץ 
לאדם, וכפי שנתבאר, כשמתנוצץ לאדם ממון 
היפך  בצע'  'אוהב  בגדר  הוא  הרי  שאינו שלו 
שלו,  שאינו  ממון  אוהב  שהוא  בצע'  ה'שונאי 
אבל כמו ששם ההגדרה היא שמכח שהממון 
מבצבץ לו ומתנוצץ לו, זה גורם לו את ה'יעור 
בממון  התיקון  מצד  כשזה  כך,  חכמים',  עיני 
לממון  האדם  של  החיבור  עצמו,  האדם  של 
והם  גנוזים בממון  נפשו  שניצוצי  הוא מחמת 
גדר  א"כ  וזה  מהממון,  לו  המתנוצצים  הם 
ההתנוצצות שיש לאדם מממונו שזהו הגילוי 
שאינו  ומי  נפשו,  ניצוצות  שם  שמונחים 
חושק בממון חבירו אלא בממון שלו, משורש 
ניצוצות נפשו שמתנוצצים לו מהממון, יש לו 
התיקון  מדרגת  מצד  ממונו  של  האהבה  את 
א( שצדיקים  צא,  חולין  )גמ'  חז"ל  שע"ז אומרים 

חביב עליהם ממונם יותר מגופם.
היאוש  הגדרת  מתייאש,  האדם  כאשר  אבל 
מתנוצצים  אינם  כבר  האלה  שהניצוצות  היא 

לו ומכח כך הוא מתייאש.
שנתבאר ביחס שבין המים לעפר – יש  וכפי 
אופן שמתגלה בקרקע ריבוי של מים שמכח כך 
נעשה בִּיצה ויש אופן שמתגלה מעט מים ומכח 
כך יש רק מעט התנוצצות בבחינת "ואד יעלה 
מן הארץ" שמתראה בדבר שיעור מסויים של 

מים בבחינת התנוצצותיא.
אבידה,  איבד  האדם  כאשר  לכך,  ובהקבלה 
כשאין  מילי  הני  וכמובן,   – עצב  נהיה  הוא 
לאדם אמונה שלימה, - אבל זהו הטבע הפשוט 

יא	 וכן באופן שגנוזים מתכות באדמה, שאז הממון עצמו – שזה המתכות – מתנוצץ מהאדמה.

של הנפש הבהמית של האדם שמתגלה בפועל 
והרי  האדם,  בני  של  המוחלט  הרוב  אצל 

שבמצב של אבידת ממון, האדם נהיה עצב.
אמנם, על אף שהאדם עצב, עדיין הוא חושב 
מצפה  והוא  אליו,  יחזור  זה  ואולי  פן שמא   –
והרי שהעצבות  יחזור אליו,  ומקוה לכך שזה 
אינה גורמת לו ניתוק גמור מן הממון, כלומר – 
אמנם אין כאן את ההתנוצצות השלמה שכרגיל 
היא גלויה בממון מכח ניצוצות נפשו שגנוזים 
להיות  לו  הגורמת  היא  שכאמור,  בממון, 
של  במצב  גם  עדיין,  אבל  לממונו,  מחובר 
אבידה, יש לו עדיין חיבור לממון ורק שכיון 
שמתגלה אצלו בנפשו מציאות של עצבות, זה 

גורם שהחיבור הזה יהיה חיבור קטן יותר.
עצבות  של  מהמדרגה  הבא,  בשלב  אבל 
נופל  הוא  האבדה,  מכח  אצלו  שנמצאת 
למדרגה של יאוש, וע"י ה"וי לי לחסרון כיס" 
יחזור  שהדבר  מהאפשרות  דעתו  מסיח  הוא 
למדרגת  העצבות  ממדרגת  והנפילה  אליו, 
יאוש  של  הדינית  ההגדרה  היא  היא  יאוש, 

באבידת ממון.
וכמובן, כשהיאוש הוא ביחס לממון מסויים, 
הרי שהיאוש הוא ביחס לפרט מסויים מהחיים 
שמאותו פרט הוא מתייאש, אבל אם חס ושלום 
החיים  קומת  מכל  בכללות  מתייאש  האדם 
שלו, הוא יכול להגיע חס ושלום עד מקום של 

'מאבד עצמו לדעת'.
של  ההתנוצצות  כל  של  השורש  א"כ,  ומ"מ 
האדם מממונו, זהו מכח חלקי נפשו שגנוזים 
בממון שהם אלו שמתנוצצים לו, והכיבוי של 
כמו  היאוש  מדרגת  היא  היא  ניצוצות,  אותם 

שנתבאר.



אאלפך           מדור עבודה           חכמהיב

ההכרעה החיצונית בדין תורה – 
מכח גדרי 'חושן משפט' וההכרעה 

הפנימית בדין תורה מכח ניצוצי נפש 
הבעלים הגנוזים בממון

הגמ'  דברי  את  עומק  ביתר  נבין  ולפי"ז, 
מ"ד,  לחד  שם  שמבואר  שהוזכרו,  בסנהדרין 
והוא  דינים  הבעלי  הדיין  לפני  מגיעים  שאם 
צריך לעשות דין, יש לו מצוה בתחילה לבצוע 
מסכימים  לא  דינים  שהבעלי  באופן  ורק 
לזכות  כפשוטו  הדין  את  עושים  אז  לבציעה, 
בתחילת  אבל  החייב,  את  ולחייב  הזכאי  את 
בין  בציעה  לעשות  לנסות  הדיין  צריך  הדין 
הבעלי דינים, ולפי מה שנתבאר השתא, עומק 
שני  בין  ודברים  דין  יש  שכאשר  הוא  הדבר 
בעלי דינים ביחס לתביעת ממון, בעומק היינו 
שכל אחד טוען שניצוצי נפשו נמצאים בתוך 

אותו ממוןיב.
וא"כ, מה שבחיצונית ההגדרה בדיני ממונות 
כשראובן טוען שהממון הזה שלו ושמעון טוען 
שזה שלו, שדנים על החפץ הזה למי הוא שייך, 
לראובן או לשמעון, בעומק יותר, כשבא לפני 
הדיין דין בדיני ממונות, הדין הפנימי שעומד 
לפניו הוא – ניצוצי נפשו של מי גנוזים בדבר.

לפי  היא  בפועל  הדין  הכרעת  כך,  דרך  ועל 
לפי  ובפרטות  ה'שולחן-ערוך'  חלקי  ד'  גדרי 
בדין,  ההכרעה  מקום  זה  'חושן משפט',  גדרי 
אבל יש אופן שההכרעה גופא באה מכח שורש 
הנפש  ניצוצי  לפי  שהוזכר,  כפי  יותר  פנימי 

המתגלים מהממון.

עומק ההכרעה הפנימית שהתגלתה 
במן במחלוקות של דיני ממונות

שאומרת  במה  היא  לכך  היסודית  והדוגמא 
הגמ' ביומא לגבי המן, שכאשר המן היה יורד 
לבני ישראל במדבר, המן היה יכול לברר להם 
את דיני הממונות לפי המקום שהמן ירד, וכגון, 
באופן שהיה מחלוקת בין ראובן לשמעון למי 
או  לראובן  שייך  הוא  אם  מסויים,  עבד  שייך 

יב	 יש אופן שזה ממון בפועל, ויש אופן שזה רק חוב, וכיון ש'הלואה להוצאה ניתנה' הרי שזה רק חוב ממוני מופשט, - אבל גם 

שם ההגדרה שניצוצי נפשו גנוזים אצל חבירו שחייב לו כסף, אלא שזה באופן יותר דק.

שייך  שהיה  המן  שחלק  ראו  שאם  לשמעון, 
זה  ראובן,  של  ביתו  ליד  ירד  עבד,  לאותו 
הוכיח שהעבד שייך לראובן, ואם המן ירד ליד 
זה היה ראיה שהעבד שייך  ביתו של שמעון, 

לשמעון.
בגדרי  בירור  אינו  הוא  הרי  הזה  והבירור 
הוא  המן  הרי   – הדבר  ועומק  משפט',  'חושן 
שעל  מאד  עד  וכידוע  אוכל  שהאדם  האוכל 
יחיה  "כי לא על הלחם לבדו  זה נאמר בקרא 
האדם"  יחיה  ה'  פי  מוצא  כל  על  כי  האדם 
מאכל  ובכל  ולחם  לחם  שבכל  הדבר  שכוונת 
ומאכל גנוז חיותו של האדם שיסודו הוא דבר 
ה', והיינו שבכל אוכל שמגיע אל האדם, ניצוצי 

נפשו נמצאים בתוך אותו אוכל.
משום  היא  הדבר  סיבת  כוללת,  וכהגדרה 
משאר  גרוע  יותר  לא  האדם,  של  שהאוכל 
ממונו של האדם שנמצאים בתוכו ניצוצי נפשו, 
אכילה  שזה  כיון   – מדוייקת  יותר  ובהגדרה 
שעי"כ המאכל הופך להיות חלק מגופו ממש, 
שם ישנם יותר ניצוצות מאשר בכל ממון. אבל 
גרע  לא  האדם,  של  האוכל  כוללת,  בהגדרה 

משאר ממונו וניצוצי נפשו מתגלים במאכלו.

הגילוי במן שהתגלה לתתא שכל אחד 
קיבל את המן משורש נשמתו

המן  מכח  שנעשה  הבירור  את  נבין  לפי"ז 
שהוא הלחם שבני ישראל אכלו במדבר, שהרי 
כידוע, הרמב"ן אומר שהמן שירד מן השמים, 
עליון  האור  של  הזיו  מניצוצי  הוא  יסודו 
נפשו  ניצוצי  שבמן,  נמצא  המן,  ירד  שמכחם 
של כל אדם היו נמצאים בו בגילוי, ומצד כך, 
אם בפשטות היה אפשר להבין שירד ריבוי של 
מן וכל אחד לקח את חלקו, אליבא דאמת הרי 
במקומו  המן  ירד  אחד  שלכל  בחז"ל  מפורש 
בו  ניכר  היה  המן,  שכשירד  והיינו  לו,  הראוי 
זה  מן  זה לשמעון,  מן  לראובן,  שייך  זה  שמן 
ללוי וכן ע"ז הדרך, כלומר – מונח כאן בעומק 
שהמן שירד לכל אדם, אין כוונת הדבר שהוא 



גי אאלפך           ערך בצע           חכמה

למקום  הגיע  הוא  ומשם  העליון  מהאור  ירד 
המיוחד שאליו הוא צריך לרדת עבור כל אדם 
ואדם, אלא כמו שלמטה התגלה שזה ירד לכל 
הוא  הדבר  ביאור   - שלו,  לחלקו  ואדם,  אדם 
משום שהשורש שממנו ירד המן, הוא משורש 

נשמתו של כל אחד ואחד.
וזה העומק של דברי חז"ל שהמן ירד בזכות 
משה רבינו, שכיון שמשה רבינו שקול כשישים 
רבוא ישראל כידוע בדברי חז"ל משום שהוא 
ישראל,  נשמות  רבוא  השישים  כל  את  כולל 
לכן מכחו היה יכול המן לרדת לכל אחד ואחד 
מכח  יורד  היה  המן  אם  משא"כ  שורשו,  לפי 
מישהו אחר – הרי אין לו בנפשו את כללות כל 
הנפשות כולם כמו אצל משה רבינו, והר שהוא 
לא יכול להוריד לכל אדם מן מהשורש הפרטי 
ירד  ההגדרה שהמן  עומק  זה  אדם,  אותו  של 

בזכותו של משה רבינו.
וא"כ, מה שהמן היה מברר את הבעלות של 
העבד למי הוא שייך כפי שהוזכר מדברי הגמ', 
זה מחמת ששורשו של המן הוא בניצוצי הזיו 
את  מברר  הוא  שלכן  למטה,  שירדו  העליון 
שהוא  שכיון  אחד,  לכל  ששייכים  הניצוצות 
הגיע מהזיו העליון של אותו אדם שהניצוצות 
שורשו  לפי  שלו  מחלקו  ירדו  במן  שהיו  שלו 
ניצוצות  כללות  את  מברר  היה  הוא  כן  ע"י   –
אם  הממון  את  לברר  גם  יכלו  וממילא  נפשו, 

העבד שייך לראובן או שייך לשמעון.
וזה א"כ בירור של דין שנעשה מצד השורש 
הפנימי המתגלה במדרגת הניצוצות הפנימיים 

הגנוזים בממון.

יג	 וגם ביחס לבירור שהיה ע"י המן, כבר שאלו המפרשים איך המן היה יכול לברר למי שייך הממון לדינא הרי תורה לאו בשמים 

היא, ואכ"מ.
יד	 וק"ו כשמחלקים אותו ליותר משני חלקים.

טו	 אלא שלחד מ"ד שם )ד, א( משה רבינו כן ידע בדיוק מתי חצות וכן דוד המלך שאמר "חצות לילה אקום להודות לך", אבל 

זולת זה בני אדם לא יכולים לדעת.

העומק של 'מצוה לבצוע' – מכח שאין 
אפשרות שהבציעה תהיה בדיוק 

באמצע ועי"כ מתחדדת ההתנוצצות 
של כ"א בחלקו

המ"ד  סברת  בביאור   – דידן  ולעניינא 
עיקר  כפשוטו,   – לבצוע  שמצוה  בסנהדרין 
הדין נפסק לפי גדרי 'חושן משפט' שזהו גדר 
של פסק דין גמור – אבל זה רק בירור חיצוני 
יכול לטעות, אבל הבירור הפנימי  שבו הדיין 
ועל  הנפש,  ניצוצי  לפי  בירור  הוא  שמתגלה 
אף ש'לא בשמים היא', התורה לא בשמים ואי 
מבואר  אם  אבל  זהיג,  לפי  דין  לפסוק  אפשר 
של  ממקום  מתחיל  הדין  תחילת  מ"ד,  שלחד 
לעשות  היינו  לבצוע  כפשוטו  אם   – בציעה 
זהו  כאן  שמונח  מה  בעומק  ביניהם,  פשרה 
קאי  שזה  מבצבץ  מלשון  שבבציעה  הב'-צ' 
על הניצוצות, ומצד כך, כאשר בתחילת הדין 
שם  בציעה,  של  מעשה  ועושים  מקדימים 
שורש ההכרעה לא מגיע מהתפיסה החיצונית 
הזכאי  את  לזכות  בלבד  הדין  הכרעת  של 
עצמו,  הדין  הגדרת  מצד  החייב  את  ולחייב 
אלא ההכרעה מתגלה מכח מדרגת הניצוצות.

והגדרת  בעומק,  בציעה  של  ההכרעה  זוהי 
דבר  לוקחים  כאשר   – ברורה  בלשון  הדבר 
בכוחנו  אין  הרי  לשניםיד,  אותו  ומחלקים 
לבצוע ולחלק את הדבר באמצע ממש, ושורש 
הדבר בדברי הגמ' הידועים בריש ברכות )ג, ב( 
לגבי 'חצות' שהסיבה שמשה רבינו אמר לגבי 
הזמן של מכת בכורות 'כחצות' ולא 'בחצות', 
אמצע  נקודת  להגדיר  יכול  לא  שאדם  משום 

מדוייקתטו.
יכולים  לא  אדם  בני  שבכללות  א"כ  ועולה 
לחתוך דבר בדיוק בנקודת האמצע שלו. ומצד 
כך, כאשר באים לבצוע את הדין דהיינו לחתוך 
אותו באמצע, בהכרח שצד אחד מבצבץ יותר 



אאלפך           מדור עבודה           חכמהדי

מחבירו, ובעומק יותר, יש חלק שמבצבץ לצד 
שמבצבץ  הפוך  חלק  ויש  זה,  מצד  יותר  זה 
שזה  הפשוטה  ובדוגמא  השני.  לצד  דווקא 
מתגלה זה בבציעת הפת, שכשבאים לבצוע את 
הפת בדיוק באמצע, אין אפשרות לבצוע אותה 
נוטה  יותר  זה  בחלקה  אלא  באמצע  בדיוק 
לחצי הזה ובחלקה זה נוטה יותר לחצי השני, 
אבל אין אפשרות לחתוך באמצע בדיוקטז וזה 

מוכרח מעצם הבריאה.
וכיון שזה שבוצע את הדין, אינו יכול לדייק, 
ראובן  של  לצד  מבצבץ  מהממון  חלק  א"כ 
וחלק מבצבץ לצד של שמעון, ובעומק כלומר 
כל  של  ההתנוצצות  את  מחדדת  הבציעה   –
לא  היא  שהחלוקה  מכח  שלו  בחלקו  אחד 
חלק  כל  אלא  הדבר  של  האמצע  בקו  בדיוק 
של  הפנימית  ההגדרה  זה  מזולתו,  מתנוצץ 
– לגלות ששורש ההכרעה של  'מצוה לבצוע' 
הדין לא מגיע בגדרי הדין עצמו להכריע לימין 
או לשמאל בבחינת 'זיכה את הזכאי חייב את 
החייב', אלא הוא מגיע מהמקום הפנימי, ממה 
שבשורש הממון גנוזים בתוכו ניצוצות הנפש 

שלו.
הזיו  ניצוצי  מכח  מכריע  היה  שהמן  וכמו 
העליון, כך גם דיין שמקדים בציעה לדין, הוא 

מכריע את הממון לפי שורשו העליון.

ההכרח של הדיין להיות 'שונא בצע' – 
לצורך ה'מצוה לבצוע'

במדרגת  שהוא  מי  שברור,  שכמו  אלא 
מדרגת  כל  אצלו  בצע,  תאב  שהוא  הקלקול 
גם  רוצה  שהוא  כיון  נופלת  שלו  הניצוצות 
דברים של אחרים, אבל מי שבא לדין על מנת 
נותן  והוא אינו   – לקבל באמת את פסק הדין 

שוחד לדיין – שם נאמרה המצוה לבצוע.
 – הך  והיינו  אחרת  בלשון  הדברים  וחידוד 
עושה  הדיין  כך  ומכח  לדיין  שוחד  שנותן  מי 
שכל  כיון  מוחלט,  והיפוכו  דבר  זהו  בציעה, 
מעשה הבציעה היא להעמיד את שורש החיות 
של  הפנימי  מהכח  בממון  שגנוז  האדם  של 

טז	 ואפי' לפי המכשירים הקיימים כהיום, לעולם לא יתכן "בדיוק" באמצע.

יז	 "קיסתא דחיותא" בלשון חז"ל.

ניצוצי נפשו שנמצאים שם, ואם אחד מהבעלי 
דינים נותן לדיין בצע לפני שהדיין עושה את 
לה  והלכה  כל הבציעה בטלה  וא"כ  הבציעה, 
השוחד  מכח  פונים  שבדבר  שהניצוצות  כיון 

לכאן ולכאן ולא למקומו הראוי להם.
בצע  של  המדרגה  שורש  זהו  א"כ,  ובעומק 
בממון  ומתנוצץ  שמבצבץ  שנתחדד  כפי 

מדרגת הניצוצות.

שורש חיות הגוף בקבר לתחיית המתים 
– מכח ניצוצי נפשו הגנוזים במקום 

הקבורה שהוא ממונו של המת
ולפי"ז נתבונן להבין עמוק, הרי מצד ראשית 
בו  שיתקיים  ראוי  היה  האדם  של  הבריאה 
"ולקח מעץ החיים וחי לעולם" )בראשית ג, כב( 
אלא שהוא חטא ואכל מעץ הדעת שנאמר בו 
– "ביום אכלך ממנו מות תמות" )שם ב, יז( ומכח 
אתה  "עפר  לו  שנאמר  במיתה  נענש  הוא  כך 
חוזר בחזרה  והוא  יט(  ג,  )שם  ואל עפר תשוב" 

אל העפר.
וכמו שאומרים רבותינו, מה שגופו של האדם 
מוחזק ומתקיים בתוך העפר עד תחיית המתים, 
זהו 'מכח מעט ניצוצות שנשארו מזמן חיותויז 
שבעומק  בקבר,  נמצא  כבר  הגוף  כאשר  גם 
הם  בקבר,  באדם  שנמצאים  הללו  הניצוצות 
המחיים אותו. וכפשוטו – הניצוצות הללו הם 
ניצוצות שנשארו משורש נשמתו, אבל בפנים 
הנוספות לפי מה שנתבאר – זה מכח שבעפר 
הממון  שורש  שזה  ניצוצות  מתגלים  עצמו 
שגדר  והיינו  מהקרקע,  ומתנוצץ  שמבצבץ 
של  האור  ממדרגת  נופל  שהאדם  היא  מיתה 
"ולקח מעץ החיים וחי לעולם" משורש נשמתו 
שנאמר  מה  מתגלה  ובנשמה  בגופו,  שמאירה 
האלקים  אל  תשוב  "והרוח  ז(  יב,  )קהלת  בקרא 
ועל  אתה  "עפר  מתקיים  ובגוף  נתנה",  אשר 
אבל  לעפר,  בחזרה  חוזר  שהוא  תשוב"  עפר 
בעומק מונח בזה שהוא חוזר למקום שיש בו 
תפיסת ניצוצות שזה השורש של מקום החיות 
שלו, - ולכן כאשר האדם קבור במקום מסויים, 
נצרך שאותו מקום קבורה יהיה בבעלות שלו 



טו אאלפך           ערך בצע           חכמה

נפשו  ניצוצות  מכח  זהו  הפנימית  שבהגדרה 
שנמצאים בממונו.

"מת  של  בדין  היא  לכך  היסודית  והדוגמא 
מצוה קונה מקומו" ואמנם בהגדרה החיצונית 
דין  שיש  היינו  מקומו'  ש'קונה  להגיד  אפשר 
הקרקע  לבעל  זכות  ואין  כאן  אותו  לקבור 
לעכב מלקבור אותו במקום שהוא מונח אבל 
המקום אינו שייך למת מצוה בגדרי ממון, רק 
את  ממנו  להפקיע  יכול  אינו  אחר  אחד  שאף 

קבורתו כאן ולהשתמש באותו מקום לעצמו.
אותה  להגדיר  קשה  קצת  זו  הגדרה  אבל 
מוריש  שהוא  יורשים  לו  שיש  מת  התינח   –
שהיורשים  לומר  שייך  ליורשים  ממונו  את 
במקום,  ולהשתמש  מלזכות  מאחר  מעכבים 
אבל כשה'מת מצוה' הוא גר שאין לו יורשים, 
הרי אין כאן יורשים ששייך לייחס אליהם את 
מקום הקבורה, וקשה לומר שהמקום לא שייך 
למת ורק שאין לבעלים של המקום – או לאדם 
אחר – בעלות להשתמש במקום בלא שיש כאן 

בעלים שמעכבים מהם.
שיהא  שייך  שבעצם  כאן  מונח  בעומק  אבל 
אלא  בממונו,  המתגלה  החיות  את  למת 
יהיה  שהוא  ששייך  היחיד  המקום  שבעומק, 
שלו, הוא רק מקום הקבורה שלו והיינו משום 
היינו  שלו.  הוא  הזה  הקבורה  שמקום  שבמה 
שמחיים  הניצוצות  מתגלים  הזה  שבמקום 

אותו.
שלוקח  מי  חז"ל,  שאומרים  כמו  הרי  אבל 
תחיית  של  מהאור  הפקעה  לו  יש  שוחד, 
נאבדו  שאצלו  משום  היינו  ובעומק  המתים, 
הניצוצות מכח שהוא קלקל אותם בזה שהוא 
לקח שוחד, ולכן גם במקום שהוא קבור, הוא 
אינו מחובר לאותם ניצוצות שנמצאים באותו 
מקום, וכיון שאין לו כח של חיות במקום שבו 
הוא קבור, לכן אין לו את שורש החיות שמביא 

לידי תחיית המתים.

עומק תהליך התיקון – מהתנוצצות 
באופן דתיקון למדרגה של אור 

ולמדרגה של להבה
יתר על כן – כשמתגלה האופן השלם ומאיר 
ניצוצות  האור דתיקון, הרי שעולים ממדרגת 

מי  אצל  מילי  הני  אבל  אור,  של  למדרגה 
ניצוצות שהם  'שונא בצע' שהוא שונא  שהוא 
ועי"כ ההתנוצצות שנמצאת אצלו  אינם שלו, 
מטבע  נאמר  שעליו  האור  את  לבסוף  מאירה 
על  חדש  "אור   – אור'  'יוצר  בברכת  התפילה 
ציון תאיר", אבל מי שהוא אינו שונא בצע אלא 
להיפך, הוא ח"ו אוהב בצע, א"כ הוא מתחבר 
כל  שורש  שזהו  שלו  אינם  שהם  לניצוצות 

מציאות הקלקול.
ויעקב  לעשיו  ביחס  כידוע  חז"ל  וכדברי 
אחד  גץ  ממנו  שיוצא  לפטיש  נמשל  שיעקב 
ועשו נמשל לקש – "בית עשו לקש" והגץ הזה 
מכריע את כל מציאותו של עשיו כגץ היוצא 
אצל   – כלומר  בקש,  שנוגע  הפטיש  מתחת 
יעקב שמתגלה "והיה בית יעקב אש ובית יוסף 
להבה", אש שהולכת וגדילה, אבל אצל עשיו 
בצע  אוהב  והוא  שוחד  של  במדרגה  שהוא 
ולכן  כבה,  הוא  שמיד  ניצוץ  בבחינת  רק  זה 
נעשה  ומהאש  אש  נעשה  יעקב  של  מהניצוץ 

להבה וזה האור של הגאולה דלעתיד לבוא.

עומק הדלקת נרות חנוכה – עלייה 
מההתנוצצות דקדושה לאור הגנוז 

דלעתיד לבוא
בנר  מדליקים  שאנחנו  האורות  כך,  ומצד 
שעולים  הניצוצות  אור  של  תיקון  זה  חנוכה 
והופכים להיות אור עד בחינת "שתהא שלהבת 
לא  שהאדם  מילי  הני  אבל   - מאליה",  עולה 
הוא  אלא  ניצוצות  של  דקלקול  מדרגה  רואה 

במדרגה של אור דתיקון.
ולכן המצוה של נר חנוכה היא "אלא לראותם 
ההדלקה(  שלאחר  הללו"  "הנרות  )נוסח  בלבד" 
שהוא היפך ה"יעור עיני חכמים", לראות את 
ההתנוצצות דתיקון, - שזהו גם המקום שמצאו 
בעפר  דייקא  גנוז  שהיה  אחד'  שמן  ה'פך  את 
שמאירה  מקום  ובאותו  התנוצץ,  הוא  ומשם 
זהו  בהרחבה,  שנתבאר  כמו  ההתנוצצות 
להאיר  בא  שהוא  חנוכה  נר  של  האור  עומק 
זהו  בהרחבה,  שנתבאר  כמו  הניצוצות  את 
להאיר  בא  שהוא  חנוכה  נר  של  האור  עומק 
ולכן   – בעפר  שגנוזים  דתיקון  הניצוצות  את 
שהוא  מהזית  שיוצא  בשמן  בפרט  מתגלה  זה 



אאלפך           מדור עבודה           חכמהטז

מכח  השורשי  התיקון  זהו   – מהקרקע  צומח 
שבגלל  שנתבאר  כמו  בצע"  ה"שונא  מדרגת 
מתגלה  שלו,  שאינו  ממון  רוצה  אינו  שהוא 
הזו  וההתנוצצות  דתיקון,  התנוצצות  אצלו 
של  למדרגה  התנוצצות  של  ממדרגה  עולה 

 - להב,  של  ולמדרגה  אש  של  למדרגה  אור, 
זהו "שתהא שלהבת עולה מאליה", וזה האור 
הגאולה,  של  לאור  שזוכה  מי  אצל  המתגלה 

האור הגנוז של הגאולה דלעתיד לבוא.

שאלות ותשובות לאחר השיעור

שמבואר  ריבית  שלוקח  מי  גם  האם  שאלה: 
בחז"ל שהוא אינו קם בתחיית המתים, זה משום 

שהוא לוקח ניצוצות שהם אינם שייכים לו.
תשובה: כן, זה שאלה יפה – ניתן את הדוגמא 
שהיא מעין מה שהזכרתם באופן רחב יותר – הרי 
יש מחלוקת בגמ' בב"ק אם גזל עכו"ם מותר או 
גזל עכו"ם אסור, אבל גם למ"ד גזל עכו"ם מותר 
מבו' שם בגמ' בפ' הגוזל ומאכיל שמשום חילול 
ה' זה אסור. ומצד המהלך של "אלו ואלו דברי 
אלקים חיים", מה שמונח כאן הוא שאמנם בגזל 
בפועל לכו"ע הוא אסור אבל יש שורש שלכו"ע 
בקרא  שנאמר  כמו  בריבית  מותר  עכו"ם  גזל 
תשיך"  לא  ולאחיך  תשיך  "לנכרי  כא(  כג,  )דברים 

והרי שיש שורש שמותר לגזול כעין גזל עכו"ם 
שמותר  בריבית  לכו"ע  שמתגלה  דמותר,  למ"ד 

בעכו"ם.
לגזול  שמותר  הדבר  של  העמוק  והשורש 
מעכו"ם הוא מה שידוע שנשמות הגרים שנכנסים 
בחזרה  שחוזרים  הנשמות  ניצוצי  הם  לישראל 
עכו"ם  שגזל  מה  בעומק  כך  ומצד  לישראל, 
מותר זה מדין הניצוצות הקדושים שגנוזים אצל 

העכו"ם שהם בבחינת גרים.
וא"כ זה בעצם בעומק מה ששאלתם – בריבית 
יש אופן שמתגלה שניצוצות שאינם שלו נדבקים 
שמותר,  אופן  יש  ההפוך  באופן  וכמו"כ  בו, 
כשאסור להשיך בישראל זהו כמו שאמרתם מכח 
ולעומת  אותם,  לקחת  שאסור  הנשמות  ניצוצי 
להשיך,  שמותר  בריבית  שנאמר  בעכו"ם  כך, 
שמתרבים  הגרים  של  הנשמות  ניצוצי  מכח  זה 
וחוזרים לכנסת ישראל וזוהי בחינת "כי הרבית 
טובות אלי" )שיר היחוד ליום א'( שחלק מריבוי הטוב 
זוהי הריבית דקדושה  זהו התוספת של הגרים, 
שמותר לקחת מן העכו"ם משורש נשמות הגרים 
שנמצאים בעכו"ם כמו שהוזכר שחוזרים בחזרה 

לתוך הכנסת ישראל.
מכל  ביאוש  נמצא  שהאדם  זה  במצב  שאלה: 
החיים, האם בתוך המצב הזה הוא בהכרח מגיע 
מדרגת  בתוך  שגם  או  לדעת",  עצמו  ל"מאבד 

היאוש יכול להיות לו תיקון.
הופך  שזה  כלומר  גמור  יאוש  זה  אם  תשובה: 
חלק  שלפי  אבידה  של  במדרגה  כמו  להיות 
הפקר,  להיות  הופך  יאוש  כידוע,  מהאחרונים 
וכשזה מקביל למדרגת נפש אצל האדם, בהכרח 
שהוא הופך להיות מת, ואם הוא לא מת, פירוש 
הגדרה   – לגמרי  התייאש  לא  עוד  שהוא  הדבר 
ברורה מאד – אם הוא חי, זאת אומרת שאין לו 
יאוש גמור, ואם יש יאוש מוחלט, זה הופך אצלו 

למציאות של מיתה.
המשך שאלה: אז זה לא דוקא באופן של 'איבוד 

עצמו  לדעת'?
כן, אבל איך תהיה המציאות שהנפש  תשובה: 
יסובבו שהוא  צריכים שמהשמים  שלו תסתלק, 
ימות, יש אפשרות שהוא עושה את זה ע"י עצמו 
ויש אופן שמהשמים יסובבו שהוא ימות פתאום 
 – למה  יודע  לא  אחד  ואף  וכדו'  לב  התקף  ע"י 
וזה  המיתה  אופן  איך  'נפקא-מינה'  בזה  אין 
מלביש  שהקב"ה  סיבות  בהרבה  להתלבש  יכול 
אותם, רק נקטנו את הדוגמא הברורה שמתגלה 
לדעת  עצמם  שמאבדים  מאלה  גדול  חלק  אצל 
הם  ולכן  מהחיים  התייאשו  גילוי שהם  שרואים 
איבדו עצמם לדעת, משא"כ בשאר המקרים שזה 
פחות נמצא בגילוי, אבל בעומק אין הכרח שזה 
הפשוטה  הדוגמא  את  רק  נקטנו  המיתה,  אופן 

הנראית לעין.
המשך שאלה: למה כשהאדם מתייאש מהחיים 
זה דומה ליאוש מממון, הרי החיים הם אינם שלו 

ומה שייך שהוא יתייאש מהם.
לשאלה  להיכנס  צריך  זה  בשביל  תשובה: 



יז אאלפך           ערך בצע           חכמה

ונתבאר  'שלו',  שנקרא  המושג  זה  מה  היסודית 
במקום אחר בהרחבה שכל המושג 'שלי' 'שלך' 
וכדו' זה מלשון 'השתלשלות', כלומר, כל הגדרת 
'שלי' היינו שאני הוא מקום השלשלת, ושם זה 
הפנימית.  האמיתית  ההגדרה  זוהי  'שלי',  נקרא 
ושלך  שלך  "שלי  יג(  )ה,  באבות  המשנה  לשון 
חלק  רק  שאני  ההגדרה  מכח  בעומק  זה  שלך" 

מהשלשלת.
ולפי"ז מהי ההגדרה ב'חושן משפט' של 'שלי' 
שנמצא  השלשלת  מקום  זה  כלומר,  'שלי'   –
אצלי, זוהי ההגדרה של 'שלי', אלא שאם האדם 
נמצא  שהוא  הרי  הזו,  בהכרה  ח"ו  נמצא  לא 
בהגדרה החיצונית של 'שלי' ולכן הוא מתייאש, 
אך בעומק, אם הוא מגיע להכרה שבעומק הוא 
אינו אלא שלשלת וזה תפיסת ה'שלי' שלו, בודאי 
זה  יאוש  הגדרת  כל   – להתייאש  ממה  לו  שאין 
מחמת שהוא תופס שזה כן שלו במובן החיצוני.

שנאבד  באופן   – הך  והיינו  אחרת  ובהגדרה 
והוא  אותה  מוצא  אינו  שהוא  אבידה  לאדם 
מתייאש ממנה, - אם הוא היה חי באמונה, הרי 
שהוא חי להיפך מיאוש, אם הוא היה חי באמונה 
שאם זה לא צריך לחזור אליו, זה לא יחזור אליו, 
הוא ג"כ היה מגיע לאותו מקום, כלומר, שמדין 
אמונה, אם הקב"ה רוצה להחזיר לי, הוא יחזיר 
לי, מכח  יחזיר  רוצה, הוא לא  ואם הוא לא  לי, 
יהיה  שזה  רוצה  לא  הקב"ה  שהוא מאמין שאם 
שלי, א"כ זה לא שלי כלל, והרי שגם באופן הזה 
להגיע  יכול  הוא  ומאידך  מהחפץ,  מתנתק  הוא 

לאותו ניתוק מהצד הנפול שנקרא יאוש.
הצד שהיא היתה הנחת השאלה, היא הצד של 
הבעלות  של  הצד  זה  התחתון  והצד  האמונה, 
כללית  ובהגדרה  יאוש,  להיות  שהופך  כפשוטו 
– מדין הנשמה מתגלה התפיסה העליונה, ומדין 

הגוף זה התפיסה התחתונה.
נקרא  באמת  זה  הגוף,  ומדין  שאלה:  המשך 

שהאדם הוא בעלים על החיים שלו.
יסוד  מהו  לדון  יש  כוללת  כהגדרה  תשובה: 
האיסור של 'מאבד עצמו לדעת', האם זה מאותו  
יסוד דין של רציחה שבזה כמו שלראובן אסור 
לרצוח את שמעון, כך אסור לראובן גם לרצוח 
מדין  הוא  שהיסוד  או  בעצמו...  ראובן  את  גם 

חסרון בעלות שהוא לא בעלים על עצמו ואסור 
לו לקחת את נפשו, - ושורש הדבר הוא בעצם 
בנידון שיש בבבא קמא )במשנה צ, ב ובגמ' שם( האם 
מותר לו לאדם להזיק את גופו ששורש השאלה 
אינו  שהוא  או  גופו  על  בעלים  הוא  האם  היא 
בעלים על גופו, והרי שמונח שם שיש צד שהוא 
בעלים על גופו, וכמו שכל פציעה או נטילת אבר 
לעצמו יש צד שהוא יכול לעשות את זה, - למה 
שאותו דבר לא יהיה גם על כל גופו – ולהגדיר 
שיש הבדל בין חלק של חיות לכללות החיות זה 
כבר שייך רק לסוגיא הרוחנית, לא מדין שויות 
בגדרי  ההגדרה  של  הפשטות  זה  בעלות,  של 

'חושן משפט' כשלעצמם.
פשוטה  הכי  השאלה  של  באופן  וכדוגמא, 
שמצויה כהיום, האם לאדם מותר למכור כליה 
של עצמו לאחר לצורך השתלת כליה ]-במדינות 
נאמר שהאדם לא  - אם  זאת[ או לא,  שמרשים 
יכול למסור את נפשו כי אין לו בעלות, א"כ למה 
היא  הפשטות  אז   – שלו?  כליה  למכור  שיוכל 
א"כ, שיש לאדם בעלות על גופו, אלא שכמובן 
באופן שהוא מצער את עצמו בחבלה בגופו, הוא 
היין  מן  עצמו  שמצער  נזיר  כמו  לכפרה  צריך 
מדין חסרון  לא  זה  אבל  רוחנית,  שזה מתפיסה 
וכמובן  שונות,  הגדרות  שתי  זה   – בעלות.  של 
ב'חושן משפט'  רחבה מאד  לסוגיא  כאן  נכנסנו 

מה ההגדרה הממונית של האדם כלפי עצמו.
זה  יאוש  החיים  מציאות  בתוך  האם  שאלה: 

קלקול גמור.
תשובה: בכל אופן שהאדם מגיע למיתה, כוונת 
הדבר שהוא מגיע לסוף, בבחינת "סוף כל האדם 
מרגיש  שהוא  למקום  מגיע  וכשהאדם  למיתה", 
שהוא הגיע למקום תכלית מדרגתו, אז ממילא 
והדוגמא  בעולם,  כאן  מחייו  מתייאש  הוא 
נולד  אדם  ברבותינו,  שמבוארת  לכך  היסודית 
עם נפש, זכי נטיל רוח, זכי נטיל נשמה, כלשון 
הזוהר, - איך הוא עובר מהשגה של נפש להשגה 
של רוח? – כמו שמבואר כסדר בכוונות הרש"ש, 
הוא  אם  אבל  נפש,  מסירות  צריך  כך  שלצורך 
ולחזור  למות  צריך  הוא  נפשו,  את  מוסר  לא 
בגלגול הבא ואז הוא יקבל את הרוח, זהו אדם 
כאן  עצמו  את  מיצה  שהוא  לתפיסה  שהגיע 



אאלפך           מדור עבודה           חכמהיח

בחיים בשלימות שאליה הוא צריך להגיע. אבל 
בעומק, התפיסה הזו היא איננה נכונה, כיון שאם 
הוא ימסור את נפשו, הוא יקבל רוח וכן כסדר, 
הוא יקבל נשמה ויעלה עוד ועוד מדרגות – וגם 
בנרנח"י של עולם יותר עליון, אבל בתפיסה של 
מתוך העולם עצמו – האדם יכול להגיע לתפיסה 
אותו  וזה מביא  כאן מה לעשות,  לו  אין  שיותר 

למיתה.
מים  של  לבחינה  בנפש  המשל  מה  שאלה: 

באדמה שהוא דבר שנותן לו חיות.
תשובה: זה נכון שלעין הרואה, המים שבאדמה 
באדמה,  חיות  ונותנים  חיצוני  ממקום  מגיעים 
היסודות  ג'  יצירה,  בספר  שמבואר  כמו  אבל 
ובעפר  ואש,  מים  רוח  הם  שנבראו  השורשיים 
שכתובה  השיטה  אבל  שיטות  וכמה  כמה  ישנם 
בספר יצירה היא "ולשלג אמר הוי ארץ"יח כלומר 
– המים קפאו ונעשו מהם קרח, ומהקרח נעשה 
עפר. נמצא שכל מים הם לא דבר חיצוני מעפר 
כיון שכל עפר שורשו הוא ממים שנעשה מהם 
שלג וממנו נעשה עפר, וכמו שכשהקרח מפשיר, 
מים  שמתגלה  פעם  בכל  כך  מים,  מתגלים 
בא מבחוץ,  זה  אף שבתפיסה החיצונית  בעפר, 
אבל בתפיסה הפנימית זה מכח הקרח שעכשיו 

הפשיר שלכן מתגלה בעפר מציאות של מים.
המים  שיסוד  האופן  האם  שאלה:  המשך 
דווקא  הכוונה  מעשי  באופן  לנפש  חיות  נותן 
מהתכונות הבסיסיות של הנפש ולא כמו תורה 

וחכמה שהאדם קונה מבחוץ?
שהתורה  מגדירים  שאתם  במה  גם  תשובה: 
נקראת חיצונית לאדם משא"כ המידות הבסיסיות 
היא  התורה  עמוקה,  יותר  בהגדרה  האדם,  של 
עצם מציאות הנפש של האדם – "קודשא בריך 
לא  זה  וא"כ,  הוא",  חד  וישראל  ואורייתא  הוא 
דבר חיצוני. – כל דבר שאתם מגדירים 'חיצוני', 
יותר  עוד  ברובד  אבל  נכון,  זה  מסויים  ברובד 
מאשר  לאדם  פנימי  יותר  דבר  לך  אין   – עמוק 
התורה עצמה – "תלת קשרין מתקשרין דא בדא 

קודשא בריך ואורייתא וישראל". 
כמו ביחס של המים והעפר שהגדרתם שהמים 
הם חיצוניים לעפר, והגדרנו שהמים הם שורש 

יח	 וזה תלוי בגירסאות שמביאים שם בספר יצירה.

ביחס  דבר  אותו  מהמים,  נעשה  שהעפר  העפר 
של מידות ותורה, בהגדרה הפשוטה המידות הם 
בנפש הבהמית הבסיסית שיש גם לגוי ותורה יש 
ישראל  – אבל אליבא דאמת, אצל  רק לישראל 
 - גביו,  התורה היא עצם עצמו, לא תופסת על 

תמיד תלוי באיזה יחס מגדירים את הדבר.
שזה  נפש  שבמדרגת  הניצוצות  האם  שאלה: 
אותם  זה  בהתלהבות,  האדם  אצל  מתגלה 
שהוא  בממונות  האדם  אצל  שמתגלה  ניצוצות 

שמח מכל מה שיש לו.
תשובה: בהגדרה יותר מדוייקת זה בחינת רוח, 
- וממילא גם כשאתה רואה התלהבות של האדם 

בממון זה התלהבות של רוח, מדוקדק מאד.
"או  בגמ'  מוצאים  שאנחנו  מה  האם  שאלה: 
)ע'  ור"ל  יוחנן  רבי  לגבי  מיתותא"  או  חברותא 
ב"מ פד, א( האם ההגדרה היא שהקשר שלהם זה 

ניצוצות שיש לאחד בתוך חבירו.
תשובה: במציאות של רב ותלמיד ההגדרה היא 
שהרב מלמד לתלמיד את אורו שזוהי ההגדרה 
את  לראות  מוריך"  את  רואות  עיניך  "והיו  של 
את  רק  מקבל  כשהוא  כלומר,  הרב,  של  פניו 
הרב,  מחכמת  ניצוצות  רק  זה  הדברים,  עצם 
ואם הוא רואה את פניו, הוא מקבל את אורו של 
הרב, ולעולם כל רב מצמצם את עצמו כדוגמת 
הנקה שהאם מניקה את בנה שהיא איננה נותנת 
לו אוכל גמור אלא היא נותנת לו אוכל בבחינת 
את  המלמד  רב  כן  וכמו  יניקה,  של  ניצוצות 
תלמידיו, כל מה שנמצא בתלמיד זה הניצוצות 
של הרב שלימד את התלמיד, - ומה שהתלמיד 
ג"כ מעורר רק  – הוא  מעורר ברב באופן הפוך 

ניצוצות מכח שאלותיו.
שאלה: האם החילוק בין עצבות ליאוש שעצבות 
זה עפר עם ניצוצות ויאוש זה עפר בלי ניצוצות.

תשובה: זה בדיוק מה שנאמר.

 ב-צ  בצע בלבביפדיה עבודת השם -
מספר שיעור בקול הלשון 39152637    



מדור

מחשבה
 בלבביפדיה מחשבה

בצע

אוצר האותיות
בצע )משלי פ"א פי"ט(

 סוגיות במחשבה
בצע





אכ אאלפך           ערך בצע           חכמה

 בלבביפדיה מחשבה
בצע

בצע – בציעה – גילוי נקודת האמצע

הפעם הראשונה בה מופיעה בתורה המילה 
'בצע' היא באמירת יהודה לאחים: "מה בצע כי 
נהרג את אחינו וכסינו את דמו" )בראשית לז, כו(. 

ממון,  מה   – בצע  "מה  מפרש:  רש"י 
כתרגומו". שני התרגומים מפרשים: איזו הנאת 
ממון תהיה לנו מהריגת יוסף. הדבר מתיישב 
ונמכרנו  "לכו  יהודה  דברי  המשך  עם  היטב 

לישמעאלים" – ויהיה לנו רווח ממוני.

שאמר  בצע"  "שנאי  על  רש"י  פירש  כזה 
יתרו למשה רבינו: "שנאי בצע - ששונאין את 
ממונם בדין. כההיא דאמרינן )ב"ב נח:( 'כל דיין 
דמתקרי לדין ומפקין מיניה ממונא בדין לאו 
אי-נחת מהוצאת ממון  להם  יש  דיין'".  שמיה 

בדין. בצע, א"כ, הוא ממון.    

 בציעה – אמצע – 
גילוי מה שבין קצוות     

בציעה.   המושג  ובש"ס  בנ"ך  עוד  נמצא 
בברכות )לט.( בענין בציעת הפת מבואר שמנהג 
לבצוע  אלא  שלמה,  אותה  אוכלים  שלא  ד"א 
נוספת היא  'בציעה'  ולאוכלה.   ממנה פרוסה 
משפט  של  מיזוג  בה  שיש  פשרה,  פשרה. 

וצדקה, קרויה ביצוע )סנהדרין ו:(. 

אמצע.  בצע פירושה  אלו המילה  במקומות 
הלחם שלם – וחותכים אותו. יש דין שצריכים 
הולכים  האמצע;  בדרך  והולכים  בו,  להכריע 

לפשרה.   

ה'אמצע' בצירוף של ב' וצ' הוא מצד הצד"י, 
הנמצאת במילה 'חצי'.         

המשך הקו לביאור אותיות בצ  
התבאר בשיעורים קודמים שצירוף האותיות 
שמבצבץ,  דבר  מלשון  הוא  וצד"י,  בי"ת 
הביצה  אמצע  שמתוך  התבאר  וכן  שמתגלה. 

מבצבצים חיים ונולד אפרוח.  

דבר  חתכת,  בצעת,  שכאשר  התבאר  עתה 
שבין שני קצוות, גילית וחשפת את מה שהיה 
מבצבץ  בץ-עץ;  מבצבץ.  הוא  כעת  מכוסה. 
עולה  שממנו  מקום  כמו  חדש,  דבר  ומתגלה 

וצומח עץ.   

 אמצע בערכים ואמצע מוחלט

יש שני סוגים של אמצע. האחד הוא, 'אמצע' 
כשלילת הקצוות. כל מה שבין שני קציה של  
הטענות  שבין  התווך  כל  אמצע.  הוא  הפת 

ממוניות של הצדדים, הוא פשרה; אמצע. 

אמצע  לא  מוחלט.  אמצע  הוא  והשני 
בערכים, אלא נקודה מדויקת של אמצע.  

אחד,  בנדון  האמצע  סוגי  לשני  דוגמא 
למשה  אמר  הקב"ה  )ג:(.  בברכות  בגמרא  יש 
אך  מצרים",  בתוך  יוצא  אני  הלילה  "בחצות 

הוא אמר לפרעה "כחצות". 

ואז  האמצע,  נקודת  את  מדייק  הקב"ה 
התרחשה מכת בכורות. דוגמא לכך יש נמצא 
בחז"ל ש"בין השמשות הרף-עין, זה נכנס וזה 
ב:(. הקב"ה  )שם  ואי אפשר לעמוד עליו"  יוצא 

לבדו יכול לכוון במדויק למחצית.   

פתח  לתת  שלא  כדי  רבינו,  משה  אך 
ב'חצות',  מדייקים  שאינם  פרעה  לאצטגניני 
אומר 'כחצות' וזה בחינת אמצע רחב יותר.      



אאלפך           מדור מחשבה           חכמהכב

השניים:  בין  מאד  משמעותי  הבדל  קיים 
כאשר בצענו פת, יצרנו עוד שני קצוות בשטח 
שהיה פעם האמצע הרחב. נוצרו שתי חתיכות 
לחם, שלכולן ביחד ארבע קצוות. החיתוך גילה 
הוא מבצבץ  וכעת  את האמצע שהיה מכוסה 
ונוכח. כעת יש פעמיים 'אמצע' לשתי חתיכות 

לחם. זה מה שקורה כאשר אנו חותכים דבר. 

אך כאשר הקב"ה פועל דבר בנקודת האמצע 
של הלילה, הוא לא חתך את הלילה לשניים, 
האמצע  אלא  ללילה,  קצוות  ארבע  נהיו  לא 

מתגלה ומבצבץ בעודו נשאר אמצע!   

בבציעה שבין שתי קצוות מבצבצת המציאות 
שהיתה מכוסה. אבל בגילוי של נקודת אמצע 
הקיום  נקודת  הפנימי,  התוכן  ונגלה  מבצבץ 
של  החי  מקורו  מתגלה  בץ-עץ.   – בצע  שלו. 
וזה לא מתגלה באופן של חיתוך, אלא  העץ. 

באופן של גילוי.  

 בצע – ב' עץ – 
עץ החיים ועץ הדעת באמצע הגן 

הגן",  בתוך  החיים  "ועץ  נאמר  בתורה 
והתורה  דגינתא".  "במציעות  מפרש:  התרגום 
ממשיכה ואומרת "ועץ הדעת טוב ורע". וא"ו 
החיבור מורה שגם הוא היה באמצע הגן. אמנם 

קשה איך שני עצים יכולים להיות באמצע? 

המדויק.  באמצע  היה  החיים  שעץ  אלא, 
ובסמוך לו עץ הדעת טוב ורע, שהיה באמצע 
במובן של בין-הקצוות אך לא באמצע המדויק. 

הם  כן  על  הכל.  של  המהות  הם  החיים 
בנקודת האמצע המדויקת. עץ החיים בנקודה 
המחייה את הכל; בנקודה המפיצה חיים על פני 
כל המרחב. עץ הדעת טוב ורע איננו באמצע 
נטיה  'החטאה', החמצה;  הוא  'חטא'  המדויק. 
מן המרכז לעבר הקצה. המשקולת של הטוב 

והרע נמצאת באמצע, במובן של בין הקצוות, 
וליתר  לכאן.  או  לכאן  נוטה  האדם  ומשם 
והמה  ישר  האדם  את  עשה  "האלקים  דיוק:  
חישבו חשבונות רבים" )קהלת ז, כט(; עץ הדעת 
נוטה תחילה מעץ החיים, מהאמצע המדויק, 
לאמצע בערכים, ואח"כ נוטה יותר לצדדים.       

    ביצוע – השלמת דבר ביצוע – 
ביטול דבר ע"י חיתוכו באמצע     

כתיב "עשה ה' אשר זמם בצע אמרתו אשר 
עליך  וישמח  חמל  ולא  הרס  קדם  מימי  צוה 
אויב הרים קרן צריך" )איכה ב, יז(. רש"י מפרש 
בשפתנו  כמו  גזרתו";  כילה   – אמרתו  "בצע 
שלבצע פירושו לגמור פעולה, לסיים הוצאת 
שקרע  אומרים  חז"ל  אך  הפועל.  אל  מחשבה 
את בגדו. במדרש רבה )איכה א, א( מתואר הדבר 
סא:(  דף  נח  )פר'  ב'זהר'  אך  אבל,  לאות  כקריעה 
מבואר שמדובר על החשכת אור לבושו יתברך 
]דהיינו הפרדת יחוד זו"נ[ שמתבטאת כקריעת 

בגד. 

הן  בִּצַּע  למילה  כאן  שמתגלות  הפנים  שתי 
שביצוע  הוא  לשתיהן  המוצא  הפלא-ופלא. 

מתכוון לנקודת אמצע. 

בִּצַּע הוא השלמה, הקדוש ברוך  אחד  מצד 
הוא אמר "והלכתי עמכם בחמת קרי" והדבר 
"בצע  אשר  עד  בהדרגה  ומתבצע  הולך  הזה 
הלכה  הגזרה  גזרתו;  את  השלים  אמרתו", 
עד האמצע.  והתקיימה מהקצוות, מהשוליים 

ואז הושלמה.  

ישראל מהמקום  את  ניתק  הקב"ה  ומאידך, 
כקריעה  והדבר מתואר  נמשכת החיות,  ממנו 
ידי הכרתת  של דבר, השבתתו המוחלטת על 
נקודת האמצע. כשם שהחיים נובעים מנקודת-
אמצע, כך גם אם נרצה להפסיק חיים בנקודת-
המוצא שלהם, נחתוך אותם בנקודת האמצע.  



כג אאלפך           ערך בצע           חכמה

הכרתה   – והיפוכוא  דבר  יש  בבִּצַּע  א"כ, 
 – גמורה של חיים והשלמה גמורה של גזירה 

ששורשם אחד.  

חלל – רִיק – כליון 
לאחר שחילקנו בין עץ החיים שהוא באמצע 
באמצע  שהוא  ורע  טוב  הדעת  לעץ  המדויק 
'בוצעים'  כאשר  הבדל  שיש  נשכיל  בערכים, 
ומגלים אותם. המדרגה של עץ הדעת מתגלה, 
התגלתה  בה  ממנו.  האכילה  ידי  על  בצ-עץ, 
וקדושה.  מציאות שאין בה המשכה של חיים 
זה  גילוי  ורע.  טוב  בו  שמעורבים  מציאות 
]שהוא כאילו מקום הבציעה, אף שלא בצענו, 
אבל גרמנו לו לבצבץ[ הופך להיות חלל. אותו 

עץ חלול ממציאות ומתוכן של חיים.  

אדם מת הוא 'חלל' מפני שיצא ממנו התוכן 
נגזר על אדם  המחיֶה. ועל כן באכילה מהעץ 
"ביום אכלך ממנו מות תמות". התגלה מוות. 

כאן, הבציעה היא במובן של כליון.  

לעומת זאת המגע עם נקודת האמצע של עץ 
החיים, הוא גילוי של מרכז החיים של היקום. 
בַּחיים  הבציעה הזו מדבקת  של חיים.  בצ-עץ 

ומוסיפה חיים. 

  ממון – בצע – "חצי תאוותו בידו"

היינו  ש'בצע'  הדברים  בתחילת  התבאר 
'ממון' - "מה בצע כי נהרוג את אחינו" ו"שונאי 
ש"יש  מפני  אמצע,  נקודת  הוא  ממון  בצע". 
לו מנה, רוצה מאתיים" )קהלת רבה א, לב(. ממון 
מצד אחד ממלא, אך מצד שני פוער חלל. "אין 
אדם יוצא מן העולם וחצי תאוותו בידו" )שם(. 
השאיפה לממון חוצה את האדם לשתיים: מה 
שהשיג ומה שעדיין לא השיג. מה יש בין שני 

א	 כדוגמת כלל וכילוי ; ששניהם מבטאים ריבוי, אך זה לצירוף וזה להכחדה. או הַשָׂמָה ושממה, שגם אלו מבטאים ריבוי, זה 

במילוי וזה בריקון.    
ב	 ולחדד: כיוון שכאמור הידיים מתפקדות כל אחת לעצמה, אי אפשר להגדיר את מה שביניהן כ'חלל'. אך הרגליים שזקוקות זו 

לזו, פעור ביניהן חלל.   

החצאים? חלל בלתי מלא.  

הממון מיוחס לרגליים; "את כל היקום אשר 
על  אדם שמעמידו  של  ממונו  זה   – ברגליהם 
רגליו" )סנהדרין קי.(. כוונת הדברים היא, שלשאר 
בהיותם  גם  תועלת  יש  הכפולים  האיברים 
בפעולת  תלוי  לא  אחד  אבר  פעולת  יחידים, 
אבר אחר. אך הרגליים זקוקות זו לזו. הליכה 
שני  הם  לכן  רגליים.  בשתי  רק  היא  כתיקונה 

חצאים. ובין שני חצאים פעור חלל.   

נקודת האמצע של הרגליים היא 'חלל'.ב שם 
מקומם של ה'נקבים נקבים חלולים חלולים'.   

נקב הוא חלל המוקף מחיצה. אך חלל הוא 
נקודה  יש  הרגליים  בין  עצמו.  החסר  השטח 
אולם  קודש".  ברית  "אות  חיים,  של  יסודית 
תערובת  כאן  מוות".  יורדות  "רגליה  מאידך 

הטוב והרע, כאן אפשרות הבחירה. 

   מה בין כסף לזהב
חמישי(  פרק  )תחילת  מציעא  בבא  במסכת 
שניהם  לזהב.  כסף  בין  היחס  על  לומדים 
מתכות שמהוות שורשים לממון, אך לזהב יש 
ערך עליון. הוא הדבר הנקנה ]פירא[ והכסף 
הוא הדבר שקונה ]טיבעא[. היעד הוא הזהב - 
המרכז, והכסף הוא הרגליים שלוקחות אותנו 

אל היעד. 

פ"ב(  העושר  נתיב  עולם,  )נתיבות  המהר"ל  ובלשון 
אדם כוסף, נכסף, אל הכסף, שיש בו אפשרויות 
רבות של קניין. אבל היעד הוא הזהב; זה-הב; 
הרצוי  הדבר  זה  והסופי,  האמיתי  הדבר  זה 

לבסוף. לכן הוא יותר 'אמצע' מהכסף.  

האמצעית  הנקודה  ה'בצע';  הוא  הזהב 
שמתגלה. הכסף אף הוא באמצע, שהרי כלפי 



אאלפך           מדור מחשבה           חכמהכד

נחשב  הוא  זהב,  מלבד  המטבעות,  יתר  כל 
במרכז  יותר  הזהב  אך  'פירא',  והם  'טבעא' 
בערכים  רק  אמצע  הוא  הכסף  כן  ועל  ממנו 

והוא בעל קצוות. 

על פי המתבאר נֹאמר, שזהב נוצץ ומבצבץ. 
כיסוי,  מלשון  כסף  אך  עצמו.  את  מגלה  הוא 
צריך לגלות אותו. ועל כן כוספים אליו. צריך 

לבצוע ואז הוא מתגלה.      

    רגליים – כסף
אות ברית קודש – זהב  

הרגליים מקבילות, אפוא, לכסף. לבן אומר 
נכספתה  נכסף  כי  הלכת  הלך  "ועתה  ליעקב 
לבית אביך למה גנבת את אלהי" )בראשית לא, ל(. 
הרגליים הן אמצעי, הן מתווכות את האדם עם 

המקום הנכון. 

הזהב  הוא  ברית קודש שבין הרגליים,  אות 
שאותו באים לגלות. שם מבצבץ כח ההולדה, 
אותו  "ממון",  אותו  ואז  החיים.  המשכת  שם 
"בצע", הוא שמעמיד את האדם על שתי רגליו.   

אות ברית קודש – רגל אמצעית 
כרגל  הוא  קודש  ברית  אות  חידוד.  וביתר 
שלישית לאדם. אך היא רגל קטועה. כלומר, 
הרגל  את  למשוך  אפשר  אך  חלל,  יש  באמת 
ולהשליט את 'רגל' הזהב הזו והיא שמעמידה 

את האדם על רגליו.

היתה  לו  קצרה.  היא  הזו  השלישית  הרגל 
היא  אך  היחידה.  הרגל  היא  היתה  ארוכה, 
הביטוי  ]מכאן  כחלל  היא  ולכן  ו'מתה'  קצרה 
היא  כאשר  ובאמת,  נה.([.  )סנהדרין  מת"  "אבר 
את  שמעמידה  היא  ואז  מתארכת  היא  'חיה' 
אך  חלל  שם  יש  כלומר,  הרגליים.  על  האדם 

הוא יכול להוות נקודת אמצע גמורה.

בערכים, כך מעשה הזיווג. הזכר ממלא את 
ואנו אומרים  הנקיבה, את החלל, של האשה. 
ישנו  רגליו  בין  עצמו.  בזכר  גם  שכך  כעת 

חלל, והוא צריך למלא אותו ולהפוך חלל מת 
לנקודת אמצע, למקור של חיים.               

האמצע האמיתי – בטבורו של אדם
נברא  עובר  כך:  נאמר  יותר,  יסודי  באופן 
שהרי  שלו,  האמיתי  האמצע  זה  מטבורו. 
מהטבור הוא ניזון מאמו ומבלעדי כך הוא מת. 
גם לעולם יש 'טבור', שמשם הוא מתפשט. כמו 
'טבריה', לפי שיושבת  שאמרו על מקור השם 
בטבורה של ארץ ישראל )מגילה ו.(. וא"י עצמה 

היא הטבור של העולם. 

ברית  אות  של  האמצע  שנקודת  א"כ  נראה 
עמוק  היא  בכלל,  החיים  כוחות  ושל  קודש, 
הוא  עצמו  קודש  ברית  ואות  בטבור.  יותר; 
המשכה של הטבור.  ובמקום הברית הבחינות 
ויכול  מת  אבר  להיות  יכול  הוא  מתחלפות. 
ישרה  בהשפעה  ללכת  יכול  הוא  חי.  להיות 

וקדושה ויכול לנטות לצדדים. 

"בצע" ויוסף 
בתחילת הדברים שיהודה אומר "מה  הובא 
בצע כי נהרוג את אחינו". על פי המתבאר עתה, 
יהודה אומר, איך נהרוג את יוסף – בחינת יסוד 
אות ברית קודש – שיש לו התגלות של חיים בין 
הרגליים. יוסף הוא הזהב, הבצע, מעיין החיים 
הזוהרים המבצבצים מנקודת האמצע. ועל ידי 
הריגתו חלילה, "וכיסינו את דמו", נהפוך אותו 

לכסף. ללא מעלת יוסף ייווצר חלל!       

 ירידת יוסף למצרים – 
לשמור את נקודת אמצע 

יוסף  ירידת  נאמר בפרשת  "מה בצע"  אותו 
למצרים, משמע שכל עניין גלות מצרים סובב 
את הנקודה הזו שיוסף כנגד עץ החיים - הזהב 

שבאמצע. 

יוסף הוא הראשון שבא למצרים והוא הסיבה 
שיעקב ובניו באו אף הם בעקבותיו. גם העליה 
ממצרים היתה מותנית בלקיחת עצמות יוסף; 



כה אאלפך           ערך בצע           חכמה

"כי השבע השביע את בני ישראל לאמר פקד 
יפקד אלוקים אתכם והעליתם את עצמתי מזה 
ממצרים,  יוצאים  כאשר  יט(.  יג,  )שמות  אתכם" 

משה רבינו לוקח גם את שורש הגלות. 

מצרים מלשון מֵיצָרִים. מיצרים הם גבולות; 
חטא,  כל  נד.(.  )ב"ב  במצריה  שדה  מסמנים 
יוסף,  לקצוות.  מהאמצע  נטיה  הוא  אמרנו, 
כאמור, הוא הזהב שבאמצע. העבודה במצרים 
היתה לשמר את עץ החיים שבמרכז. יוסף יורד 
למצרים ונוטה לצדדים - לקצוות. שורש גלות 
הפסוקים  )שער  רבותינו  בדברי  כידוע  מצרים, 
ועוד(, לברר את הנשמות שנפלו לשם  פר' שמות 

שפירש  השנים  בק"ל  אדה"ר  שראה  מהקרי 
אלו  רעים.  ורוחין  שדין  מוליד  והיה  מאשתו 
בא  יוסף  זה  ואת  לקצוות  מהמרכז  התפזרו 

לתקן. 

פוטיפר  אשת  עם  בנסיון  עצמו,  ליוסף  אף 
אירעה פגם שהתורה רומזת לו ב"ויפוזו זרֹעי 
ידיו" )בראשית מט, כד( שיצאו עשר טיפות מעשר 
הרגל  מצרים.  השפעת  זו  לו:(.  )סוטה  אצבעות 
גלשו  החיים  זרעי  אך  התארכה,  האמצעית 
מהאמצע לצדדיםג ]כאן היה פגם שהיווה את 
היסוד לחטא העגל, ועוד יתבאר בהמשך[.             

מגיע, בהשגחה עליונה, בעודו תינוק  משה 
לבית פרעה, והוא חומד את כתרו של המלך. 
מה יש בכתר הזה? זהב. זהב שמבצבץ ונוצץ. 
לנקודה  רומז  זה  ואף  עגולה,  הכתר  צורת 
יסודית הטמונה בו שצריכה גילוי. משה שואף 

לגילוי הזה בתוככי טומאת המצרים.ד    

 פרטי היציאה ממצרים – 
שמירה על נקודת אמצע    

נקודת  את  לשמר  נועדה  למצרים  הירידה 
דבקים  מצרים  בגאולת  גם  ולכן  האמצע, 
וקביעת  המצרים  הכרעת  האמצע.  בנקודת 

ג	 דרך אחרת של שימוש הנוטה לקצוות היא ביאה בהטיה )חגיגה טו: וברש"י. כתובות ו:(. גם באופן הזה ההשפעה אינה ישרה 

אלא נוטה. 
ד	 אלו דברים שבאים כאן בקצרה. והארכנו בהם בשיעורים אחרים.    

נקודת  בחצות,  היה  ישראל"  בכורי  "בני 
בין קצוות אלא אמצע  האמצע שאינה אמצע 
אמיתי. בני ישראל אספו את עצמם מהקצוות 

אל האמצע. 

ולאחר מכן - "ויסב אלקים את העם דרך ים 
שאין  היחיד  המבנה  בעיגול,  סבבו  הם  סוף". 

לו קצוות. 

גם את ים סוף הם עברו "כחצי גורן עגולה". 
ויצאו בגדה המקבילה,  נכנסו מגדה אחת  לא 
אלא יצאו באותו מקום בו נכנסו )תוס' ערכין טו.(. 

 תבנית שור – 
יציאה ממהלך של עגל-עיגול  

מצרים  יציאת  מתכלית  הקשה  הקלקול 
הייתה בחטא העגל. בעומק העניין, הם לקחו 
לצדדים.  ופרשוּ   – העיגול  מנקודת  העגל  את 
לכן בתהלים )קו, כ( חטא העגל מתואר "וימירו 
עגל  איננו  הוא  שור  שור".  בתבנית  בכבודם 
ש"גזל  אומרת  )סה:(  קמא  בבא  הגמרא  שגדל, 
וקנאו".  בידו  שינוי  נעשה  שור,  ונעשה  עגל 
שור  מהעגל.  מהותית  שונה  השור  משמע, 
ויוצא  לצדדים  נוטה  הוא  בקרניים;  מתייחד 

מבחינת העיגול.  

ושור זה יוסף שעליו נאמר "בכור שורו הדר 
יז(. חטא העגל  לג  )דברים  וקרני ראם קרניו"  לו 
ידיו".  זרועי  ש"ויפוזו  יוסף  של  בעקבו  כרוך 
העיגול של יוסף נטה לצדדים ולכן גם העגל 

נעשה שור.  

אויבי ישראל מזנבים בקצוות 
מתהווה  קלקול  של  מציאות  שוב.  נזכיר 
תחילה ביציאה ממדרגת האמצע המוחלט ]עץ 
הדעת  ]עץ  בערכין  האמצע  למדרגת  החיים[ 
טוב ורע[ וממדרגת האמצע בערכין לקצוות. 

אלו שנטפלו לעם ישראל בדרכם לא"י,  כל 



אאלפך           מדור מחשבה           חכמהכו

נאחזו בקצוות. עמלק היה מזנב באלו שפלטם 
אלו  תתקלח(;  רמז  דברים  )ילקו"ש  ע"ז  ועבדו  הענן 
לקצוות.  והגיעו  המוחלט  מהאמצע  שנפרדו 
ולוקח  ישראל  את  לקלל  בלק מבקש מבלעם 
אותו למקום אשר "אפס קצהו תראה וכולו לא 
תראה" )במדבר כג יג(. הקללה תיאחז באלו שכבר 

בקצוות, התקלקלו לגמרי.   

"מקצה אחיו" ו"בקצה המחנה" 
ונבחין מה היתה הגדרתם של  לאחור  נדלג 

הבאים למצרים בסרגל של קצוות ואמצע: 

פרעה,  לפני  אחיו  את  מביא  יוסף  כאשר 
כלומר מפגיש אותם עם המצריוּת, הוא בוחר 
לקחת "מקצה אחיו" )בראשית מז ב(. רש"י מביא 
שתי שיטות, לאחת הם היו המשובחים שבהם 
המחלוקת  שבהם.  הפחותים  אלו  ולאחרת 
או  בעליון  אחים,  אותם  היו  קצה  באיזה  היא 
בתחתון, אך לכו"ע הוא בין הקצוות. מה שאין 

כן יוסף, שמאיר בנקודת האמצע האמיתית. 

שאכלה  האש  על  מחלוקת  יש  בכך  כיוצא 
"בקצה המחנה" )במדבר יא א( לאחר שהתאוננו על 
המן וביקשו לאכול בשר. האם אלו הקצינים, 
בעם.  הפחותים  הקצה,  אנשי  או  המובחרים, 
גם כאן הוא בין שני קצוות – אך לא במדרגת 

האמצע.    

 ארץ ישראל – ללא קצוות
ירושלים-ציון – האמצע אמיתי

העולם.  התפשט  שממנו  ה'אמצע'  היא  א"י 
יופי  )נד:( אומרת "מציון מכלל  הגמרא ביומא 
שתיה  אבן  היתה  העולם".  הושתת  מציון   –
שממנה הושתת העולם, והוא התרחב והתפשט 

מנקודת אמצע זו. 

באמצע  הדבר  שהתחיל  לא  זה  ובעומק, 
ונבנה סביבו עוד ועוד. אלא זו נקודת אמצע 
אמר  שהקב"ה  עד  התפשטה  עצמה  שהיא 
הכל  לעולם,  קצוות  אין  כלומר,  די.  לעולמו 

אמצע  ויש  אמיתי  אמצע  שיש  אלא,  אמצע. 
בערכים.  

צבי"  "ארץ  היא  שא"י  אומרים  חז"ל 
היושבים  מניין  לפי  ומתכווצת  שמתפשטת 
עליה )גיטין נז.(. ובעומק, כשיושבי הארץ מועטים 
המרכז נהיה 'קצה' וכשיושביה מתרבים הקצה 
הופך למרכז, זה אומר שהקצוות אף פעם אינם 
קצוות. קצה שמחר מתרחב הלאה, איננו קצה. 
הווי אומר: כל א"י היא נקודת אמצע בערכין. 

ויש למעלה מכך, אמצע אמיתי שהוא קבוע 
ירושלים.  'ציון',  וזו נקודת  ואינו נע לצדדים. 
כוונתנו דווקא לירושלים בתור 'ציון', אשר בה 
על  המעידה  חצי,  על  המעידה  צד"י  אות  יש 

היותה אמצע. 

ובידו  אדם  בה  לן  שלא  נאמר  ירושלים  על 
עוון )ילקו"ש ישעיה רמז שצ(. תמיד של שחר ותמיד 
של בין הערביים מֵרקו את החטאים. ירושלים 
היא נקודת האמצע של החיים והקדושה והיא 

מופקעת ממציאות של חטא. 

חנינא  רבי  "אמר  )עה:(  בתרא  בבבא  איתא 
את  לתת  הוא  ברוך  הקדוש  בקש  פפא,  בר 
אתה  אנה  'ואומר  שנאמר  במדה.  ירושלים 
לראות  ירושלים  את  למוד  אלי  ויאמר  הולך 
כמה רחבה וכמה ארכה'. אמרו מלאכי השרת 
לפני הקדוש ברוך הוא, רבש"ע הרבה כרכים 
נתת  ולא  העולם  אומות  של  בעולמך  בראת 
ששמך  ירושלים  רחבן,  ומדת  ארכן  מדת 
בתוכה ומקדשך בתוכה וצדיקים בתוכה אתה 
נותן בה מדה? מיד 'ויאמר אליו רוץ דבר אל 
מרוב  ירושלם  תשב  פרזות  לאמר  הלז  הנער 
אדם ובהמה בתוכה'". כאן זה כתוב. אין מידות 
כלל  גבול  לה  אין  תשב,  פרזות  ורוחב.  אורך 
'פרזות'  ]ולחדד:  אמצע  נקודת  כולה  כן  ועל 
איננו דומה ל"ויפוזו זרועי ידיו" של יוסף. שם 
התפשט הזרע לקצוות של האצבעות שהם גם 
קצוות הגוף. אך לירושלים אין קצוות כלל[.         



כז אאלפך           ערך בצע           חכמה

וא"י במדרגה תחתונה יותר והיא אמצע רק 
בערכין. אך בשונה מכל אמצע בערכין, שיש 
היא  א"י  שלישית:  הגדרה  יש  כאן  קצוות,  לו 
שאפשר  מוחלט  קצה  אין  אך  בערכין,  אמצע 
וקדושת  מסגולת  חלק  וזה  אליו.  עד  לנטות 

הארץ. 

כעת נבין מה שאמרו חז"ל )ילקו"ש ישעיה רמז תקג( 
וארץ  ישראל,  ירושלים להיות כארץ  "עתידה 
ישראל ככל העולם כולו". או “עתידה ירושלים 
להיות מתרחבת בכל צדדיה, ושערי ירושלים 
דברים,  )ספרי  דמשק"  עד  מגיעין  להיות  עתידין 
א(. המעלות הרוחניות שיש לירושלים כאמצע 
בערכין,  כאמצע  לא"י  שיש  והמעלות  אמיתי 

יכולות להתפשט על עוד-ועוד מקומות.

 השראת שכינה בירושלים – 
גילוי מאור אין סוף 

יותר: בירושלים יש השראת שכינה.  ויסודי 
בציון  ה'  בחר  "כי   – ראשון"  מצוי  "שם  אותו 
מצוי משורש   . יג(  )תהילים קלב  לו"  אוה למושב 
והקדושה  החיים  מקור  הוא  האמצע  אמצע. 
לא  כן  על  משכנו.  היא  שבאמצע  וירושלים 

שייכת שם מציאות של חטא. 

התפשטה  שבציון  השתיה  שמאבן  הזכרנו 
גילוי  היא  שתיה  אבן  אותה  הבריאה.  כל 
בגילוי  סוף  אין  אור  היא  השכינה,  של 
בעולם  גם  כ'עולם'.ה  למטה  בהשתלשלותו 
העליון, כנגד מקום קודש הקדשים, יש קיבוץ 
ומי  'אבן שתיה'.  נקרא  והוא  כל ההארות  של 

ה	 אברהם אבינו ראה "בירה דולקת". בירה זו ירושלים. והוא ראה אור גדול זורח ממנה. "הציץ עליו בעל הבירה"; הקב"ה הציץ 

ניצוצות מאור אין סוף שלו. ניצוצות הם חלקי-אור שמתפזרים מהמרכז, ובסגנוננו זה אמצע  עליו ממקום המקדש והראה לו 
בערכין, אך אברהם אבינו זכה לראות את הקשר שלהם אל בעל הבירה, הוא ראה את המקור לניצוצות, את האמצע האמיתי. 

ו	  מקודשת פחות, אך קדושתה מאותו מקור של קדושת ירושלים. אותה גמרא שהזכרנו שטבריה בטבור הארץ אומרת סיבה 

טוב-רואי. כלומר, שם עיני ה', שם אמיתת הווייתו ומרכז ההשגחה. זה מקור   – נוספת לשמה: "לפי שטובה ראייתה". טבריה 
הקדושה של א"י. 

     

יותר.  מושפע  ההארה,  למרכז  יותר  שקרוב 
מקודשת  והיא  מא"י  יותר  אמצעית  ירושלים 
יותר )כל זה מפורש בהקדמת הרמח"ל לספרו משכני עליון(. 
א"י מקודשת פחותו ויש בה מציאות של חטא, 

יש אפשרות לנטיה בתוך האמצע בערכין.  

כן  ועל  סוף'  'אין  הוא  הלא  סוף  אין  אור 
יש רק אמצע.  'צמצום' אך לא קצוות,  לו  יש 
אלא שהאור מגביל את עצמו יותר ויותר ככל 
כך,  ומפני  האמצע.  של  מהאמצע  שמתרחק 
הוא גם יכול להתפשט לעתיד לבוא לפי מצב 

הקדושה שבעולם.     

הבית.  חורבן  של  אמרתו"  ל"בצע  נשוב 
הקב"ה  הדור,  קלקולי  עקב  החורבן,  בעת 
של  ה'בצע'  דרגת  את  מבטל,  מכלה,  בוצע, 
האין  הארת  את  מעמעם  הוא  אמיתי.  אמצע 
אלא  מוחלט,  אמצע  אינה  'ציון'  ועתה  סוף 
רק בערכין. השכינה גולה ועולה למעלה ]על 
 – לציון"  שכינתו  "המחזיר  מתפללים  אנו  כן 
סוף,  אין  אור  שלה,  הגבוה  בגילוי  שהשכינה 

תשוב לנקודת 'ציון'[.     

"גילוי הקץ" הינו גילוי מהות ביטול 
הקצוות: סתימת החלל  

שורש  ועתה,  בגלות.  קורה  מה  ביארנו 
של  לשורש  בהתאמה  להיות  צריך  הגאולה 
העמוקה  לכוונה  מגיעים  אנו  וכאן  הגלות. 
בַּביטוי "גילוי הקץ". לפי פשטות העניין, 'קץ' 
זהו סוף הגלות ותחילת הגאולה. אך עתה אנו 
המרכז  של  התכווצות  יצרה  שהגלות  מבינים 
וקבעה מציאות של קצוות ]לא קצוות גמורים, 



אאלפך           מדור מחשבה           חכמהכח

כאמור, אלא 'מרכז בערכין' שיש בו אפשרות 
הקץ  יתגלה  בגאולה  קצוות[.  לכיוון  לנטות 
של מציאות הקצוות. וזהו 'קץ הימין', שמהות 
הגאולה היא כאשר יהיה סוף לצד ימין, כאשר 
קצין";  "מחשבי  ואלו  לקצוות.  סוף  יבוא 
הארה  יקבלו  וא"י  שציון  העת  את  מחשבים 
גדולה חדשה והצדדים ייאספו שוב אל המרכז.   

אבל המושג עמוק יותר. גילוי הקץ איננו רק 
גילוי הקצוות, אלא ירידה למהות הקצוות. זה 
לא גילוי של זמן או תאריך, קץ הימים, אלא 
מגלים את מהות הקץ. מגלים את העומק של 

הסוף.     

מיתתו?  ביום  מבניו  אבינו  יעקב  רצה  מה 
יעקב  ממנו".  ונסתם  הקץ  את  לגלות  "ביקש 
מבטא  י"ב  המספר  שבטים.  י"ב  יצר  אבינו 
שלם.  מבנה  המרכיבות  קצוות  של  מקסימום 
המהר"ל כותב )גבורות ה' פי"ג. באר הגולה הבאר השישי( 
ששני קצוות לצד מזרח ושניים לצד מערב וכן 
ארבע  ומתיחת  שמונה.  הם  ולדרום,  לצפון 
אלכסונים ביניהם, הרי י"ב. אנו נותנים בד"כ 
קוביה,  של  במבנה  נסתכל  אם  שונה:  דוגמא 
ארבעה מלמטה,  קווים מלמעלה,  ארבעה  יש 
השבטים  לכן  אותם.  שמחברים  וארבעה 
נקראים מטות, כל אחד מוטה לעבר אחר, לכל 

הטיה יש קצה. כל שבט מייצג קצה אחר. 

בחינת  ]שהם  לבניו  לגלות  מבקש  יעקב 
הקצוות  את  לא  הקץ.  את  מטות[   – קצוות 
אלא  מצרים,  של  המֵצרים  קצוות  כעת,  של 
הרי,  את המהות של הקצוות של קץ הגלות. 
כפי שאמרנו, הקצוות אינן ממש קצוות, אלא 
ומתכווץ  נמתח  והאמצע  בערכין,  קצוות 
הוא  והגאולה.  הגלות  לתקופות  בהתאם 
את ההרחבה,  לגלות  הקץ,  את  לגלות  מבקש 
הימים.  באחרית  שתהיה  ההתפשטות,  את 
אבל הקץ נסתם ממנו. ואנו מבארים כך:  לא 
ביקש  אלא  בידו.  עלה  ולא  לגלות  שביקש 

הקץ?  ומהו  הקץ.  את  ומצא  הקץ  את  לגלות 
ה'בצע'  להיות  וחוזר  חלל  שהוא סתום. שאין 
טומנת  גילה  שהוא  ההרחבה  החורבן.  שלפני 
בחובהּ סתימה. אין חלל ואור אין סוף ממלא 

את העולם.   

הקְבלה בין אות ברית קודש לא"י 
]ארצות החיים[

לדברינו על אות ברית קודש. הברית  נשוב 
שיכולה  רגל  היא  חלל.  של  במקום  נמצאת 
יכולה  והיא  חלל.  ויש  מתה,  קצרה,  להיות 
להתארך, להיות חיה ולסתום את החלל. הוא 
מקום של חיים, אך כשיש נטיה הוא מקום של 

מוות.

כעת נחבר את הדברים עם מה שאמרנו על 
לפי  ומתפשטת  שמתרחבת  ישראל  ארץ  א"י. 
יושביה, כמוה כאותה אות ברית קודש. כשהיא 
מתפשטת היא 'אבר חי' וכשהיא מתכווצת היא 

'אבר מת'. 

וכך גם במהותה של  א"י: היא ארץ, כפשוטה, 
שגם קוברת מתים, אבל מצד שני היא ארצות 

החיים; היא אדמה חיה.  

למֵתֵי  שווים  אינם  ישראל  ארץ  מֵתֵי  א"כ, 
שאר הארצות. מֵתֵי שאר הארצות הם 'מתים', 
הארץ  כאשר  ישראל,  ארץ  מֵתֵי  אבל  חללים. 
היא,  גם  מתפשטת  האמצע  ונקודת  מתרחבת 
כוונת הגמרא  זו  לחיים.  חוזרים  המתים שבה 
בסוף מס' כתובות שאומרת מֵתֵי ארץ ישראל 
לארץ.  חוץ  מֵתֵי  ולאחריהם  תחילה  חיים 
שם  תחילה,  מתפשטת  הארץ  שאליו  המקום 
שהיא  מקום  ולכל  תחילה.  החיים  אור  מאיר 

תתפשט אח"כ, יקומו המתים גם שם.  

שתחיית  יותר.  עמוק  מבינים  אנו  כעת  אך 
המתים היא לארץ עצמה. כשהארץ מתכווצת 
'מתה'.  קודש  ברית  שאות  כמו  'מתה',  היא 
וכשהארץ מתרחבת היא עצמה קמה לתחיה; 



כט אאלפך           ערך בצע           חכמה

היא אינה חלל אלא מקום חי. ועל כן 'תחיית 
וכאשר  ישראל,  לארץ  תחילה  תהיה  המתים' 
קדושתה תתפשט לכל הארצות, גם הן תקומנה 

לתחיה.ז     

בגלות 'לוקחים' את א"י לחוץ-לארץ
לגבי  אך  לשבטים,  התחלקה  ישראל  ארץ 
העומק  מה  בגמרא.  מחלוקת  יש  ירושלים 
היא  לשבטים,  התחלקה  ישראל  ארץ  בדבר? 
השורש  מכאן  שהזכרנו.  הקצוות  לי"ב  שייכת 
לדברי הגמרא שהיא מתרחבת ומתכווצת לפי 
יושביה. לפי מניין השבטים שעליה.     אבל 
יש מקום פנימי יותר, ירושלים, שלא התחלקה 
לשבטים. וכשהיא מתרחבת, מתרחבת עמה כל 

א"י. וזה לא תלוי במניין.....       

עתה נוכל לעמוד על עומק העניין של גלות. 
מהמקום  אותנו  מרחיקה  הגלות  בפשטות, 
הקדוש שאיננו ראויים לו. אך בעומק יש לכך 
סיבה הפוכה לגמרי. בני ישראל, העם הנבחר, 
יוצאים לגלות כדי לקדש את ארצות העמים, 
להביא אליהן מהארת ארץ ישראל ולאסוף מהן 
ניצוצות של נשמות הגרים. ואם כך בנפשות, 
ישראל מתפשטת   ארץ  קדושת  כך.  בארץ  גם 
אל יתר הארצות. יש כאן אופן נסתר, מכוסה, 

של התרחבות. 

אותם  בזכות  דבר?  של  בסופו  יהיה  ומה 
תיקונים, לעתיד לבוא תתפשט א"י בקדושתה 
על כל הארצות. הגלות מכשירה את הגאולה. 

"ממכה עצמה מתקן רטיה".           

גם ענין ארבע גלויות מקבל משמעות כפולה. 
קצוות  לארבע  גולים  דברים  של  פשוטם  לפי 
הארץ, משתעבדים לארבע אומות. אך בעומק 
צדדים,  לארבע  ומתרחבים  העניין מתפשטים 

ז	 רבותינו אומרים שבשעת החורבן גלתה ארץ ישראל ונעשה בה צמצום, וארץ ישראל שבידינו כיום איננה ארץ ישראל שהייתה 

לפני הגלות. זה החלל, המוות, שיש לארץ עצמה. ולעתיד לבוא היא עצמה קמה לתחיה.    

לארבע אומות שונות. זה הדבר שבעתיד יתקן 
וירחיב את ארץ ישראל.  

"ויצא יעקב מבאר שבע וילך חרנה" אומרים 
בעומק,  אבל  אף.  חרון  מלשון  שחרן  חז"ל 
יעקב אבינו יוצא על מנת לסלק את חרון האף. 
יציאה מא"י שנחזית כשורש של קלקול, יש בה 

שורש של תיקון. 

כאן בחינה של בציעה-גילוי. מגלים את  יש 
א"י בקרב ארצות הגויים.   

נוכחות השבטים בעבר הירדן – 
התפשטות של א"י 

רבינו  משה  קבורת  על  חדש  מבט  נותן  זה 
בעבר הירדן. לפשוטם של דברים משה רבינו 
חטא במי-מריבה ולא נכנס לארץ. אך בעומק 
הוא משפיע  אבל  לא"י  נכנס  לא  הוא  העניין, 
את קדושתה בחוץ לארץ. וכך גם שניים וחצי 
את  מרחיבים  הירדן,  בעבר  שנחלו  השבטים 
כל  סוריא.  כיבוש  גם  וכך  הקדושה.  גבולות 
במקומות  א"י  את  שמגלות  בציעות  הן  אלה 

שהיא עתידה להתפשט אליהם.       

כדי  נחלקים,  נבצעים,  עצמם  השבטים  לכן 
שנבצע  שבט  גם  ויש  הזה.  הגילוי  את  לממש 
בעצמו לשתיים.  שבט מנשה עצמו נחצה. זה 
בצע לכל גווניו וצורותיו. חצי השבט כביכול 
בץ- נבצע ופרש מהחצי האחר, אך מצד שני 

עץ; גילה את א"י שבחוץ לארץ.   

ויש כאן ענין עמוק נוסף. אמת שמצד אחד 
ישראל  ארץ  את  מגלה  לחו"ל  מא"י  יציאה 
בהשקפה  אך   – כאן  שהתבאר  ככל  שבחו"ל, 
מקבילה יש כאן פריצת גבולות. לא"י יש גבול, 
והוא עבר הירדן, ויש שבטים שפורצים אותו. 
ואמנם אמרנו שלארץ אין באמת קצוות, אבל 



אאלפך           מדור מחשבה           חכמהל

הגבול של א"י מגדיר את האמצע, ומעבר לכך 
הרי זו נטיה מן האמצע.  

וזו הכוונה במאמר חז"ל שכל מי שדר בארץ 
שדר  ומי  אלוה.  לו  שיש  כמי  דומה  ישראל 
)כתובות  לו אלוה  בחוץ לארץ דומה כמי שאין 
קי:(. הדר בארץ ישראל בוחר להתמקם סמוך 
יותר לנקודת האמצע, איפה שיש מצוי ראשון. 
בחוץ  מי שגר  אלוה.  לו  כמי שיש  דומה  הוא 
ולהתרחק  הקצוות  אל  לנטות  בוחר  לארץ 
לו  שאין  כמי  דומה  והוא  הקדושה,  ממרכז 

אלוה. 

 צמצום יהפוך להתרחבות. 
עצב יהפוך לבצע

יתפשטו  וקדושתה  הארץ  לבוא  לעתיד 
לכל הארצות מפני שה'בצע', נקודת האמצע, 
תתרחב, ומגורים בחוץ לארץ יהיו בחינה של 
אבינו  יעקב  פעל  זה  את  בתחתונים'.  'דירה 
שנים.  טו"ב  בה  ובשהותו  למצרים  בירידתו 
מצרימה  עמך  ארד  "אנכי  מבטיחו  הקב"ה 
את  גילה  אבינו  יעקב  עלה".  גם  אעלך  ואנכי 

שלמות ההארה של א"י גם במצרים.ח  

ולגור בארץ  שכעת אסור לנו לחזור  כמובן 
היא  האמיתי  לאמצע  שביחס  מפני  מצרים, 
קצה של הקצה. אבל לעתיד לבוא, כשתתפשט 
האיסור  יתבטל  הארצות,  לכל  ישראל  ארץ 
לדור במצרים – שהרי נקודת האמצע תתפשט 

גם לשם. 

גם  תתוקן  מהמרכז  חלק  תהיה  וכשמצרים 
נטייתו של יוסף לקצוות ויאיר העומק שלו. וזו 
ג"כ  עצם  ממצרים;  יוסף  של  עצמותיו  יציאת 
משורש עץ-מ יציאה החוצה של עצמות יוסף. 
ומצרים שהוא בבחינת מיצר - קצוות, בגילוי 

ח	 כמו יעקב, פעל גם אברהם אבינו שירד למצרים על פי הדיבור. אך על יצחק אבינו נאסר לצאת מא"י, מפני שהוא מידת 

הרחבה  פועלים  האחרים  והאבות  מצרים'.  'גלות  יש  בדרגתו,  גבולות.  של  חצייה  הם  מקומות שעבורו  יש  והצמצום.  הגבורה 
והתפשטות של קדושת הארץ.     

'אמצע' הוא תיקון מצרים. זו שלמות ההארה 
שמתגלה בבריאה באופן שיהיה גילוי שלם של 

אורו יתברך שמו בלי קצוות, בלי מֵצָרים.  

הקצוות  את  יבטל  סוף  אין  אור  של  גילוי 
שורש  שהוא   – עצב  לאמצע.  הכל  ויאחד 
גילוי  בצע-עץ;  של  לבצע  יתהפך   – הצמצום 
חיים. ההרחבה תעלה את הבריאה  מקור של 
שבשורש  העצים  ב'  של  העליונה  למדרגה 
שלהם הוא אחד. הלא אמרנו שבשורש הבִּיצה 
אבל  עצים,  לשני  חלוקה  של  מציאות  נעשית 
כאשר יתגלה עץ אפרים אחד ועץ יהודה אחד 
ויחזרו ויצטרפו "והיו לאחדים בידיך", תחזור 
נקודת  רק  זו  ותהיה  הבצע,  מדרגת  ותתוקן 
כפי  ופירוד  חלוקה  לא  שמתפשטת.  האמצע 
שנראה ברובד החיצוני, כי-אם אחדות בשורש.   

♦♦♦

רק  בימינו,  יתגלה, במהרה  המושלם  הבצע 
לעתיד לבוא. יישבו הצדיקים בגן-עדן והקב"ה 
ביניהם וכולם יחוו באצבע על נקודת האמצע 
)תענית לא.(. אז תאיר הנקודה של 'חצות', נקודת 

הגאולה, ויוכלו לצמצם בדיוק.  

 .ב-צ בצע–בלבביפדיה מחשבה  
מספר שיעור בקול הלשון  34319882



לא אאלפך           ערך בצע           חכמה

 אוצר האותיות
בצע )משלי פ"א פי"ט(

שורש בצע
בעליו  נפש  את  בצע,  בצע  כל  ארחות  "כן 
יקח" )משלי א יט(. מפרש המצודת ציון, 'בוצע 
כי  בצע' הוא ענין הגזל, כמו "מה תקות חנף 
הוא  'בצע'  הלשון  כלומר,  ח(.  כז  )איוב  יבצע" 

לשון של גזל.

ובתורה מצינו את הלשון בצע בשני מקומות, 
הראשון הוא ביהודה שאומר לאחים על יוסף 
"מה בצע כי נהרוג את אחינו וכסינו את דמו" 
)בראשית לז כו(, ומפרש התרגום 'מה ממון נתהני 

מתפרש  'בצע'  השורש  כאן  כלומר  וכו',  לנא' 
כממון. וכיוצא בזה אומר הקב"ה למשה רבינו 
שרים  לשמש  העם  מתוך  אנשים  לו  שיבחר 
אמת  אנשי  אלקים  יראי  חיל  "אנשי  העם  על 
שנאי בצע" )שמות יח כא(, ומפרש התרגום 'דסנן 
לקבלא ממון', כלומר אנשים ששונאים לקבל 

ממון. 

פרשת  עמוקות  מגלה  )עי'  רבותינו  מדברי  ידוע 
תיבות  ראשי  הוא  בצע  שתיבת  ועוד(  תולדות, 

ערב, והוא האותיות שניות של  צהריים  בוקר 
האבות הקדושים אברהם יצחק ויעקב.

עוד מצינו שורש למילה בצע גם בדיני תורה, 
בבציעת הפת, ודין בציעה בממון. דין בציעת 
בעל  שעל  )מו.(  בברכות  בגמרא  מובא  הפת 
יפה. הבית לבצוע את הפת כדי שיבצע בעין 

בסנהדרין  בברייתא  מקורו  בממון  בציעה  דין 
על הדיינים  כיצד מוטל  )ו.( שנחלקו התנאים 
הדעה  לדין.  שבאים  דינים  בעלי  בשני  לנהוג 
רבי  בנו של  אליעזר  רבי  דעת  היא  הראשונה 
וכל הבוצע  יוסי הגלילי שאמר אסור לבצוע, 
הרי זה חוטא, וכל המברך את הבוצע הרי זה 
מנאץ ועל זה נאמר )תהלים י ג( "בצע ברך נאץ 
ה'" אלא יקוב הדין את ההר שנאמר )דברים א יז( 

"כי המשפט לאלהים הוא".

אלו  הנהגות  ששתי  אליעזר,  רבי  ומוסיף 
היה  רבינו  שמשה  ואהרן.  משה  אצל  מצינו 
אומר 'יקוב הדין את ההר', ואילו אהרן הכהן 
היה אוהב שלום ורודף שלום ומשים שלום בין 
"תורת אמת  ו(  ב  )מלאכי  אדם לחבירו, שנאמר 
היתה בפיהו ועולה לא נמצא בשפתיו בשלום 

ובמישור הלך אתי ורבים השיב מעון". 

עוד מביאה הברייתא דעת רבי יהודה הסובר 
שהמקור  פירש  אך  לבצוע,  שאסור  כן  גם 
לבציעה זו הוא מיהודה שנאמר "ויאמר יהודה 
וגו'.  אחינו"  את  נהרוג  כי  בצע  מה  אחיו,  אל 
זה  ועל  זה מנאץ  יהודה הרי  וכל המברך את 

נאמר "ובוצע ברך נאץ השם".

חולקת,  דעה  הברייתא  זאת מביאה  לעומת 
שלא  שאמר  קרחה  בן  יהושע  רבי  דעת  והיא 
די שאין איסור בדבר, אלא אף מצוה לבצוע, 
שנאמר )זכריה ח טז( "אמת ומשפט שלום שפטו 
המושגים  שהרי  קשה,  ולכאורה  בשעריכם". 
ובמקום  לזה,  זה  מתנגדים  ו'שלום'  'משפט' 
שיש משפט אין שלום וכן להיפך במקום שיש 
שלום אין משפט. אלא התשובה, איזהו משפט 
שיש בו שלום הוי אומר זה ביצוע. וכן מצינו 
בדוד המלך שנאמר )שמואל ב' ח טו( "ויהי דוד 
עושה משפט וצדקה", וגם כאן הרי המושגים 
זה,  את  זה  סותרים  לכאורה  וצדקה  משפט 
אלא איזהו משפט שיש בו צדקה הוי אומר זה 

ביצוע. 

דוד המלך משורש אדם הראשון 
תיקון בחינת הבצע

מבואר מדברי הגמרא, שאותה ההבחנה של 
בצד הקלקול, מתגלה  ביהודה  בצע שנאמרה 
אצל דוד המלך מזרע יהודה באופן של תיקון 

וקדושה.  



אאלפך           מדור מחשבה           חכמהלב

ע"א(,  רל  רע"מ  )פנחס  הקדוש  בזוהר  איתא 
שצריך  הקב"ה  שהזכיר  המעלות  שארבעת 
שיהיו לשרי האלפים ושרי המאות, היינו אנשי 
בצע,  ושונאי  אמת  אנשי  אלקים,  יראי  חיל, 
הקדושים.  והאבות  הראשון  אדם  כנגד  הינם 
אלוקים  יראי  אבינו,  אברהם  כנגד  חיל  אנשי 
כנגד  אמת  אנשי  יראה,  שמידתו  יצחק  כנגד 
יעקב אבינו שמידתו אמת. ושונאי בצע כנגד 

אדם הראשון. 

קנד  בראשית  )זוהר  חז"ל  מדברי  כידוע  והנה 
שלשה  במרכבה,  רגליים  ארבעה  שישנם  ע"ב( 

כנגד  והרביעית  ויעקב,  יצחק  אברהם  כנגד 
כנגד  להיות  צריכה  היתה  שבשורשה  דוד, 
אדם הראשון, אלא שבחטאו נתן ע' שנה לדוד 

המלך.

דוד  אצל  שמצינו  בחינה  שאותה  נמצא, 
דוד  "ויהי  שנאמר  וכפי  ביצוע,  של  המלך 
עושה משפט וצדקה", באה לתקן בשורשה את 

הבחינה של שונאי בצע אצל אדם הראשון.

את  מצינו  המלך  דוד  אצל  בעומק,  אולם 
כלל הבחינות כולם, שישנם הרי כמה בחינות 
מקבילות, שלשה אבות, אברהם יצחק ויעקב. 
מידות,  שלשה  אש.  מים  רוח  יסודות,  שלשה 
אהבה יראה ורחמים, וכן על זה הדרך. והכלי 
המקבלם הוא דוד המלךא יסוד העפר, מצד כך 
מידתו היא הבצע, שיש בה את שלשת העיתים 
בוקר צהרים וערב, ואת שלשת האבות אברהם 

יצחק ויעקב. 

בצע דקלקול בחטא עץ הדעת
משורש  שהוא  המלך  בדוד  שנתבאר,  כפי 
דתיקון,  הבצע  מדרגת  מתגלה  הראשון  אדם 
הראשון,  באדם  דקלקול  הבצע  מדרגת  כנגד 

שהיה בבחינת שונאי בצע. 

באדם  מתגלה  דקלקול  בצע  של  זו  בחינה 
הראשון בחטא האכילה מעץ הדעת, שכן בצע 
'עץ-ב', הוא עץ הדעת טוב ורע,  הוא אותיות 
את  מצינו  וכן  ורע.  טוב  חלקים,  ב'  בו  שיש 

א	 בסוד כלי המקבלם, או שנמצא מעליהם בסוד כופה עליו את הכלי, וכדאיתא בגמרא )מו"ק טז:( על הפסוק )שמואל ב' כג ח( 

"אלא שמות הגברים אשר לדוד וגו' ראש השלישי", תהא ראש לשלשת אבות. 

השורש של בצע בעונשם, וכפי שנאמר לאדם 
)בראשית ג יז( "ארורה האדמה בעבורך בעצבון 

נאמר  וכן  בצע,  אותיות  עצב  וגו',  תאכלנה" 
והרנך  עצבונך  ארבה  "הרבה  טז(  )שם  לאשה 

בעצב תלדי בנים" וגו'.  

יסוד  גילוי  הוא  זה  בחטא  הגילוי  ושורש 
העפר, שעל האכילה מעץ הדעת הוזהר אדם 
במיתה "כי ביום אכלך ממנו מות תמות )שם ב 
עפר תשוב"  ואל  עפר אתה  "כי  נענש  וכן  יז(, 
"ועפר  הנחש  נענש  בחינה  ובאותה  יט(,  ג  )שם 

תאכל כל ימי חייך" )שם יד(.

כעצב,  המתגלה  דקלקול  הבצע  אותו  ואת 
ומהותו הוא גילוי יסוד העפר, בא דוד המלך 
ובכך  יחד,  וצדקה  משפט  שעשה  בכך  ותיקן 
האחדות  בסוד  כולם  המידות  כל  את  כלל 

דקדושה, והוא מדרגת הבצע דתיקון. 

מדרגת הבצע דקלקול בבני שמואל
ג(  ח  א'  )שמואל  אומר הכתוב  בני שמואל  על 
"ולא הלכו בניו בדרכיו ויטו אחרי הבצע ויקחו 
איתא  )נו.(  בשבת  בגמרא  משפט".  ויטו  שחד 
יונתן  רבי  אמר  נחמני  בר  שמואל  רבי  "אמר 
כל האומר בני שמואל חטאו אינו אלא טועה, 
שנאמר "ולא הלכו בניו בדרכיו", בדרכיו הוא 
דלא הלכו מיחטא נמי לא חטאו, אלא מה אני 
"ויטו אחרי הבצע" שלא עשו כמעשה  מקיים 
בכל  מחזר  הצדיק  שמואל  שהיה  אביהם, 
שנאמר  בעריהם,  אותם  ודן  ישראל  מקומות 
)שם ז טז( "והלך מדי שנה בשנה וסבב בית אל 

לא  והם  ישראל"  את  ושפט  והמצפה  והגלגל 
עשו כן אלא ישבו בעריהם כדי להרבות שכר 

לחזניהן ולסופריהן".

מוסיפה הגמרא שבדבר זה נחלקו התנאים – 
"רבי מאיר אומר חלקם שאלו בפיהם ]כלומר, 
העם,  של  ראשון  המעשר  כלל  את  שדרשו 
יהודה אומר  רבי  והפסידו את שאר הלווים[, 
מלאי הטילו על בעלי בתים ]כלומר, שהטילו 
ולהביא  בסחורה  להתעסק  הבתים  בעלי  על 



לג אאלפך           ערך בצע           חכמה

להם את הרווח, ומחמת כן כשהיו באים אותם 
אנשים לדין היו מטים את הדין לטובתם[, רבי 
נטלו  מעשר  של  יתירה  קופה  אומר  עקיבא 
בזרוע ]שנטלו מעשר יותר מהמגיע להם[, רבי 
יוסי אומר מתנות נטלו בזרוע ]היינו אף שלא 
היו כהנים אלא לווים נטלו את המתנות כהונה 

להם[".

הרי שנחלקו התנאים אם שורש החטא היה 
הוא  הכל  לדברי  אכן  גזל,  או  משפט  הטיית 
חטא משורש הממון וכפי שאומר הכתוב "ויטו 

אחרי הבצע". 

ושורש הקלקול בבני שמואל מתגלה בזקנם 
"קרח  ז(  טז  )במדבר  רש"י  שמביא  וכפי  קרח, 
שפקח היה מה ראה לשטות זו, ראה שלשלת 
גדולה יוצאה ממנו שמואל ששקול כנגד משה 
ואהרן ]כמו שנאמר )תהלים צט ו( "משה ואהרון 
בכוהניו ושמואל בקוראי שמו"[, אמר בשבילו 

אני נמלט". 

מחלוקת  ועשה  השטות  באותה  חטא  ולכך 
הוא  חי  שנבלע  בכך  ונענש  ואהרן,  משה  על 
ובניו וכל בני ביתו וכל רכושו, שכן היה קרח 
מאומה  רכושו  מכל  לו  יצא  ולא  גדול  עשיר 
ועל  אדם.  לאף  ממנו  נותר  ולא  עמו,  שנבלע 
רכוש זה של קרח נאמר )דברים יא ו( "כל היקום 
"זה  אתר  על  רש"י  ומפרש  ברגליהם",  אשר 

ממונו של אדם שמעמידו על רגליו".  

היינו, שאותו הבצע דקלקול שמתגלה בבני 
הממון  שאותו  זקנם,  בקרח  שורשו  שמואל 
שרדף  כיון  רגליו,  על  שהעמידו  והבצע 
אחריו הפכו למדרגה של קלקול, והוא הבצע 
המתגלה אצל בני שמואל שהטו אחריו, ורדפו 

אחרי הבצע.

בצעי מים – נפש רחבה
בגמרא בשבת )לא.( מובא מעשה בהלל הזקן 
שבא אדם להקניטו, ושאל ממנו שלש שאלות, 
מפני מה ראשיהם של בבליים סגלגלות, מפני 
ומפני  טרוטות,  תרמודיין  של  עיניהם  מה 
השאלה  על  רחבות.  אפרקיין  של  רגליהן  מה 

בין  שדרים  מפני  הזקן  הלל  השיבו  האחרונה 
בצעי המים. 

המהרש"א על אתר מבאר ששלשת השאלות 
בלעם  של  מידותיו  שלשת  כנגד  הינם  הללו 
ונפש  רעה  עין  גבוהה,  רוח  בו  שהיה  הרשע, 
על  מ"כ(  פ"ה  )אבות  במשנה  וכמובא  רחבה, 
הגבוהה' שאלו  ה'רוח  כנגד  בלעם.  אופיו של 
על ראשי הבבליים שהרוח מקומה בראשו של 
האדם. כנגד ה'עין רעה' שאלו על עיניהם של 
תרמודיין. וכנגד ה'נפש רחבה' שאלו על רגלי 
בין  שדרים  מפני  השיבו  כך  ועל  האפרקיין, 

בצעי המים.

עומק הדבר, שכן נפש רחבה היא מידתו של 
בלעם הרשע שהיה רודף בצע, והיא הבחינה 
על  לעיל  שהוזכר  וכפי  ברגלים  המתגלה 
האמור בקרח "כל היקום אשר ברגליהם" הוא 
הממון שמעמיד את האדם על רגליו. ועל כך 
שאלו אותו האדם מדוע באנשים אלו הדרים 
באפריקה מצינו את בחינה זו של רודפי בצע 

כמידתו של בלעם הרשע. 

ועל כך השיבו הלל, מפני שדרים בין ביצעי 
להם  באה  זו  שתכונה  בכך,  לו  ורמז  המים, 
מקום  שהוא  אפריקה  בארץ  שדרים  מפני 
מושב בני כנען שפנה מארץ ישראל כדאיתא 
קיג:(  )פסחים  לבניו  כנען  וציוה  )צא.(  בסנהדרין 
שנתבאר.  כמו  בצע  והיינו  הגזל"  את  "ואהבו 
וכן בחלוקת היסודות בגוף האדם הרי שהמים 
הם בשליש התחתון, ומצד כך השיבו שדרים 
בין בצעי המים, כלומר, שדרים במקום הבצע 
והיינו  רחבה,  רגל  רגליהם  ולכך  הממון,  של 
לנפש  והופכם  רגליהם  על  מעמידם  שהממון 

רחבה. 

בצעי המים ביחס לגוף האדם
של  הרחבה  הבצע  שמקום  כן,  אם  התבאר 
רגליו  במקום  המים  ביצעי  בין  נמצא  הנפש, 

של האדם, שהממון מעמידו על רגליו. 

על  מורה  המים'  'ביצעי  המושג  שורש 
המקום שבו ישנה בִיצה מחמת עירוב שלולית 



אאלפך           מדור מחשבה           חכמהלד

מדוקדקת,  בהבחנה  הטיט.  או  והעפר  המים 
הרי שהשלולית היא שנמצאת באותו המקום, 
השלולית  את  מפריד  באמצע  הנמצא  והעפר 
הרחבה לכמה שלוליות קטנות. מצד כך נקרא 
ביצעי המים משורש 'בצע' הפרדה וחיתוך של 

הדבר.

מעשה  של  השני  ביום  מצינו  זה  כענין 
בראשית שנאמר )בראשית א ו( "יהי רקיע בתוך 
'רקיע'  למים",  מים  בין  מבדיל  ויהי  המים 
שנבצעו  המקום  זה  כלומר,  'קרע'.  אותיות 

ונקרעו המים, ונעשה 'ביצעי המים'. 

יא(  כו  במדבר  ברש"י  )הובא  חז"ל  שאמרו  וזהו 
שמקום  מתו',  לא  קרח  'ובני  )שם(  הפסוק  על 
אותו  שם.  וישבו  בגיהנום  להם  נתבצר  גבוה 
הגיהנום שנברא ביום שני של מעשה בראשית, 
המקום  שם  המים.  ביצי  שורש  הנקרא  הוא 
שהמים נבצעו ונחלקו אהדדי, ושם הוא מקום 
קיומם של בני קורח ששורשם במדרגת הבצע 

דקלקול וכנ"ל.  

באדם  מתגלה  המים,  בצעי  של  זה  ומקום 
הברית,  אות  גילוי  במקום  ובדקדוק  ברגליו, 
צינור  צינורות,  יש שתי  ולפי שבאותו האיבר 
המים  לפסולת  וצינור  החיים,  מקור  להולדה 
צינורות  שתי  המים  בצעי  והם  המוות,  מקור 
הוא  שם  שכן  וביותר,  אהדדי.  הנחלקים  מים 
)סנהדרין  בגמרא  איתא  וכבר  הביצים,  מקום 
מי  של  בסוגיא  ואינהו(  ד"ה  )שם  ובתוספות  ה:( 
ביצוע  מלשון  בצעים  נקראת  שבִיצה  בצעים, 
והפרדה כנ"ל, ויכולה להקרות בֵיצה. ובעומק 
הדבר, כשם שבצע מורה על חלוקה לשנים, כך 
בפירוק  שכן  לשבעים,  חלוקה  על  הוא  מורה 
אומות  שבעים  'בצ-ע',  נמצא  'בצע'  התיבה 

מחד, ושבעים נפש יוצאי ירך יעקב מאידך. 

המים  בצעי  של  זה  שמקום  ברור,  לפי"ז 
באדם הוא מקום הביצים, ושם נחלקים המים 
המוות  ולמקור  ההולדה,  למקור   - לשנים 
ופסולת המים. והוא הרקיע המבדיל בין המים 
למים המתגלה בעולם דידן, ומתגלה גם בגוף 

האדם. וזהו עומק משמעות הכתוב "כן ארחות 
תיבת  יקח".  בעליו  נפש  את  בצע,  בצע  כל 
'אורחות' מורה על אותו מקום של בצעי המים 
בגוף האדם, מקום האות ברית קודש, אור-ח', 
כן  ימים.  לשמונת  הנעשה  המילה  ברית  אור 
מתגלה  הקלקול  מצד  אכן  התיקון,  מצד  הוא 
ב'אורח' הוא דם הנידה – אורח כנשים" )בראשית 
יח יא( שיוצא מהאשה מאותו מקום, וכן מתגלה 

בפסולת המים היוצא מן האשה ומן האיש. 

בצע  כל  אורחות  'כן  בפסוק  האמור  לפי"ז 
בצע', הוא שהגדרת הבצע הינה חלוקת המים 
של  המציאות  נוצרת  כך  ידי  שעל  לשנים, 
של  הבחינות  שתי  עמידת  דהיינו  'אורחות', 
המים, התיקון והקלקול, החיים והמוות, באופן 

חלוק ופרוד.   

בציעת המים דאברהם
האותיות  הוא  בצע  לעיל,  שהובא  כפי 
יצחק  אברהם  הקדושים  האבות  של  השניות 
ויעקב, בחלוקות היסודות הרי שאברהם אבינו 
נמשל למים, יצחק לאש, ויעקב לרוח. "ואלה 
את  הוליד  אברהם  אברהם  בן  יצחק  תולדת 
יצחק" )בראשית כה יט(, ביחס לדידן, הרי שמכח 
ויצחק ביסוד  יצחק,  המים הוליד אברהם את 
אופן  אך  המים,  את  לבצוע  בכחו  שלו  האש 
יעקב שהוא שורש הע'  בציעתם מתגלה אצל 
הבציעה  מתגלה  ובכך  למצרים,  שירדו  נפש 

של מקום המים לע'. 

אברהם  אצל  מתגלה  הבציעה  עיקר  אכן 
על  המורות  'בץ'  האותיות  כך  ומצד  ויצחק, 
לאפוקי  בשמותיהם,  דוקא  מרומזות  הבציעה 

יעקב שבו נרמז רק סך החלוקה לע'. 

בעצם כך שאברהם הוליד את יצחק ואברהם 
הוא מים, ומהמים האלה נולד אש, כאן מונח 
תחילת הבציעה בין אברהם ליצחק. והאש הזו 
הגיהנום  אותו  גיהנום,  של  האש  שורש  היא 
שנאמר  בראשית  למעשה  שני  ביום  שנברא 
בין  מבדיל  ויהי  המים  בתוך  רקיע  "יהי  בו 
והביצוע  הפלוגתא  במקום  היינו  למים".  מים 



לה אאלפך           ערך בצע           חכמה

שמכוח  נמצא  הגיהנום.  נברא  שם  המים,  בין 
מימיו של אברהם, נולדו הנך תרי אופנים של 
דקלקול  ואש  יצחק,  הוא  דקדושה,  אש  אש, 
הבציעה  ממקום  נובע  זה  וכל  הגיהנום.  הוא 
שבדבר, שהבציעה היא זו שהולידה את יסוד 

האש, שיש כאן מקום של פלוגתא. 

תיקון הבצע דראובן ע"י יהודה
במדבר,  ישראל  בני  שהלכו  המחנות  בסדר 
הרי שבכל צד היו ג' שבטים, אבל בכללות בכל 
צד היה אחד מהשבטים ראש לכל אותו הצד, 
בצפון,  אפרים  בדרום,  ראובן  במזרח,  יהודה 

ודן במערב.

מדברי רבותינו )עי' אדרת אליהו פרשת  וכידוע 
ראשי  השבטים  מאותם  אחד  שבכל  וירא(, 

אותיות,  ג'  דגליהם  על  כתוב  היה  המחנה, 
האבות  שלשת  של  שמותיהם  מאותיות 
הקדושים אברהם יצחק ויעקב. ביהודה נכתבו 
בראובן  י',  י'  א'  הראשונות  האותיות  שלש 
האותיות  באפרים  ע',  צ'  ב'  השניות  האותיות 

השלישיות ר' ח' ק', ובדן האותיות מ' ק' ב'.

ויש לברר מהו עומק הדבר שאותיות הבצע 
יהודה  אצל  ולא  ראובן,  אצל  דוקא  מתגלות 
וגו',  אחינו'  את  נהרוג  כי  בצע  "מה  שאמר 
וכנ"ל. אכן הדבר ברור, שהרי תחילת מעשה 
ובא  להורגו,  האחים  שרצו  במה  היה  דיוסף 
אותו  השליכו  דם  תשפכו  "אל  ואמר  ראובן 
תשלחו  אל  ויד  במדבר  אשר  הזה  הבור  אל 
כי תכלית הדבר היה  ואף  לז כב(.  )בראשית  בו" 
הציל  "למען  הכתוב  שמסיים  וכמו  להצילו, 
אותו מידם להשיבו אל אביו", אך כיון שהיה 
ועקרבים ממילא בעצם הורדתו  בבור נחשים 
ועל כך בא  יוסף,  יש בחינה של הריגת  לבור 
אחינו  את  נהרוג  כי  בצע  "מה  ואומר  יהודה 
וכסינו את דמו", כלומר, כאן בא יהודה לתקן 

את הבצע דקלקול משורש ראובן.

ברור, שהאותיות השניות המורות  כך  מצד 
ואילו  דייקא,  ראובן  נמצאות אצל  על הבצע, 
יהודה, בא לתקן את אותו הבצע מכח האותיות 

הכתובות בו היינו א' י' י', ומחזיר את אותיות 
הבצע לאותם אותיות ראשונות. 

אחד  שורש  מתגלה  ראובן  שאצל  נמצא 
נוסף  יהודה מתגלה שורש  ואילו אצל  לבצע, 
אין  אמנם,  מרומם.  ויותר  עליון,  יותר  לבצע, 
זה הבצע השלם, וכפי שהובא דעת רבי מאיר 
שלא נאמר בוצע אלא כנגד יהודה, וכל המברך 
שהוא  אף  כלומר,  מנאץ.  זה  הרי  יהודה,  את 
נתגלה בשלמות  יותר, עדיין לא  בצע מרומם 

תיקונו.

בציעת הפת תיקון לחטא אדה"ר
שבא  קודם  בבור,  יוסף  שהיה  הזמן  באותו 
את  נהרוג  כי  בצע  "מה  לאחיו  ואמר  יהודה 
"וישבו  כה(  )שם  בפסוק  מובא  וגו',  אחינו" 
שאכלו  לאחר  המדרש,  אומר  לחם",  לאכול 
מברך  זה  אין  יהודה  להם  אמר  לברך,  ובאו 
אלא מנאץ שנאמר "בוצע ברך נאץ ה'", ולכך 
הציעם שלא להורגו אלא למוכרו לישמעאלים, 
כמובא בהמשך הפסוקים. כאן מתגלה הבחינה 
הנוספת של בצע, שממנו נלמד את הדין של 

בציעת הפת. 

ושורש הדבר שבציעת הפת נקראת כן מלשון 
'בצע', הוא משורשו של אדם הראשון, שבחטא 
לו  ונאמר  האדמה  בטורח  נתקלל  הדעת  עץ 
"בעצבון תאכלנה כל ימי חייך". מכח כן בכל 
אכילת פת מונח אותו העצבון הראשון בעולם 
שנתקלל בו אדם הראשון. מצד כך הבחינה של 

בציעת הפת מורה על אכילת הפת בעצבון. 

מהותו  הדעת  עץ  הך,  והיינו  נוסף  בפן 
החלוקה לשנים, טוב ורע, מצד כך האוכל את 
שאינו  רוח  גס  הוא  הרי  שלימה  כשהיא  הפת 
אך  הדבר  את  ומערב  לרע,  הטוב  בין  מפריד 
הבוצע את הפת קודם אכילתו, מחלק ומברר 
הטוב  את  רק  ואוכל  מהרע,  הטוב  את  בכך 

ומסיר את הרע.

שהובא  כפי  דקדושה,  הבציעה  עומק  וזהו 
כדי  לבצוע  הבית  לבעל  שיש  הגמרא  מדברי 
שיבצע בעין יפה. עין יפה הוא מהות התיקון 



אאלפך           מדור מחשבה           חכמהלו

הרע,  בעין  ששורשו  הראשון  אדם  חטא  של 
העין,  בראיית  החטא  תחילת  היה  שבכך 
כמפורש בפסוק )בראשית ג ו( "ותרא האשה כי 
טוב העץ למאכל וכי תאוה הוא לעינים", וכן 
הסיתם הנחש באופן של לשון הרע. ומצד כך, 
כאשר בעל הבית בוצע את הפת בעין יפה, הרי 

הוא מתקן את אותו החטא של העין רעהב. 

שלש  באבות,  המשנה  מדברי  שהובא  כפי 
עין  גבוהה,  רוח  הרשע,  לבלעם  הם  מידות 
רעה, נפש רחבה. כל רוח כאשר היא בקדושה, 
הוא  כן  המצרף.  כוח  מלשון  'רוח'  נקראת 
בשלשת האבות אברהם, יצחק ויעקב, אברהם 
הוא המים, יצחק האש, ויעקב יסוד הרוח, הוא 

הכוח המצרף ביניהם ומזווגם. 

בסטרא  מתגלה  הרוח  כאשר  זאת  לעומת 
להיות  הופך  'רוח',  הנקרא  כוח  אותו  אחרא, 
בין  פנוי  חלל  המבדיל,  מקום  כלומר,  'רווח'. 
כנגד  דקדושה  ה'רוח'  זהו  ומבדילם.  השנים 
ה'רווח' דקלקול, וכן הוא ביעקב ועשיו, מצד 
רוח  האחדות,  מידת  היא  שמדתו  יעקב  אחד 
מידת  היא  שמידתו  עשיו  שני  מצד  המצרף, 
הפירוד, וכשיעקב שולח לו את המתנות אומר 
לעבדיו "ורוח תשימו בין עדר לעדר" )בראשית 

לב יז(, היינו, זהו מקום הקלקול דעשיו. 

מעתה, כשמתגלה מידה זו של 'רוח גבוהה' 
היפך  והפירוד,  הרווח  היא  הרי  בלעם,  אצל 
שהיא  אבינו,  דיעקב  והרוח  דקדושה  הבצע 

הרוח המצרף והמחבר.

אדם  באותו  לעיל,  שהובא  במעשה  הוא  כן 
שבא להלל הזקן ושואל אותו מדוע עיניהם של 
יש  מדוע  לשאול,  כוונתו  טרוטות,  תרמודיין 
בהם את אותה המדה הרעה של עין רעה של 
בלעם הרשע. ושורש אותה הבחינה היא בחטא 
רעה,  בעין  היה  שיסודו  הדעת  מעץ  האכילה 
שכן שורש הבצע הוא עץ ב', מדרגת העץ שיש 
את  לבצוע  וצריך  ורע,  טוב  בחינות  שתי  בו 
של  בתערובת  יהיה  שלא  אותו  ולחלק  הדבר 

ב	 כן הוא ענין הפרשת החלה, שהאשה בוצעת את הבצק ומפרישה ממנו את החלק לה', והוא תיקון חטא חוה בעץ הדעת.

טוב ורע, אלא שכל אחד יעמוד לעצמו. 

 שתי מהלכים של בצע - 
חיתוך כנגד צירוף 

נמצא אם כן בעומק, שעל אף שהרוח דתיקון 
מהותה לצרף, ואילו הרוח דקלקול היא בחינת 
הרווח והפירוד, מכל מקום כאשר הדבר נמצא 
במדרגה של קלקול, שם אדרבא התיקון הינו 
להפריד בין הדבקים וליתן רווח ביניהם. שכפי 
שנתבאר הרי שחטא האכילה מעץ הדעת היה 
בהיות הטוב והרע שבו מעורבים זה בזה, והגם 
את  לצרף  שמהותה  זו  היא  דתיקון  שהרוח 
קלקול  של  באופן  בהיותה  אך  אהדדי,  הדבר 
גורם  וצירופם  הדברים  עירוב  שכאן  הרי 
התיקון  מצד  ולכך  והקלקול.  החטא  למהות 
מוטל עלינו להפריד בין הטוב לרע, בין המים 
לאש ולעשותם לשנים, וזאת על ידי השימוש 
לרווח  שגורמת  הרוח  שהוא  הקלקול  בכלי 
ולפירוד, שכאן תעשה את התיקון ותעמיד את 

שני הדברים בנפרד, הטוב לחוד והרע לחוד.

הדעת  שהוא  הדעת,  עץ  תיקון  מהות  וזהו 
הוא  ותיקונו  ורע,  טוב  המערבת  דקלקול 
שנברא  וממה  רטייה,  מתקן  עצמה  שמהמכה 
היינו  בראשית,  דמעשה  השני  ביום  מעיקרא 
הדעת  עץ  בציעת  נעשית  המבדיל,  הרקיע 
מדרגת  כך  מצד  מהרע.  הטוב  את  ומפריד 
והפרדת  הדבר  חיתוך  היא  דכאן  הבצע 

החלקים, ויצירת רווח ביניהם. 

בחינת הבצע האמורה בבציעת הפת,  וזוהי 
מהות  שעצם  לשנים,  הפת  חלוקת  שענינה 
עשיית הפת היא תולדה של חטא אדם הראשון 
בין  להפריד  בלא  ממנו  שאכל  הדעת,  בעץ 
הטוב והרע. ממילא התיקון לחטא זה שמוטל 
ולאכול  והרע,  הטוב  את  להפריד  הוא  עלינו 
מאותו עץ באופן שהרע אינו מעורב עם הטוב, 
וליטול את הטוב לחוד בלא תערובת של רע 

עמו. 



לז אאלפך           ערך בצע           חכמה

של  התחתון  המהלך  הוא  זה  שכל  אלא 
הדבר  חיתוך  הוא  הבצע  שבו  הבצע,  מדרגת 
במהלך  אבל  החלקים.  בין  הרווח  ועשיית 
והפרדה,  לחיתוך  גורם  אינו  הבצע  העליון 
הבצע  כאן  אדרבא  אלא  הרווח,  מקום  ואינו 

מהותו לחבר ולאחד בין החלקים.

וזהו המהלך המתגלה בדין השני של הבצע, 
לעשות  הדיינים  על  שמוטל  הביצוע  שהוא 
בין בעלי הדין הניצים. כפי שהובא לעיל הרי 
שנחלקו התנאים, רבי אליעזר בנו של רבי יוסי 
הרי  הבוצע  וכל  לבצוע  שאסור  אמר  הגלילי 
זה חוטא, אלא יקוב הדין את ההר. ואילו רבי 
וכדרכו  לבצוע,  מצוה  אמר  קרחה  בן  יהושע 
של אהרן הכהן שהיה אוהב שלום ורודף שלום 

הוא משים שלום בין אדם לחברו.

עומק שיטתו של רבי יהושע בן קרחה היא, 
שתכלית הביצוע הינה לחבר ולצוות בין בעלי 
משים  שהיה  הכהן  אהרן  של  וכמידתו  הדין, 
שלום בין אדם לחבירו, ובכך שעושים פשרה 
במחלוקתם,  השלום  את  ומשכינים  ביניהם 

ממילא נעשה האיחוד ביניהם ונעשים אחד. 

אלו הם שתי הפנים של הבצע, בדין הבציעה 
הבדלה  הינו  הבצע  מדרגת  בפת,  המתגלה 
בדין  זאת  לעומת  החלקים.  ופירוד  חיתוך 
מדרגת  הדין,  בעלי  בין  המתגלה  הבציעה 
הבצע הינה חיבור וצירוף בעלי הדין והחלקים 

השונים.

מדרגת הבצע ביחס לראובן
כשראובן אומר על יוסף לאחיו, "אל תשפכו 
דם השליכו אותו אל הבור הזה אשר במדבר, 
ויד על תשלחו בו",)בראשית לז כב( ומעיד עליו 
מידם  אותו  הציל  "למען  כן  שעשה  הכתוב 
להשיבו לאביו" )שם(, הרי שבעומק רצונו היה 
להציל את האחים שלא יהיו במדרגת בצע של 
שפיכות דמים ממש, אלא רק במדרגה בצע של 

ג	 הגם שכוונתו של ראובן היתה להשיבו אל אביו, אכן כיון שבפועל מכח אותו מעשה שהורידוהו לבור נתגלגל הדבר שנמכר 

לישמעאלים בדמים, נחשב מעשה המכירה לראובן כאילו עשאו. 

ביחס  בצע  כן מדרגת  אם  זהו  – ממוןג.  דמים 
לראובן, שמהותו הוא העלאת הבצע ממדרגה 

של שפיכות דמים, למדרגה של ממון.

מתגלה  ראובן  אצל  שדוקא  הדבר  שורש 
בחינה זו של בצע דממון, מונח במה שנתבאר 
לעיל ששורש הבצע באדם נמצא באות ברית 
קודש, ששם יש את מקור החיים ומקור המוות 
שהוא הפסולת. הראשון שגילה מקום זה אצל 
וזהו  הבכור,  שהיה  ראובן  הוא  אבינו  יעקב 
כוחי  אתה  בכורי  "ראובן  יעקב  לו  שאומר 
בכל  כלומר,  ג(.  מט  )בראשית  אוני"  וראשית 
אדם שכשחס ושלום רואה קרי, הרי זה מחמת 
מקור  צינור  על  המוות  מקור  צינור  שליטת 
מקור  רק  החיים  צינור  שיהיה  ותחת  החיים, 
המוות,  מקור  גם  להיות  נהפך  בלבד,  החיים 
ובכך נעשה תערובת החיים ומוות, הטוב והרע 
אהדדי. לעומת זאת אצל יעקב אבינו שנאמר 
בו "כוחי וראשית אוני", הרי שיש כאן הבדלה 
והוא  המוות,  למקור  החיים  מקור  בין  גמורה 
גמורה  בציעה  שנעשה  הבצע,  מדרגת  שורש 

והפרדה מוחלטת בין החלקים. 

וזהו גם הטעם שכל בכור יורש את הבצע – 
הממון של אביו שהולידו, שכן כל זמן שהאדם 
שני  בין  נעשה ההבדלה  לא  עדיין  הוליד,  לא 
צינור  זמן שרק  להדיא, שכל  הללו  הצינורות 
על  שמר  אם  גם  הפסולת,  את  מוציא  המוות 
הבדלה  כאן  היה  לא  עדיין  בקדושה  עצמו 
שייך  כאן  מוליד,  האדם  כאשר  רק  להדיא. 
נעשה  ואם  הללו,  הצינורות  שתי  של  עירוב 
ההולדה בקדושה, ממילא באותה שעה מתגלה 

הפרדה זו שבין החיים והמוות, הטוב והרע. 

היא  האדם  של  הראשונה  וההולדה  ומאחר 
בבכור, ממילא נמצא שהבכור הוא זה שמגלה 
את הבציעה בין שני הצינורות הללו, ומכח כן 

הרי הוא יורש את הבצע, הוא ממון אביו. 

יכול להיות מדרגתו של  היה  זה  שכל  אלא 



אאלפך           מדור מחשבה           חכמהלח

ההבדלה  נתגלה  ובו  בכור  בהיותו  ראובן, 
פגם  מצינו  פעמים  בשני  הרי  אך  יעקב.  של 
שהציע  דיוסף  במעשה  ראובן,  של  במדרגתו 
שבלבל  דבלהה  ובמעשה  לבור,  להשליכו 
יצועי אביו, ובכך קללו אביו ואמר עליו "פחז 
שניטלה  ונענש  ד(,  )שם  וגו'  תותר"  אל  כמים 

ממנו הבכורה והועברה ליוסף.

שווה  הללו  המעשים  שני  של  הפגם  שורש 
שהוציא  במה  יעקב,  אשת  ברחל  שפגם  בכך 
את מיטתה של בלהה שפחת רחל מאהל יעקב, 
ובמה שסיבב את מכירת יוסף בנה הבכור של 

רחל.  

הבציעה  של  שהכח  מתגלה,  אלו  במעשים 
בציעה  אינה  בכור,  בהיותו  לראובן  שניתן 
חלקי  תיקון  אלא  השלם,  התיקון  של  באופן 
של  ממדרגה  הבצע  את  שהעלה  בלבד, 
את  שהרג  קין  של  מדרגתו  דמים,  שפיכות 
הבל ועליו נאמר "קול דמי אחיך צועקים אלי 
ממון,  של  למדרגה  י(,  ד  האדמה")בראשית  מן 
וכל  הוא  באדמה  שנבלע  קרח  של  מדרגתו 

הממון אשר ברגליו.  

את  לירש  ראובן  היה  ראוי  אכן  כך,  מצד 
ממונו של יעקב, שכן שורש החיים של האדם 
הוא בנו, כפי שאמרו חז"ל )תענית ה:( 'מה זרעו 
של  במעשיו  ונמצא  בחיים',  הוא  אף  בחיים, 
ראובן שהפך את הדבר ממדרגה של שפיכות 
דמים למדרגה של ממון, יש את סיבת הזכות 
לירש את הממון, אך עדיין הבצע הינו במדרגה 

זו של ממון ולא במדרגה עליונה יותר.

של  שבטו  על  נכתב  המחנות  בסדר  לכך 
האותיות  שהינם  בצע,  האותיות  את  ראובן 
יצחק  השניות של האבות הקדושים, אברהם, 
ויעקב, שכן כל בכור הוא בבחינה של אותיות 

שניות, ששורשו באותיות ב' כ' ר'.  

אם כן, שמדרגת ראובן בהיותו בכור  נמצא 
שפיכות  ממדרגת  הבצע  את  שהעלה  היא 
דמים, שהוא הבצע דקלקול כפי שנתגלה בעץ 
הדעת טוב ורע, שעליו נאמר "כי ביום אכלך 

עליונה  היותר  למדרגה  תמות",  מות  ממנו 
שהיא גילוי של דמים שנקרא ממון – בצע.

מדרגת הבצע ביחס ליהודה
לעומת כך במדרגת הבצע של יהודה אין זו 
המדרגה של ממון אלא מעולה ממנה, וכשבא 
וכסינו  אחינו  את  נהרוג  כי  בצע  "מה  ואומר 
של  מהלך  את  לתקן  כוונתו  עומק  דמו",  את 
ראובן, ולהעלותו מהמדרגה של הבצע דממון 

למדרגה המעולה ממנה.

מדרגה זו של יהודה שהיא מעולה מהמדרגה 
מהמדרגה  ובוודאי  דראובן  הממון  של 
מדרגת  היא  דמים,  שפיכות  של  התחתונה 
דידן  ובעלמא  לבוא,  לעתיד  שתתגלה  הבצע 
נתגלתה אצל יהודה ודוד המלך מזרע יהודה, 
כולם  העדה  "כל  שבבחינת  המדרגה  והיא 
וצירוף  הכלל  איחוד  ג(  טז  )במדבר  קדושים" 

החלקים.

יתר על כן, אומרים חז"ל )ילקו"ש שמות  אבל 
טו רמא( שבשעת קריעת ים סוף שנאמר )שמות 

השירה  את  ישראל  ובני  ישיר משה  "אז  א(  טו 

הזאת", עשה הקדוש ברוך הוא לעצמו חלוק 
שבתורה,  'אז'  כל  עליו  שחקוקין  תפארת  של 
יז(  ב  )איכא  שנאמר  וקרעו  חזר  שחטאו  וכיון 
"בצע אמרתו אשר צוה מימי קדם" וגו', עתיד 
להחזירו לעתיד לבוא )תהלים קכו ב( "אז ימלא 

שחוק פינו".

עומק דברי חז"ל, שבתיבת 'אז' נרמז איחוד 
הבגד או ח"ו קריעתו, כשהבגד מאוחה ומתוקן, 
כאשר  אך  'אז'.  התיבה  ונוצרת  לא'  דבוק  הז' 
ח"ו הבגד נבצע ונקרע, ממילא הז' נפרד מהא' 
ונחלקים לשנים, ולכך לעתיד לבוא נאמר 'אז 
נתקן  שעה  שבאותה  ולפי  פינו',  שחוק  ימלא 

הבגד והז' חוזר למדרגת הא'.

בתיבת  הדבר  נרמז  דידן,  לעינינא  לפי"ז 
בקלקולו  שהדבר  זמן  שכל  עצמה,  'בצע' 
לעיל  שהובא  וכפי  ע',  'בצ-  הינו  הבצע  אזי 
שהב"צ הם האותיות השניות דאברהם ויצחק, 
ההבדלה בין המים והאש, והע' הוא הע' נפש 



לט אאלפך           ערך בצע           חכמה

הדבר  מתגלה  כאשר  אולם  יעקב.  ירך  יוצאי 
יבוא  ע' ותחתיה  בקדושה, אזי תסתלק האות 
האות א', 'בצ-א', והב"צ דאברהם ויצחק יחזרו 

למדרגה של הא'.

מעיקרא בהיות הבצע מורכב מ'בצ-ע', שם 
דאברהם  שמהמים  ההבדלה,  שורש  נמצא 
והוא  הפירוד,  שורש  דיצחק  האש  נעשה 
מים  אור  ר"ת  אמר  מלשון  אמרתו',  'ביצע 
רקיע, שכן הרקיע הוא שורש הדבר המבדיל, 
ונעשה ההבדלה בין האור – האש, לבין המים. 
אולם לעתיד לבוא שתתגלה הבחינה של "אז 
למדרגה  הדבר  יחזור  אזי  פינו",  שחוק  ימלא 
שיצחק בא מן אברהם, ואין זו המדרגה של אש 
וה'בצע'  מחברם.  הא'  אלא  המים,  מן  שנבדל 
נהפך ל'בצא', היינו הב' דאברהם והצ' דיצחק 

חוזרים למדרגת הא'.

ומדרגה זו של א', מתגלה ביהודה, שבסדר 
המחנות היו בו האותיות הראשונות של האבות 
י', בגימט' שם אהי"ה. זהו המדרגת האז  י'  א' 
המתגלה ביהודה, שבו הז' חוזר למדרגת הא'.

את  נהרוג  כי  בצע  "מה  אומר  כשיהודה 
של  המהלך  את  לתקן  הוא  בא  וגו',  אחינו" 
שניות  מהאותיות  הדבר  את  ולהחזיר  ראובן, 
הם  שניות  האותיות  הראשונות.  לאותיות 
בצע, ובקלקול זהו עץ הדעת, הבצע דקלקול. 
הטוב  את  להפריד  הוא  לכתחילה  תיקונו 
מהרע, ונעשה בבציעת הפת. אבל עדיין הוא 
במדרגה של שפיכות הדמים, שזו מדרגת עץ 
הדעת ש"ביום אכלך ממנו מות תמות", ולכך 
למעלה מזה הוא העלאת הדבר ממדרגה זו של 
שפיכות דמים למדרגת ממון שנקראת 'דמים'. 

יהודה  מדרגת  היא  זה,  מכל  למעלה  אבל 
שמחזיר את אותו 'בצע' ל'בצ-א'. ובכך מגלה 
בעומק את הגילוי של הבצע, לא במדרגה של 
ביצוע  של  במדרגה  לא  ואף  וחיתוך,  בציעה 
את  הא' שמחזיר  את  אלא  שניים,  בין  ופשרה 

הכל לאחדות. 

אמרו  כך  ועל  'שלום',  הנקרא  הוא  זה  וכח 

שהיה  הכהן  אהרן  של  מדתו  שזוהי  בגמרא 
במשנה  ואיתא  שלום.  ורודף  שלום  אוהב 
)עוקצין פ"ג מי"ב( לא מצא הקדוש ברוך הוא כלי 

כלי,  הוא  השלום  השלום.  אלא  ברכה  מחזיק 
והאור הנכנס לתוך אותו הכלי הוא הא'. וזהו 
כל המציאות של אחדות גמורה בבריאה, שבו 
הכלי  בתוך  ומתגלה  נכנס  אחד  שהוא  האור 

שהוא השלום. 

וגילוי זה של הא' שבתוך הכלי, אינו מתגלה 
בתוך  שנמצא  באופן  אלא  לגמרי,  לכלי  חוץ 
המתגלה  הבץ-א'  והוא  לחוץ.  ומבצבץ  הכלי 
הנראה  הא'  היינו  דיהודה,  ה'בצא'  במדרגת 
בבץ, שמבצבץ ויוצא מתוך הכלי, ובכך רואים 

את מקור אחדותו יתברך. 

אלו אם כן ג' המדרגות שמתגלה בבצע. בצע 
תחתון דעץ הדעת, בצע עליון ממון שלמעלה 
משפיכות דמים, ובצע יותר עליון זה הבץ א' 
גילוי של יהודה. וה'אז' של ה"אז ימלא שחוק 
פינו', יחזור ויתקן את האור מים רקיע, ויחזיר 
הפירוד  אמרתו',  ה'ביצע  ממדרגת  הדבר  את 
 - הא'  השלימות,  למדרגת  בחזרה  והחיתוך, 

אחדותו יתברך.

 "כל בוצע בצע" – 
בוצע את הבצע עצמו

לפי זה יבואר הפסוק דידן, "כן אורחות כל 
בוצע בצע, את נפש בעליו יקח". פשטות דקרא 
'בוצע בצע', הוא זה שיש לו תאוות ממון. אבל 
פנים  מקבל  הדבר  השתא,  שנתבאר  מה  לפי 
יותר עמוקות, 'כל בוצע בצע', כלומר, שהוא 

בוצע את הבצע עצמו. 

שתי  שישנם  שנתבאר  כפי  הענין,  פירוש 
בחינות של בצע, יש את הבצע דראובן, חיתוך 
והפרדה, ויש את ה'בצא' דיהודה, איחוד הדבר 
רבי  שיטת  את  מחד  יש  וכיוצ"א  ושלימותו. 
אלעזר בנו של רבי יוסי הגלילי הסובר שאסור 
לבצוע, וכל הבוצע הרי זה חוטא, וכל המברך 
את הבוצע הרי זה מנאץ, אלא יקוב הדין את 
בן  יהושע  רבי  שיטת  את  יש  ומאידך  ההר. 



אאלפך           מדור מחשבה           חכמהמ

קרחה הסובר שאדרבא מצוה לבצוע, לעשות 
פשרה בין בעלי הדין.

עומק מחלוקתם הינה באותם שתי מדרגות 
של בצע. לשיטתו של רבי אלעזר הרי שהבצע 
הבצע  הפת,  דבציעת  הבצע  הוא  הנרצה 
דראובן שהוא חיתוך הדבר והפרדתו. לצורך 
כך ודאי שאסור לבצוע, שכן הביצוע יוצר את 
האחדות בין בעלי הדינים, ואילו תיקון הדבר 
אינו בחיבורו, שכן שורש הקלקול היה בחיבור 
הרע והטוב בעץ הדעת, וממילא תיקונו הוא 
ונטילת  הפת,  בציעת  והרע,  הטוב  בהפרדת 

הטוב בלא הרע.

לעומת זאת לשיטתו של רבי יהושע בן קרחה 
מהראשונה,  מעולה  בצע  של  מדרגה  יש  אזי 
והיא מדרגת ה'בצא' דיהודה, שבו פועל חיבור 
הדבר והחזרתו לא' אחדותו יתברך. לצורך כך 
כששני בעלי הדינים רבים, מוטל על הדיינים 
זה  עם  זה  ולצרפם  ביניהם  פשרה  לעשות 

להיות אחד.

בצד  בצע'  ה'בוצע  העמוקות  בפנים  לפי"ז 
הקלקול הינו, שלוקח את הבצע עצמו במדרגת 
ממון דמים, ובוצע ומחלק אותו למדרגה של  
הבצע  מדרגת  את  מוריד  ובכך  הפת.  בציעת 
בעצמותו, מהמדרגה של רבי יהושע בן קרחה 

ד	 בגמרא בב"ק )קיט.( ישנם שתי לשונות מה כוונת הכתוב "את נפש בעליו יקח", אם את בעליו של הממון מעיקרא, שבמה שנטל 

לו את הממון לקח את נפשו. או את נפש עצמו שבמעשה הגזילה נתחייב בנפשו. בחינה זו שגזלן מתחייב מיתה על מעשה הגזילה 
לא מצינו אלא בבן נח, שנתחייב על הגזל בכלל שבע מצוות, ובגזילה זו נתחייב בנפשו, וכדמצינו בדור המבול שלא נחתם דינם 
אלא על הגזל. מצד כך, שורש ה'בצ-ע' דקלקול האמור בפסוק זה של בוצע בצע, הינו משורש ע' אומות דבני נח, שבמעשה זה 
של הבציעה, נחלק הדבר לשבעים אומות, ומחמת כן מתחייב בנפשו. מה שאין כן בישראל אין הדבר כן, ואינו נוטל את נפש עצמו 

אלא את נפש הנגזל. 

שהיא מדרגת הממון, למדרגה של רבי אליעזר 
מדרגת  והבציעה,  החילוק  מדרגת  שהיא 

השפיכות דמים.

וזהו שנאמר בפסוק "אורחות כל בוצע בצע, 
את נפש בעליו יקח", כלומר, במעשה זה שנוטל 
את הבצע עצמו ובוצעו "בוצע בצע", ממילא 
"את  נפשות,  למדרגת  דמים  ממדרגת  מורידו 

נפש בעליו יקח". 

והשפילו  הדבר,  את  שנטל  הרי  כך,  מצד 
הדמים,  מדרגת  דראובן,  התיקון  ממדרגת 
של  דמו  ששפכה  הדעת  עץ  למדרגת  חזרה 

עולםד. 

מתעלה  שהדבר  הינו,  התיקון  סדר  אכן 
ממדרגת השפיכות דמים, בציעה דעץ הדעת, 
למדרגת הדמים והממון בציעה דראובן,  ומשם 
חוזר ועולה למדרגה העליונה מדרגת הבצ-א' 
דיהודה, שהוא התיקון השלם שיתקיים לעתיד 
והבצ'  דיצחק,  פינו"  שחוק  ימלא  ש"אז  לבוא 
דאברהם ויצחק יחזור לא', א' י' י' גימט' אהי"ה 

שהוא שלימות התיקון. 

 משלי 096 פרק א פסוק יט בוצע בצע   
מספר שיעור בקול הלשון  1128650    



מא אאלפך           ערך בצע           חכמה

 סוגיות במחשבה 
בצע

בראשית, לז, כו – ויאמר יהודה אל אחיו מה 
בצע כי נהרג את אחינו וכסינו את דמו.

ובפירוש מילת בצע יש בה כמה ביאורים.
ממון,  מה   – בצע  מה  וז"ל,  )שם(  רש"י  כתב 
כא(  יח,  )שמות,  להלן  כתב  וכן  עכ"ל.  כתרגומו, 
וז"ל, שנאי בצע – שונאין את ממונם בדין, עכ"ל. 
לא  ממון  בצע  יט(  ה,  )שופטים,  הוא  מלא  ומקרא 
כי  וז"ל,  כא(  יח,  )שמות,  הרמב"ן  כתב  וכן  לקחו. 
וכן  בהרחבה.  עיי"ש  עכ"ל,  בצע,  יקרא  הממון 

הוא בהרבה מקומות בדברי רבותינו. 
וז"ל,  )שמות, שם(  נוסף כתב רבינו בחיי  ביאור 
וכתב  עכ"ל.  הגזילה,  בצע שם  או שתהיה מלת 
רש"י )ירמיה, ו, יג( וז"ל, בוצע בצע – אונס ממון, 
למען  וז"ל,  כז(  כב,  )יחזקאל,  עוד  כתב  וכן  עכ"ל. 
בצוע בצע – לחטוף ממון, עכ"ל. וכן כתב הרד"ק 
ועשק,  חמדה  ענין  וז"ל,  בצע(  ערך  השורשים,  )ספר 

עכ"ל.
נוסף  ביאור  )שם(  השורשים  בספר  כתב  עוד 
וחתיכה,  פתיחה  ענין  וז"ל,  יונה,  הר'  בשם 
וז"ל,  יב(  )לח,  בישעיה  הרד"ק  כתב  וכן  עכ"ל. 
ידו  יתר  וכן  וחתיכה,  פתיחה  ענין   – יבצעני 
יתה  בצע  פתים,  אותם  פתות  ותרגום  ויבצעני, 
ב,  )יואל,  ציון  במצודות  כתב  וכן  עכ"ל.  בצועין, 

בצע  זירא  ר'  ע"ב(  קיז,  )שבת,  ואמרו  יבצעו(.  ד"ה  ח, 

אכוליה שירותה, ופרש"י, פרוסה גדולה, ודי לו 
עיי"ש  עכ"ל,  שבת,  ולכבוד  סעודה  לאותה  בה 
ע"ב,  לט,  ברכות,  נועם,  )אמרי  גר"א  ועיין  בראשונים. 
ערך  השורשים,  )ספר  ברד"ק  וכתב  בצע(.  הוי  ר"נ  ד"ה 

בצע( וז"ל, ויש מפרשים מזה בצע כסף לא לקחו 

)שופטים, ה, יט(, "חתיכת" כסף, עכ"ל. ולפ"ז בצע 

הן לשון כסף, והן לשון חתיכה, והבן.
כו(  לז,  )בראשית,  עזרא  באבן  כתב  ביאור  עוד 
וז"ל, מה בצע – מה תועלת, וקרוב מטעם חפץ, 
דוד  מצודות  עיין  י,  ל,  )תהלים,  בדמי  בצע  מה  וכן 
שם(, עכ"ל. וכן פירשו עוד הרה מפרשים. וכתב 

המלבי"ם )שם( וז"ל, מה בצע – מה נרוויח מזה, 
מה  וז"ל,  שם(  )בראשית,  הירש  רש"ר  וכתב  עכ"ל. 
בצע – מטרתנו תושג וכו', עכ"ל. והיינו שלשון 
בצע, אינו רק תועלת, אלא לשון תכלית, מטרה, 
בצע  וז"ל,  )שם(  והקבלה  בהכתב  וכמ"ש  והבן. 
והוא  מעשהו,  יבצע  וכמו  אמרתו,  בצע  כטעם 

לשון הבאת דבר אל גמר תכליתו, עכ"ל. 





מדור

רל"א
שערים

 צירוף 
  ב-צ / ב-ע / צ-ע





מה אאלפך           ערך בצע           חכמה

ב-צ

ג' ד"ה עגלת צב(  )נשא, פ"ז פסוק  רש"ר הירש  עיין 
"צב" קרוב אל סבב, והוא מורה כנראה על מחיצות 
האנשים  על  והמגינות  העגלה  חלל  את  המקיפות 
בצל,  צורת  וזהו  עכ"ל.  על החפצים שבעגלה,  או 
כן  נקרא  ובעומק  המקיפות.  מחיצות  ל,   – בצ 
לב,  )בראשית  כמ"ש  עמדו,  על  עומד  נצב,  מלשון 
כן  על  ויתר  נצבה".  וגם  אלומתי  קמה  "והנה  ז( 
עומד בקומתו, וכך אמרו בזוה"ק )פנחס, רמב, ע"ב( 
והנה קמה אלומתי וגם נצבה, דכך תפילה מעומד. 
וכמ"ש רש"י שם, קמה אלומתי, נזקפה, וגם נצבה 
לעמוד על עמדה בזקיפה ועיי"ש בשפתי חכמים, 
וגם נצבה, לעמוד כן תמיד כן על עמדה בזקיפה. 

והוא בחינת מבצר, עומד על עומדו בתוקף.

עמידה בזקיפה הוא התקשרות לשורש  ומהות 
כן  ע"י  העליון  לשורשו  שנקשר  וכיון  העליון, 
שורשו העליון אוחזו, ודין גרמא ליה לעמוד תמיד 
בזקיפה. וזש"כ )שם כח, יב( והנה סולם מוצב ארצה 
וראשו מגיע השמימה, וגו' והנה ה' נצב עליו, וגו'. 
והיינו מוצב ארצה, לתתא, וראשו מגיע השמימה 
נקשר לשורשו העליון, ומכח כך נצב ארצה. ולכך 
מיד כתיב והנה ה' נצב עליו, והיינו שנגלה שורש 
הכל ה' ית"ש שמכחו הוא נצב ועומד תדיר. והוא 
לשורשו  מחוי  אצבע  שע"י  צב-אע,  אצבע  בחינת 
באצבעו  מראה  אחד  שכל  בתענית  בשלהי  כמ"ש 
ואומר זה ה' קוינו לו, והיינו שעי"כ נקשר לשורשו, 
ואזי ה' נצב עליו. והוא בחינת שם צבאות, שהוא 
ית"ש נצב על נבראיו. והוא בחינת ביצה, צב-יה, כי 
ונבדל  הנולד הגמור באפרוח נעשה בריה לעצמו 
משורשו, אולם הביצה אינה ולד גמור ועדיין לא 
הכל  ושורש  המולידה.  מקורה  משורש  נתנתקה 
כי  רצה,  צבי,  בארמית  ונקרא  רצון,  בחינת  הוא 
הרצון על ידו הכל ניצב, כפי גדרי הרצון. וכאשר 
לתתא  נעשה  רצון-רץ,  לתתא,  מתפשט  הרצון 
זו  כצרות  נעשים  הפרטים  רצ-צר,  בחינת  פרוד, 
מכח  אולם  הפרוד.  עומק  בהם  מושרש  ובזה  לזו, 
ק-צב.  קבץ,  קיבוץ  נעשה  "צבי"  הרצון,  הארת 
והוא אור הגאולה, מקבץ נדחי עמו ישראל, וזהו 
בחינת בצק, בצ – ק, צירוף כל חלקי העיסה יחדיו. 
ש-צב,  שבץ,  שיבוץ,  משבצת,  בחינת  נעשה  ואזי 
ועומד  מסתדר  שנקבץ  הפרטים  מן  אחד  שכל 

לבוש  וכן  השורש.  הארת  לפי  במקומו,  ומשובץ 
העשוי מבוץ, בצ – ו, פשתן, שגדל בד בבד. אולם 
בלבוש בוץ משובץ כל חוט כראוי, ונגלה יופיו של 
בוץ. והארה זו בחינת צהוב, צב-הו, בחינת "צהבו 

פניו", צהוב הארה.

כן הוא הגלות, ונעשה ע"י נבוכדראצר,  והיפך 
אותיות צב בקרבו, שבא לבטל יציבות זו, וניתוק 
חצב,  דקלקול,  חצב  בחינת  והוא  מארצם.  בנ"י 
ח-צב, מנתקם מן מקום יציבותם. ודבר המבעבע 

אינו יציב, בצ – ע.

כנ"ל,  השורש  הארת  מכח  יציבות  שיש  והבן 
"והארץ  בחינת  בארעא,  דבקות  מכח  יציבות  ויש 
והוא בחינת רבץ, ר-צב, שרובץ  לעולם עומדת". 
ודבק בארעא. והוא בחינת מצבה כמ"ש אצל יעקב 
ועוד, שענינה לקבץ את כל החלקים מצד קביעות 
בארעא. וזוהי מצבה שנותנים ע"ג המת, לקבץ כל 
חלקי חייו שנתפזרו בארעא. וזהו בחינת בצק, בצ-

ק, שתחילה יש מים וקמח, וכל גרגיר בקמח עומד 
נעשב  ולישה  במים  תערובת  ע"י  אולם  לעצמו, 
בצע,  היפך  יחדיו.  החלקים  כל  את  שמצרף  בצק 

צב-ע, שמחלק הדבר לחלקיו.

ע"י  זו מתגלה במשכן שנעשה  הארה  ושלמות 
התקשרותו  ע"י  מצורף  כלומר  צב-לאל,  בצלאל, 
לאל, אליו ית"ש. ויתר על כן מתגלה בא"י שלמטר 
שנתנתק  בצורת,  היפך  מים,  תשתה  השמים 
יכניע את שרו של עשיו שעתיד  ממקורו. וכח זה 
ואזי  וגו',  מבצרה  בא  זה  מי  כמ"ש  מבצרה,  לבא 
היציבות  ויתגלה  בן",  ואתרעי  "צבי  יתגלה 
השלימה. והוא ע"י חיבור הוי"ה- אדנות גימטריא 

צב עם הכולל.  

	
אבצן,  זה:  מאמר  המרכיבות  התיבות  שרשי 
אצבע, קבץ, רבץ, בצע, בצר, בצרה, בוצץ, בץ 
בצורת,  צבאות,  צבא,  עצב,  בלשאצר,  )ביצה(, 

מבצר,  יצב,  נצב,  חצב,  בצק,  בצלאל,  בצל, 
בוץ,  צהוב,  קצב,  נבוכדראצר,  צבי,  מצבה, 

יעבץ, שבץ, צבעון.



אאלפך           מדור רל"א שערים           חכמהמו

ב-ע

ד'  בו  יש  הויה,  שם  נודע  הנה  לימדונו  רבותינו 
אופני מילוי, והראשון בהם כאשר ממלאים יוד, הי, 
עצם,  הויה  שם  כי  עיבוי.  לשון  ע"ב,  עולה  הי,  ויו, 
אותיות,  ע"ב  בן  לשם  השורש  והוא  עיבוי.  והמילוי 
היוצא מן הפסוק, ויסע, ויבא, ויט, כנודע. וכל אלו 
בעז,  עב-קי,  יעקב,  כגון  בשמם,  ע"ב  אותיות  שיש 
ינקיתם  עב-דיה,  עבדיה,  עב-מינד,  עמינדב,  עב-ז, 

משם זה.

רצוא  הוא במדרגת  זה  עיבוי  ע'ב  מדרגת  וכאשר 
ושוב, נעשה בעבוע.

עיבוי זה הוא השורש לכח עיבוי של רע,  ושורש 
כנודע,  כי עצם מילוי אותיות שורשם בשורש לרע, 
אחרים.  לאלהים  שורש  והוא  אלקים,  גימט'  מילוי 
הוי"ה  שם  מילוי  המילוים,  כל  תחילת  ובפרטות 
מנחש  קשה  עקרב  נקרא  הרע  ושורש  ע"ב.  ביודין 
עקרב,  מפסיק(.  עקבו  על  )שכרוך  בברכות  כמ"ש 
עב-קר. עביות היוצרת קרירות, שורש לעמלק "אשר 
קרך". ובנפש זהו אדם בליעל, עב – ליל, חשך עבה 
בעט,  מבעט,  כח  בנפש  ונגלה  במצרים.  שהיה  כמו 
בחינת  וזהו  ת.   – בע  בעת,  בעתה  כח  וכן  ט.   – בע 

בלעם, בע – לם.

ונודע שמדרגת נפש, שורש הרע הוא בחינת ערב 
רב. ערב עב-ר. מלשון עב רע. ועמלק אחד מן ה' מיני 
ערב רב, ונודע שערב רב גימט' דעת, דעת דקלקול, 
והוא בחינת בלעם, יודעי דעת עליון. בלעם עב-מל. 
טוב  הדעת  מעץ  באכילה  נתגלה  זה  קלקול  ושורש 
בעצבון  בעצבות.  וחוה,  אדה"ר  נתקלל  ושם  ורע. 
כי  וגו'. עצב, עב-צ.  תאכלנה, הרבה ארבה עצבונך 
החטא יוצר עיבוי. ולחד מ"ד עץ שאכל ממנו אדה"ר 
ענבים היה, ענב, עב-ן. ואילו אכל מעץ החיים היה 
היפך  עב-ן.  נבע,  נביעה.  חיים,  מים  במדרגת  דבק 
ענב, נבע. עץ הדעת, ענב, עץ החיים, נבע. ובאכילתו 
החיים,  עץ  החכמה,  שורש  את  איבד  הדעת,  בעץ 
ונעשה בער, בע – ר, כסיל. ומכח תאותו נעשה אוהב 

בצע, בע – צ.

ופעולת החטא נקראת עבירה, עב-ר. וע"י אכילתו 
שנפל  החטא  ומתולדת  ת-עב.  תעב,  בתועבה,  דבק 
הקב"ה,  של  כפיו  יצור  היה  שהרי  בן,  ממדרגת 
ית"ש  ממנו  נעזב  ואז  עב-ד.  עבד,  עבד.  למדרגת 
ונתגרש מג"ע. עזב, עב-ז. והבן שעצם העביות הוא 
גופא העזיבה. ואילו זכה והיה אכילתו מעץ החיים, 
היה אז בבחינת צדיק אכל לשבע נפשו, שבע, עב-ש 

עביות דקדושה, כנ"ל. אולם כאשר אכל מעץ הדעת, 
בחינת  תחסר,  רשעים  בטן  במדרגת  בקלקול  דבק 
ירידה ממדרגת  זו היא בבחינת  ונפילה  רעב, עב-ר. 
הנהגה ניסית, להנהגת הטבע, טבע, עב-ט. כי הנהגת 
הטבע היא עביות, שנראה כהנהגה כללית, ואין ניכר 
דקות.  של  הנהגה  שהיא  פרטית,  השגחה  הנהגת 
ואזי  ומדוה.  חולי  כל  עלול  פרטית,  הנהגה  והנחסר 

עביות זו נעשה בעבוע, בע – בע. 

וע"י נפילתו זו נפל ממדרגת אדם דקדושה למדרגת 
אדם בליעל, כי ביום מתגלה הראות והדקות, ובלילה 
האור  את  המסתירים  העננים  ולכך  העביות.  נגלה 
ונראה כעין לילה נקראים עבים, לשון עביות. ואצל 
בלי-עול,  בליעל,  בבחינת  שהוא  מקום  יש  אדם  כל 
והוא העקב, עב-ק, מקום שאדם לא חלי ולא מרגיש 
לתקן  אבינו  יעקב  בא  זו  עביות  ואת  עביותו.  לרוב 
יעקב, עב-יק. ועיקר תיקון העביות שבנפש, הוא ע"ש 
הנ"ל, נעלבים ואינם עולבים, עלב, עב-ל. כי הנעלב 
ואינו עולב, מבטל עביותו ונעשה דק ועדין. ומאידך 
יעקב  בחינת  שהוא  דקדושה  עביות  של  עבודה  יש 
חבל נחלתו, כחבל עב שיש בו ג' חוטים. והוא בחינת 
עביות  עבותות.  הנקראים  בסוכות,  הדסים  ג'  מצות 
דקדושה. ובנין עביות זו נבנית אצל כל אדם בהיותו 
ונעשה  דקה,  טיפה  הוא  שתחילה  אמו,  במעי  עובר 
עב, וע"ש כן נקרא עובר, עב-ור. והוא בלוע באמו, 
עב – ל, ואמו נעשה עבה מחמתו. ומלאך המלמדו כל 
התורה הוא מכח עביות שם ע"ב, מילוי. ע"ב כנ"ל. 
מעין  אהלים,  יושב  תם  איש  יעקב,  של  תורתו  וזהו 

עובר בתוך אהל.

ואח"כ נושא אשה ונעשה בעל, בע – ל, נעשה לו 
עביות של צירוף לאשתו.

שרשי התיבות המרכיבות מאמר זה: ערב, עשב, שבע, 
אלישבע,  בעבוע,  אבעבעת,  ארבע,  עבד,  עצב,  עזב, 
גלבע,  גבעון,  גביע,  בקעה,  בקע,  בלע,  שבע,  אצבע, 
בצע, בקע, יעקב, טבע, טבעת, בלעדי, בעל, עלב, עבר, 
בערה,  רעב,  בער,  בועז,  עברה,  עבט,  בעבור,  עבירה, 
בלעם,  בליעל,  ערב,  מערב,  גבעל,  תועבה,  תועבה, 
עכבור,  עיבל,  עברי,  עב,  טבעת,  נובע,  ירבעם,  טבע, 
נבע,  מטבע,  יעיב,  בצע,  צבע,  עקב,  עקרב,  עמינדב, 
נבעית, נבע, עבדיה, עבות, עובר, עובד, עכביש, ענב, 

בעט, בעת.



מז אאלפך           ערך בצע           חכמה

צ-ע

כמ"ש  הצלע,  מן  האשה  בריאת  שורש  הנה 
בשר  ויסגר  מצלעותיו  אחת  ויקח  כא(  ב,  )בראשית, 

את  אלקים  ה'  ויבן  וזש"כ  צע-ל.  צלע,  תחתנה. 
בירושלמי,  ואמרו  מהותה.  כל  זהו  כי  הצלע, 
חזר  וכאשר  עצ-ל.  עצל,  הם,  עצלניות  נשים 
עמו  נאבק  דייקא,  "נשותיו"  את  מלשאת  יעקב 
דייקא,  צלע  ירכו,  על  צלע  ואזי  עשו,  של  שרו 
עשו,  ע"י  והשורש  בצלעותיו.  פגם  מכח  והיינו 
שנשא את צבעון, צע-בון. ואמרו חז"ל שבבריאת 
עצ- עצה,  המלאכים.  עם  הקב"ה  נתייעץ  האדם 

מפני שכלול  היה  בפרטות  העצה  צורך  ועיקר  ה. 
בבריאה זו האשה. והיא שורש החטא שפתתה את 
שעץ  והבן  הדעת.  עץ  ה"עץ",  מן  לאכול  אדה"ר 
של  עצות   – הדעת  ועץ  חיים,  של  עצות   – החיים 
צע-ר.  צער,  של  עצות  מות,  של  עצות  ורע,  טוב 
וקטלא  כולא  קטלא  פ-צע,  פצע,  בחינת  וזהו 
צע- צעק,  הצעקה,  עולה  הצער  וממקום  פלגא. 

ונגלה  צער.  המיצר,  מקום  במצרים,  נגלה  וזה  ק. 
היה  היציאה  ולכך  צע-ן,  מצרים,  ב"צען"  אף 
הצער  נתהפך  ביציאה  נתקן  וכאשר  צעקה.  ע"י 
לעצרת, עצר-ת. ונעשה שמחה, בבחינת עלץ, עצ-

שחוזר  והיינו  וגו',  אדוני  את  אוהבני  והאומר  ל. 
לבית עבדים – מצרים, דינו להרצע, ר-צע. ששם 

היו ערצים, ערץ, עצ-ר.

עצות  שהם  הדעת,  עץ  בעצות  נוספת  ובחינה 
מות  ממנו  אכלך  שביום  וזש"כ  כיסוי.  העלם,  של 
כיסוי  דין  תשוב,  עפר  ואל  אתה  ועפר  תמות, 
בעפר. וזהו בחינת צבע, צע-ב, שמהותו לכסות את 
מות  שהביא  הדעת  בעץ  ושורשו  הדבר.  התראות 
וזהו  חלוקה.  בצע,  הדבר  )והיפוך  צבע   – עצב  לעולם, 
אצבע, אב-צע, כי נקרא כן שע"י נחלק כף היד(. וכן ע"י 

החטא נתחדש להם כיסוי של בגדים בכלל, וצעיף 
בפרט. צעיף, צע-יף. וכן שוחד המעור ומכסה את 
עיני חכמים נקרא "בצע" )שמות, יח, כא. שנאי בצע(, 
לשון  משכב  גבי  וכתיב  שכוב,  קרוי  והמת  ב-צע. 

אז  אביך  משכבי  עלית  כי  ד(  מט,  )בראשית,  יצוע 
חללת יצועי עלי. יו-צע.

מר- מצרע,  מהם  וחד  כמת  חשובים  וארבעה 
צע. וממכה עצמה מתקן רטיה, כמ"ש ושלחתי את 
"הצרעה" לפניך, צרעה, צע-רה, וגרשה את החוי 

את הכנעני ואת החתי מלפניך.

ושורש התיקון בעץ החיים כנ"ל, ונגלה בתורה 
וגבי  וגו'.  בה  למחזקים  היא  חיים  עץ  בה  שכתיב 
לוחות ראשונים שלא שלט בהם מות, כמ"ש בריש 
תכשיטים,  ע"י  שנעשה  בעגל  שחטאו  עד  ע"ז, 
ובפרט ע"י אצעדה )במדבר, לא, נ(, אדה-צע. וכתיב 
כתבים  אבן  לחת  העדת  לחת  שני  יח(  לא,  )שמות, 

כתובים  שהיו  דברות  י'  וזהו  אלקים.  ב"אצבע" 
בהם, ה' כנגד ה' אצבעות שביד ימין וה' כנגד ה' 
התורה  עסק  גילוי  ועיקר  שמאל.  שביד  אצבעות 
א, ח( ליששכר  )במדבר,  ביה  וכתיב  נגלה ביששכר, 
נתנאל בן "צוער", צע-ור, והיינו שמתקן כל צער 
יששכר  בין  החיבור  עומק  וזהו  הדעת.  עץ  של 
לחלקו  ונטל  בפרקמטיא  עוסק  שזבולון  לזבולון, 
לחם,  תאכל  אפיך  בזעת  ביה  שכתיב  הדעת,  את 
את  מתקן  ועי"ז  החיים,  עץ  לחלקו  נטל  ויששכר 

חלק זבולון, את כל צערו של זבולון.

אצבע,  זה:  מאמר  המרכיבות  התיבות  שרשי 
צעיר,  צעקה,  צעיף,  עיצה,  עציון,  מועצות, 
מעצב,  עצעדה,  מעצב,  צבעון,  צפע,  אחימעץ, 
עצמון,  עצב,  עוץ,  צבע,  מצע,  צען,  צוער,  צנע, 
צרעת, מקצוע, עצל, צלע, צעננים, מצורע, עלץ, 
עץ, צעק, צפע, יעבץ, מרצע, עצם, צעד, צפרדע, 
נעצוץ, צפעות, פצע, יעריצו, קציעה, צרעה, עצר, 
צלמונע,  צרעה,  עצום,  עריץ,  בצע,  עצרת,  עצב, 

פצע, יציע.





מדור

קבלה
 בלבביפדיה קבלה

 בצע
 מילון ערכים בקבלה 

 בצע





נא אאלפך           ערך בצע           חכמה

 בלבביפדיה קבלה 
בצע

אור א"ס
כתיב )מיכה, ד, יג( והחרמתי לה' בצעם וחילם 

לאדון כל הארץ.

צמצום
הצמצום היה בנקודת האמצע. בצע, ב-צע, 

מלשון אמצע.

קו
הסובב  א"ס  אור  ונבקע  בקיעה,  לשון  בצע 
ויצא ממנו הקו. וזהו בצע משלון )מלאכי, ד, יד( 
מה  היינו  וגו',  משמרתו  שמרנו  כי  בצע  ומה 

התועלת היוצאת מכך. 

עיגולים
גלות. וכתיב )עמוס, ט, א( ובצעם בראש כולם. 
יגלה  ממונם,  כמו  ובצעם  וז"ל,  שם  ופרש"י 

בראש כולם, עכ"ל.
בצע מלשון ביצה )עגולה(, כי בצע מלשון מה 
תועלת תצא, והיינו מה יולד מכך דוגמת ביצה 

היוצאת, ודו"ק.
שערא בעיגולא )עיין ערך קטן שערות( כלול כולא 
קכג,  ע',  תיקון  תיקונים,  )עיין  בצע  דשונאי  מסטרא 

ע"ב(.

יושר
קוי  וב'  מישר,  אורח  אמצע  וקו  קוים.  ג' 
הצדדים שורש לנטייה לקלקול. וכתיב )שמואל, 
אחרי  ויטו  בדרכו  בניו  הלכו  ולא  ג(  ח,  א, 

)ישעיה,  וכתיב  משפט.  ויטו  שחד  ויקחו  הבצע 
ודבר מישרים מאס בבצע  לג, טו( הלך צדקות 

מעשקות. וכתיב )שם, נו, יא( איש לבצעו מקצהו. 
מלשון קצה, צדדים. 

ולהיפך, בצע לשון חיתוך באמצע.

שערות
ואמרו  ודו"ק.  תורה",  "שיעורי  לכל  שורש 
)זוה"ק, פנחס, רמה, ע"א( אין הבוצע רשאי למיכל עד 

שיענו אמן מארי סעודתא, לית מארי סעודתא 
רשאין למיכל עד שיאכל הבוצע. ודאי כד בצע 
בעה"ב ובצע לאנון מארי סעודתא, לאו לכלהו 
בוצעין  אלין  אורח  ולא  חדא,  שעורא  משער 
לבצוע בשוה, דלזמנין יהיב לדא כביצה ולדא 
קדם  בציעא  האי  על  אמן  עונין  וכד  כזית, 
כחדא  שיעורין  תרין  מחברין  בעה"ב,  דייכול 
איהו  לאו  דא  אמן  יאהדונהי,  וכביצה  בכזית 
דאנון  לבתר  הבציעה,  על  אלא  האכילה  על 
שיעורין מצטרפים באמן ליכול בעה"ב, עיי"ש. 
יצחק  פחד  ע"א(  קכב,  ע,  )תיקון  תיקונים  ועיין 
גוון אוכמא מסטרא דההוא דאתמר בה שחורה 
שונאי  דאתקריאו  דלהון  מסטרא  ונאוה,  אני 
בצע, ואיהי שערא דילה אוכמא, ואיהי שעורא 
דילה  ונימא  נימא  כל  דאורייתא,  דאתוון 
שחורות  תלתלים  קווצתיו  אתמר  דעלייהו 

כעורב, עיי"ש. ועיין זוה"ק )בראשית, קעא(. 
 ועשו איש שעיר לקח לו לאשה את אהליבמה 
בת – ענה בת צבעון, ר"ת בצע. צבעון, בצע-ון. 

וכן עולה לחם ונזיד עדשים ויאכל.

אזן
מאזן בין הקוים. וזהו סוד בצע אמרתו )איכה, 
ב, יז( אמר, ר"ת אש – מים – רוח כנודע, ובצע 
ספר  בשם  פה  קטן  ערך  )עיין  ערב  צהרים  בקר  ר"ת 

הפליאה(, והוא סוד אחדות ימין שמאל אמצע. 

חוטם
כתיב )ישעיה, נז, יז( בעון בצעו קצפתי.

ועיין עשרה מאמרות )מאמר חיקור הדין, ח"ב, פ"ה, 
ופ"ח(.

פה
שיאכל  עד  לאכול  לסועדים  ואסור  אכילה. 
הבוצע. ואמרו )ברכות, לט, ע"ב( ר' זירא הוה בצע 
והא  אשי,  לרב  רבינא  א"ל  שירותא,  אכולה 
יומא  דכל  כיון  א"ל  כרעבתנותא,  מתחזי  קא 



אאלפך           מדור קבלה           חכמהנב

לא קעביד הכי והאידנא קא עביד, לא מתחזי 
המסובין  אין  ע"א(  מז,  )שם,  ואמרו  כרעבתנותא. 

רשאין לאכול כלום עד שיטעום הבוצע.
ושוחד  ת"ר,  ע"ב(  קב,  )כתובות,  ואמרו  דיבור. 
אינו צריך לומר שוחד ממון, אלא  לא תיקח, 
כתיב  מדלא  אסור,  נמי  דברים  שוחד  אפילו 
בצע לא תקח. ועיין זוה"ק )פנחס, רל, ע"א( שנאי 
ע"ב(  ו,  )סנהדרין,  ואמרו  דדיבור.  מסטרא  בצע, 
וע"ז  מנאף,  זה  הרי  הבוצע,  את  המברך  וכל 
נאמר בצע ברך נאץ ה'. וברכה דתיקון אמרו 

)ברכות, לט, ע"ב( מברך ואח"כ בוצע. 

אמרו )ברכות, מז, ע"א( אין הבוצע רשאי לבצוע 
עד שיכלה אמן מפי העונים. 

וז"ל, סוד שאמר יהודה  וכתב בספר הקנה, 
כלומר  בצע,  מה  כשאמר  בצע,  במלת  לאחיו 
לא יועיל לנו התפלות שתקנו לנו אבותינו, והם 
בקר – צהרים – ערב )ר"ת בצע( להנצל מהסביבו 
אם נהרוג את אחינו, עכ"ל. עיין מגלה עמוקות 

)תולדות; וישב(. 

עינים - שבירה
כתיב )ירמיה, כב, יז( כי אין עיניך ולבך כי אם על 
בצעך. דהשבירה שורש כל הירידות דקלקול. 
וכתיב )תהלים, ל, י( מה בצע ברדתי אל שחת וגו'. 

ובצע במילוי, עולה רע מנעוריו. 
חרב, חבר, והיינו חבורה. בצע – פצע. עיין 
נט,  )חולין,  הרשב"א  וז"ל  א(.  ט,  )עמוס,  אברבנאל 
בפ"א,  מתחלפת  בי"ת  יש  בכתוב  וגם  ע"ב( 

השבירה  ושורש  עכ"ל.  ופצעם,  כמו  ובצעם 
בחינת בצע, ודו"ק.

השבירה שורש הרע. וכתיב )חבקוק, ב, ט( הוי 
בצע בצע רע לביתו.

בצע ר"ת בבוא עלכם צרה )משלי, א, כז(. 
יוחנן,  וא"ר  ע"ב(  צא,  )ב"ב,  אמרו  ובתיקון 
והוה  "חרובא",  ינוקא  בצע  הוה  כד  נהירנא, 

נגיד חוטא דדובשא על תרין דרועהי.
כדי  בוצע,  הבית  בעל  ע"א(  מו,  )ברכות,  אמרו 
ועיין  ע"ב(.  )קמ,  שבת  ועיין  יפה.  בעין  שיבצע 
תיקונים )תיקון ע', ובגר"א שם( שונאי בצע, מסטרא 
דאת י', עיי"ש. והוא בסוד אור העין בפנימיותו. 

אות י', בסוד רשר"ד, וחיצוניותו ה', בסוד שם 
ב"ן שיצא מן העינים.

בתוך  פרוסה  מניח  ע"ב(  לא,  )ברכות,  ואמרו 
הפרוסה  הארת  שע"י  והיינו  ובוצע,  השלמה 

נעשה הבציעה, חיתוך, ודו"ק.

עתיק
ר"ת  צוררי,  בכל  עתקה  ח(  ו,  )תהלים,  כתיב 
בצע. וכן כתיב )שם, לא, יט( תאלמנה שפתי שקר 
ר"ת  ובוז,   – בגאוה  עתק  צדק   – על  הדברת 

בצע. 

אריך
גדול, אריך. קטן, ז"א. וכתיב )ירמיה, ו, יג; ח, י( 
כי מקטנם ועד גודלם כלו בוצע בצע. וכתיב 

)משלי, כח, טז( שנאי בצע יאריך ימים.

אורך, אור-ך. ובצע במילוי עולה "המארת", 
הקטן,  והמאור  הגדול  המאור  נחלקו  שאח"כ 

וזהו בצע, חילק. 

אבא
וז"ל,  בצע(  ערך  השורשים,  )ספר  הרד"ק  כתב 
האל  פירוש,  א(,  ט,  )עמוס,  כולם  בראש  ובצעם 
יבצעם, אותם שהם בראש כולם, והם הכהנים 

או האבות, עכ"ל.
אמרו )שבת, נו, ע"א( אלה מה אני מקיים ויטו 
אחר הבצע, שלא עשו כמעשה אביהם, עיי"ש. 

אמא
שמחה, כמ"ש )תהלים, קיג, ט( אם הבנים שמחה. 
כמ"ש  בחלקו,  השמח  זהו  בצע,  אוהב  והיפך 
)ש"ח,  המלך  עמק  ועיין  ע"א(.  רל,  )פנחס,  בזוה"ק 

פ"ח(. 

ז"א
ששה  בת  "אמה"  וזהו  למידות,  שורש  ו"ק, 
טפחים,  חמשה  בת  ואמה  ו"ק.  היינו  טפחים, 
היינו מחסד עד הוד, והיסוד אינו נמנה כי אנו 
"כל",  נקרא  ולכך  כללות,  אלא  לעצמו  מידה 
כנודע. וכתיב )ירמיהו, נא, יג( אמת בצעך, ופרש"י 

"מדת" חמסך. 



נג אאלפך           ערך בצע           חכמה

נוק'
בוצע  ביתו  עכר  כז(  טו,  )משלי,  וכתיב  בית. 
בצע. והתיקון מערת המכפלה, שנקנה מעפרן 
)ברכות, מו, ע"א( בעל  בן צהר, ר"ת בצע. ואמרו 

"הבית" בוצע, ודו"ק.
רחל  עולה  במילוי  ובצע  רחל,  נוק'  ועיקר 

בתו. 

כתר
ג"ר. ואמרו )קה"ר, א, א, יג( משל לסאה מלאה 
עונות, מי מקטרג בראש, כולם, זה גזל, דא"ר 
יוחנן, ובצעם בראש כולם כתיב  יודן בשם ר' 

)עמוס, ט, א(.

כתר – כרת, כרת – בצע, חתך. ובצע במילוי 
עולה כרת הוי"ה. 

חכמה
בחכמה.  פתחה  פיה  בבחינת  פת"ח,  ניקודו 
וכתב הרד"ק )ספר השורשים, ערך בצע( וז"ל, ובצעם 
פירש  יונה  ור'  וכו',  א(,  ט,  )עמוס,  כולם  בראש 
ובצעם צווי הפתח מקום צרי, לפי שאמר הך 
הכפתור )שם( צווי כולם ענין פתיחה וחתיכה. 
בצה  תרגומו  ו(  ב,  )ויקרא,  פתיתים  אותה  פתות 

יתה בצועים, עכ"ל. 

בינה
לב. וכתיב )תהלים, קיט, לו( הט לבי אל עדותיך 

ואל אל בצע. 

דעת
קו אמצע, דעת המבדלת בצע. 

חסד
)שמות, יח, כא( שנאי בצע. וכתיב  כסף. וכתיב 

)שופטים, ה, יט( בצע כסף לא לקחו.

מים. וזהו בצעי המים. עיין סנהדרין )צו, ע"א(.
חו"ג, ידים. וכתיב )זכריה, ד, ט( וידו תבצענה. 
ידו  יתר  וידכאני  אלוה  ויאל  ט(  ו,  )איוב,  וכתיב 
על  עליו  אמרו  ע"ב(  ז,  )חולין,  ואמרו  ויבצעני. 
שלו,  שאינה  פרוסה  בצע  לא  מימיו  רפב"י, 
מסעודת  נהנה  לא  דעתו  על  שעמד  ומיום 
הנ"ל,  ע"פ  בין המאמרים  והבן ההקשר  אביו. 
בצע,  שונאי  ע"א(  עח,  )יתרו,  זוה"ק  ועיין  ודו"ק. 

שית בידין בשרטוטיהון, עיי"ש. 

גבורה
זרוע,  בעלי  בחינת  זרוע,  ע"י  חמס,   – בצע 
ושורשו בשמאל )ובתיקון, זרוע עוזו(. וכתיב )ירמיהו, 
נג, יג( אמת בצעך. ופירש הרד"ק )שם( וז"ל, זרוע 
בחזקה  אחרים  מבצעת  שהיית  כלומר  בצעך, 

ובזרוע, עכ"ל. 
כפי  הכיתי  והנה  יג(  כב,  )יחזקאל,  כתיב  ולכך 
אל בצעך. ובפרטות נגלה הבציעה, באצבעות, 
א-בצע. ואמרו )ברכות, מז, ע"א( הבוצע הוא פושט 

ידו תחלה. 

תפארת
בצע לשון שלמות, תם. כ"כ בערוך )ערך פסע( 
וז"ל, בצע אמרתו, לשון כליה, והוא תמימות 
והשלמות, עכ"ל. וכתיב )איוב, כב, ג( ואם בצע כי 
תתם דרכיך. ובתיקון כתיב )איכה, ד, כב( תם עונך 

בת ציון, ר"ת בצע. 
ב,  )איכה,  וכתיב  תפארת.  מכח  וזהו  פשרה, 
יז( בצע אמרתו. ופירוש אחד זהו פשרה. עיין 
ויק"ר )ו, ה(. וכמ"ש )סנהדרין, ו, ע"ב( איזהו משפט 

שיש עמו שלום, הוי אומר הביצוע.
ואמרו )ילקו"ש, בשלח, רמא( א"ר עקיבא, בשעה 
שאמרו ישראל אז ישיר, לבש הקב"ה חלוק של 
שבתורה,  אז  כל  עליו  חקוקין  שהיו  תפארת 
וכיון שחטאו חזר וקרעו, שנאמר בצע אמרתו. 

נצח
ברך  ובוצע  ג(  י,  )תהלים,  וכתיב  רגלין.  נו"ה, 

נאץ ה'.
אדם  של  ממונו  ע"א(  קיט,  )פסחים,  ואמרו 
המעמידו על רגליו. וז"ל הרד"ק )ספר השורשים, 
רודפים  שאינם  בצע,  שנאי  ופירוש  בצע(  ערך 

והמעלה,  העושר  ואהבת  העולם  תאות  אחר 
וכן  וכו',  המון  קבוץ  ומרחיקין  שונאין  אלא 
אמרו )כתובות, קה, ע"ב( שנאי בצע, שהם שונאים 
ממון עצמם, ואם ממון עצמם שונאים כל שכן 

ממון חבריהם, עכ"ל, עיי"ש. 
של  רגליהם  מה  מפני  ע"א(  לא,  )שבת,  ואמרו 
בין  שדרין  מפני  וכו',  א"ל  רחבות,  אפרקים 

בצעי המים. 



אאלפך           מדור קבלה           חכמהנד

הוד
נו"ה, רגלין, פסיעה. וכתב בהפלאה שבערכין 
פסועי,  דפסע  אשי  רב  וז"ל,  פסע(  פ"א,  אות  )ערך 

והיינו שהפ"א והצד"י מתחלפין בבי"ת וסמ"ך, 
והוי כמו בצע אמרתו, לשון כליה, עכ"ל. 

ו, ע"ב( ר"מ  )סנהדרין,  י-ה, הוד. ואמרו  יהודה, 
יהודה,  כנגד  אלא  בוצע  נאמר  לא  אומר, 
שנאמר ויאמר יהוד אל אחיו מה בצע כי נהרג 
זה  הרי  יהודה  את  המברך  וכל  אחינו,  את 
ואמרו  ה'.  נאץ  ברך  ובצע  נאמר  וע"ז  מנאץ, 
)זוה"ק, בראשית, רנט, ע"א( יהודה עביד פלגא הצלה, 

אמר מה בצע ולא שביק למקטליה. וזהו בצע, 
חצי, ודו"ק.

יסוד
"יהודה"  ויאמר  כו(  לז,  )בראשית,  וכתיב  יוסף. 
)יוסף(  אחינו  את  נהרג  כי  בצע  מה  אחיו,  אל 
ליהודה  נשתלשל  כך  ומכח  דמו.  את  וכיסנו 
יד(  לח,  )שם,  כתיב  ובה  תמר,  של  מעשה  עצמו 
ותכס בצעיף, אותיות בצע-יף. וכתיב גבי יוסף 
)שם, מט, כב( בנות צעדה עלי שור, ר"ת בצע. וכן 

ויבך,  – אחיו  בנימין  צוארי  – על  ויפול  כתיב 
ובנימין – בכה על צואריו, ב' פעמים ר"ת בצע, 
והם בכו על החורבנות, כמ"ש חז"ל, בבחינת 

בצע אמרתו. 

מלכות
בצע, ר"ת צדקה בכל עת )תהלים, קו, ג(.

כתב הרד"ק )ספר השורשים, ערך בצע( וז"ל, שנא 
ארץ  יעמיד  במשפט  מלך  אמרו,  ועוד  בצע, 
וגו', אם דומה הדין למלך שאינו צריך לכלום 
ונגלה  בצע,  שנאי  והיינו  עכ"ל.  ארץ,  יעמיד 

במלך.
ועל שבת מלכתא אמרו )ברכות, לט, ע"ב( אמר 
שתי  כל  לבצוע  אדם  חייב  ובשבת  אבא,  ר' 

ככרות.
חלה. ועל חלה גזולה אמרו )ב"ק, צד, ע"א( שאין 

זה מברך אלא מנאץ, עיי"ש.
שונאי  ע"ב(  קכא,  ע',  תיקון  תיקונים,  )זוה"ק,  אמרו 
בצע, מסטרא דמלכות )ועיין תיקון ו'(. וז"ל הגר"א 
מלך,  ימלוך  לצדק  הן  צדק,  מדת  והוא  )שם( 

זכה למלוכה בשביל שאמר מה בצע,  ויהודה 

עכ"ל. ועיין ספד חסידים )סימן תק"ד(. ועיין זוהר 
חדש )סא, ע"ב(. וזוה"ק )בראשית, סה(.

נפש
יב( והיה כי יבצע ה'  י,  )ישעיה,  מעשה. וכתיב 

את כל מעשהו.
נפש רחבה היינו אוהבי בצע. עיין מהרש"א 

)שבת, לא, ע"א, חידושי אגדות(.

וכתיב )יחזקאל, כב, כז( לשפך דם לאבד נפשות 
למען בצע בצע. ומידה כנגד מידה כתיב )משלי, 
ט, יט( כן אורחות כל בצע בצע את נפש בעליו 

כי  חנף  תקות  מה  כי  ח(  כז,  )איוב,  וכתיב  יקח. 
יבצע כי ישל אלוה נפשו. ועיין מגלה עמוקות 

)נשא(. 

רוח
ר"ת  אמר,  אמרתו,  בצע  יז(  ב,  )איכה,  כתיב 
ובצע אמרתו ע"י שהרוח אינה  אש מים רוח, 
מחברם, ודו"ק. עיין ערך קטן אזן. ונגלה חוסר 
עפר  עולה  במילוי  בצע  עפר.  בכלי,  האחדות 

הארץ. 

נשמה
אמרו )ב"ק, קיט, ע"א( א"ר יוחנן, כל הגוזל את 
נשמתו  את  נוטל  כאילו  פרוטה,  שוה  חבירו 
ממנו, שנאמר )משלי, א, יט( כן ארחות כל בוצע 

בצע את נפש בעליו יקח, עיי"ש.
המדה  המידות,  )מאמר  מאמרות  עשרה  ועיין 

השמינית(. 

חיה
שלמה  בחשק  וכתב  יחיה.  מתנות  שונא 
)השורשים, אות ש', ערך נשא( וז"ל, מה שנותנין חנם 

בלא בצע ומחיר )נקרא( מתנה, עכ"ל.

יחידה
אשי,  ר'  אמר  ע"ב(  לט,  )ברכות,  ואמרו  יחיד. 
ובצע  תרתי  דנקיט  כהנא  לרב  ליה  חזינא 

"חדא". 



נה אאלפך           ערך בצע           חכמה

 מילון ערכים בקבלה 
בצע

כבר  בצע,  ושונאי  ע"א(  רל,  ח"ג,  )זוה"ק,  אמרו 
בנוי דשפחה  רב  ולא כערב  נש שמח בחלקו, 
בישא, דאינון כחויא דכל ארעא קדמיה, הה"ד 
)ישעיה, סה, כה( ונחש עפר לחמו, ודחיל למשבע 

מעפרא, דדחיל דתחסר ליה, והכי מארי בצע, 
)שם,  ואמרו  דעלמא.  ממון  מכל  שבעין  דלא 
שעתא.  לון  דדחקא  בצע,  שונאי  ע"א(  סח,  שם, 

ואמרו )שם( שונאי בצע, מסטרא דדבור, סמכא 
רביעאה דאדם הראשון דאתחבר באבהן, תלת 
שמיעה  בראייה  נשר,  שור  אריה  אינון  חיון 
ריחא, אדם בדבור. והוא בחינת מלכות, בחינת 
עפר, והבן. ואמרו )זוהר חדש, לא, ע"א( שונאי בצע, 
מסטרא דדוד, דאיהו רגלא רביעאה. והבן. וכן 
מסטרא  בצע,  שונאי  ע"ב(  קכא,  )תיקונים,  אמרו 
)שם, קכג, ע"ב( שונאי  דמלכות, דתמן ה'. ואמרו 
מלכות,  בחינת  והיינו  בעגולא.  שערא  בצע, 
עגולה. ואמרו )שם, קכה, ע"א( שונאי בצע, בגוון 
עיי"ש  כנודע.  אוכם,  מלכות,  בחינת  אוכם. 
דאיהי  עין  בבת  בצע,  שונאי  ע"ב(  קכו,  ע"ב;  )עא, 

אוכמא. ועיי"ש )קכט, ע"א(, ודו"ק. ועיין שם )קלו, 
בחינת  והיינו  עצב,  אותיות  בצע  ולכך  ע"א(. 

מלכות – עפר – עצבות, כנודע. ולכך מקללת 
שעליו  הלחם,  את  תאכלנה,  בעצבון  נחש 

"בוצע", ודו"ק.

בצע  כד  ודאי  ע"א(  רמה,  ח"ג,  )זוה"ק,  ואמרו 
בעה"ב, ובצע לאינון מארי סעודתא, לא לכלהו 
בוצעין  אלין  אורח  דלאו  חדא  שעורא  משער 
לבצוע בשוה, דלזמנין יהיב לדא כביצה ולדא 

סעודה,  אכילת  שיעור  לעולם  והיינו  כזית. 
לשון  פרס,  ונראה  פרס.  לגולגולת,  עומר 
רק  שלא  והבן  משאנץ,  הר"ש  כמ"ש  פרוסה, 
דרכו של עני בפרוסה, כמ"ש בפסחים, אלא אף 
כל סעודה, שיעורה אכילת פרס, לשון פרוסה, 
דייקא, כי כל אכילה השתא בחינת עני, משום 
עפר אתה, ושורש אכילה של נחש, בוצע בצע, 

היפך שמח בחלקו, כנ"ל.

)זוה"ק,  ואמרו  בידו.  שנוטל  הבצע  ועיקר 
ח"ב, עח, ע"א( שונאי בצע – בידין, בשרטוטיהון. 

דייקא אלו שונאי בצע ביד. דוד גימט' יד.

וכתב הגר"א )תיקון ע, ד"ה פתח וכו', אנשי חיל( וז"ל, 
לצדק  הן  הצדק,  והוא מדת  וכו',  בצע  שונאי 
ימלך מלך, ויהודה זכה למלוכה בשביל שאמר 
עוד  ועיין  דוד.  יצא  וממנו  עכ"ל.  בצע,  מה 
ואיהו  וד"ה  י',  )שם, ד"ה שונאי בצע מסטרא דאת  בדבריו 
וראה  וז"ל,  הקנה,  בספר  וכתב  ובמשקל(.  במדה 

בצע  במלת  לאחיו  יהודה  שאמר  סוד  אתה 
כשאמר מה בצע, כלומר לא יועיל לנו התפלות 
שתקנו לנו אבותינו והם בקר – צהרים – ערב 
)ר"ת בצע( להנצל מהסיבוב אם נהרוג את אחינו, 

עכ"ל. והיינו דוד – מלכות, מקבל ג' קוים של 
בצע, ימין – שמאל – אמצע, והבן. 

ג'  הן  וז"ל,  בצע,  ערך  יעקב,  בקהלת  וכתב 
והיו  ויעקב,  יצחק  אותיות שניות של אברהם 

חקוקים על רגל ראובן, עכ"ל. 





מדור

ארמית
 מילון ערכים בארמית

 בצע – פשק – פסע - בצעא





נט אאלפך           ערך בצע           חכמה

 מילון ערכים ארמית 
בצע – פשק – פסע - בצעא

כתב בערוך )ערך בצע( וז"ל, )סנהדרין, ו( אי זהו 
הביצוע,  אומר  הוי  "שלום",  משפט שיש עמו 
בצע אמרתו וכו'. א"ב, פירוש פשרה בין בעלי 
עכ"ל.  התביעה,  דמי  נחלקים  בה  כי  דינים, 
היא  והפשרה  "חיתוך",  לשון  שהוא  והיינו 
אולם  חותך.  בוצע,  מלשון  באמצע,  חיתוך 
ופעמים  וכד',  באמצע  או  בצד  לחתוך  אפשר 
וז"ל,  )שם(  בערוך  כמ"ש  חלקים,  לכמה  חותך 
המוציא  ברכת  אחר  שלימה  פת  נחלק  א"ב, 
כמה  בין  בפשרה  וכן  עכ"ל.  למסובים,  ליתן 

שותפים או כמה יורשים וכד'. 

ומעין כך כתב עוד בערוך )שם( וז"ל, )שבועות, 
בהר  היו  בצעים  שני  אומר,  שאול  אבא  טז( 
במסכת  א"ב,  והתחתונה.  העליונה  המשחה, 
המים  בצע  בין  כך  ביבשה  מה  צו,  סנהדרין 
ואגמים,  פלגים  פירוש  וכמה,  כמה  אחת  על 
עכ"ל. והיינו כנ"ל, פלגים, לשון חלוקה, והבן. 
בצעי  פירושו  וז"ל,  פשק(  )ערך  בערוך  כתב  וכן 
אחד,  מענין  ובצע  פסק  עברי  ובלשון  המים, 

פוסק שפתיו, בצע אמרתו, עכ"ל.

ע"ב(  כג,  ב"ק,  בר"ח,  וכן  פסע,  )ערך  בערוך  וכתב 
וז"ל, רב אשי דפסע פסועי, פירוש, כגון בצע 
מקום שנתחככה בהן שברה האבנים ושחקתן 
וכילתם,  ודרסתם  טינפתם  בדריסה,  והפירות 
תמימות  והוא  כליה,  לשון  אמרתו,  בצע  כגון 

והשלמות, עכ"ל.

 – בצעא  וז"ל,  ע"ב(  קיא,  )חולין,  רש"י  וכתב 
בצעא,  נקראת  שקערה  ונראה  עכ"ל.  קערה, 
וכד',  אוכל  ריבוי  יש  בקערה  כי  בצע,  מלשון 
והדרך שמה שנמצא בתוכה אינו ניתן לאחד, 
או בבת אחת, אלא נחלק וניתן בכמה נתינות, 
או לכמה אנשים וכד', וע"ש כן נקראת בצעא, 

לשון חלוקה.

עוד כתב הר"ש משאנץ )מקואות, פ"ז, מ"ז( וז"ל, 
בבוץ,  טובע  בו  שהיורד  בצעים,  )מי(  במקום 
עכ"ל. ונראה בצעים, הן מלשון בוץ, וכן מלשון 
בצע כנ"ל שהמים נחלקים, והן מלשון תועלת, 
כי אין תועלת לירד לשם, כי טובע בבוץ, ועוד 
כי כל ממון היורד לשם, נבלע וקשה להוציאו, 
ממון.  כגוזל  בצע,  כבוצע  נראה  זה  ומקום 
ועוד, בצע אותיות עצב, כי הנכנס למי בצעים, 
יסוד  כבדות  גילוי  וכן  כפשוטו,  עצב  נעשה 

העפר ושוקע בתוכו, והבן.




