
קונטרס

בלבבי משכן אבנה

אוצר האותיות

תורה לשמה

לא מוגה כלל

ערך בצלערך בצל



© כל הזכויות שמורות

מידי שבוע יוצא לאור קונטרס 
'אאלפך חכמה',

 שכל שבוע עוסק בתיבה אחרת.
 המעוניין להצטרף לרשימת התפוצה 

ישלח בקשה במייל:
bilvavi231@gmail.com

נשמח לקבל הערות והארות, 
וכן תוספות קצרות על 

הקונטרס, על מנת לתקן 
ולהוסיף במהדורה הבאה 

בע"ה.
כמו כן, המעוניין לסייע להגיה 
את הקונטרס כל שבוע לפני 

צאתו, יפנה למערכת.

 להאזנה לשיעור 
 בקול הלשון

073-295-1245 ישראל
USA 605-313-6660

  ומקישים: כוכביןת ]*[
  סולמית ]#[ -<

   ]מספר שיעור[ -<
סולמית ]#[

ללקיחת חלק בהוצאות 
הגדולות של הדפסת הספרים 
לזיכוי הרבים, ניתן ליצור קשר 

 עם מערכת 
 'בלבבי משכן אבנה'

 טלפון: 052.763.8588
 ת.ד. 34192 ירושלים 9134100
bilvavi231@gmail.com



עבודה                               
בלבביפדיה עבודת ה' בצל������������������������������������������������������������������������������ ז

מחשבה
יט בלבביפדיה מחשבה בצל�����������������������������������������������������������������������������������
���������������������������������������������������������������������������������������������לא סוגיות במחשבה בצל

רל”א שערים
�����������������������������������������������������������������������������������������������לה צירוף  ב-צ / ב-ל / צ-ל

קבלה
����������������������������������������������������������������������������������������� מא בלבביפדיה קבלה בצל
מו ������������������������������������������������������������������������������������� מילון ערכים בקבלה בצל

ארמית
 מילון ערכים בארמית בצל – בלפסין -בצלצול - 

��������������������������������������מח                                      רכפה – שמרקע - בצלול

ערך בצל

 תוכן העניינים
“בא אל התיבה” 





מדור

עבודה
 בלבביפדיה עבודת ה'

בצל





ז אאלפך           ערך בצל           חכמה

 בלבביפדיה עבודת ה'
בצל

א	 ששם הרמב"ם כותב זאת ביחס לתורה – זה לשון הרמב"ם שם )פיה"מ לסנהדרין פרק חלק, היסוד השמיני(: "וזה שאומר שכמו 

אלה הפסוקים כו' ספרם משה מדעתו הנה הוא אצל חכמינו ונביאנו כופר כו' לפי שחשב שיש בתורה לב וקליפה".
ב	 עד שבאופן הרחב והגמור זה הופך להיות חושך, ]וכפי שיתבאר לקמן[.

מוזכר  והוא  הארץ,  מפירות  אחד   – בצל 
בפסוק ביחס שבני ישראל אמרו במדבר )במדבר 
יא, ה( "זכרנו את הדגה אשר נאכל במצרים וגו' 

ואת הבצלים".

ומה שהבצל נקרא בצל טעם הדבר, ראשית 
משום שצבעו הוא צהוב שהוא צבע המבצבץ 

שזהו האותיות ב'-צ' שבבצל.

‘לב’ שב’בצל’ – ה’תוך’ שבבחינת 
אור, וה’צל’ שב’בצל’ – הסרת האור 
ע”י הקליפות שעי”כ מתגלה ה’ב-צ’ 

שב’בצל’ – אור המבצבץ
אבל בעומק יותר, המילה בצל היא נוטריקון 
בי"ג  הרמב"ם  לשון  משקל  על  והיינו  לב-צל 
'קליפה'א.  לעומת  שהוא  'לב'  שיש  עיקרים 
כלומר – המהות של הבצל מתגלה בו בהיותו 
מורכב מהלב – התוך, ה'אוכל' והפרי שבבצל, 
זה  גבי  על  זה  שנמצאות  שבו  ומהקליפות 

ומכסים על הבצל.

לצייר  באים  הם  שכאשר  מצאנו  וברבותינו 
מגדירים  הם  הבריאה,  למציאות  כללי  ציור 
בצל,  של  כצורה  היא  כולה  הבריאה  שכל 
הבריאה  של  התוך-הפנימיות  את  שיש  והיינו 
גבי  על  כמו קליפה  היא  ומדרגה  וכל מדרגה 
הבריאה  צורת  כלומר,  לה,  שקדמה  המדרגה 
יתברך  אורו  גנוז  שב'תוך'  כזה  באופן  היא 
שמו, ועל גבי האור הגנוז בתוכו ישנם כיסויים 
והעלמות, דברים שמעלימים את מה שנמצא 
על  שמעלימים  הללו  והכיסויים  בתוכו, 
קליפות  של  בהבחנה  הם  בתוכו,  נמצא  מה 

הנמצאים בבצל.

נוטריקון  מה שהוזכר לעיל שבצל הוא  וזה 
לב-צל, ומונח כאן הגדרה של הבצל – שהוא 
מורכב מהלב שזה התוך-הפרי, ומצל שעניינו 
שעי"כ  ההארה,  מקור  על  שמסתיר  דבר  הוא 
נעשית החשכה מסויימתב וזה כדוגמת הארת 
אף  על  צל  שכשישנו  ביום,  שמאירה  החמה 
שמקום הצל אינו הופך להיות חושך, אך ישנו 
ערך  ולפי  החמה,  הארת  את  שמסתיר  דבר 
נוצרת  כך  המסתיר,  הדבר  של  ההסתרה  כח 
מציאות  היא  שתולדתה  הסתרה  של  מציאות 

הצל.

מורכב  הבצל  שהוזכר,  כמו  בעומק  וא"כ 
את  ישנם  תוך  אותו  גבי  ועל  שבו  מהתוך 
הקליפות המכסות, שמחד הם מכסות את מה 
בצל  נקרא  הוא  מאידך  אבל  בפנים,  שנמצא 
המבצבץ  דבר  מלשון  הבץ  שורש  בו  שמונח 
אותם  שדייקא  משום  והיינו  שהוזכר,  כפי 
גלדים של הבצל מגלים את מה שנמצא בפנים 
כיון שהם לא קליפות שמסתירות אותו לגמרי 
כהסתרה מוחלטת אלא רק כהסתרה חלקית, 
קליפה  כעין  הוא  הבצל  של  וגלד  גלד  וכל 

נוספת שנעשית על ידו הסתרה יתירה.

שההסתרה  כזה  באופן   – להבין  ונתבונן 
הב'-צל  שמתגלה  הרי  מוחלטת  הסתרה  היא 
כלומר, ב' פעמים ק"כ שבגימטריא צל שעולה 
עמלק, והיינו שהמהות של עמלק היא הסתרה 

מוחלטת של מה שנמצא בתוך ובפנימיות.



אאלפך           מדור עבודה           חכמהח

מהות ה’צל’ דתיקון – מדרגת הצל – 
צלם שהיא הממוצע בין אור הנשמה 

לבין חושך הגוף
וביתר הרחבה – ישנם שני מושגים בתפיסת 
באדם  רבותינו,  בדברי  כמבואר  שהרי  צל, 
שמורכב מנשמה וגוף, בכללות הנשמה נכנסת 
לתוך גופו של האדם, אבל אליבא דאמת, לרוב 
תוקף ההארה שהנשמה מאירה, אי אפשר לה 
אלא  ועכור  חשוך  שהוא  הגוף  לתוך  להיכנס 
היא  שאם  כיון  ההארה,  את  המסתיר  כח  ע"י 
תכנס לגוף ללא כח שמסתיר – ולא קימעא – 
בזיכוך  יזדכך  את הארת הנשמה, הרי שהגוף 
גמור וממילא תתבטל ממנו מציאות הבחירה, 
- ובאמת זה מה שיהיה לעתיד לבוא בתחיית 
המתים שהנשמה תחזור ותיכנס לגוף, ואז היא 
זך  יותר  יעשה  הגוף  ועי"כ  רב  בתוקף  תאיר 
ויותר זך ומכח כך ישנם לכל המדרגות שיהיו 

לעתיד לבוא כמו שהאריכו רבותינו.

אבל כאן בעולם דידן שרצון הבורא יתברך 
באופן  גוף  בתוך  נשמה  לאדם  שתהיה  שמו 
שיהיה שייך בחירה, וזאת לא יתכן אלא באופן 
בשיעור  אלא  טובא  יחלשו  לא  הגוף  שכוחות 
לרע,  טוב  בין  הבחירה  את  המאפשר  הראוי 
יתברך  הבורא  של  חכמתו  חקקה  זה,  לצורך 
שמו שהנשמה הנכנסת בתוך גופו של האדם, 
לא תיכנס כפשוטו ממש לתוך הגוף, אלא היא 
את  מה  במידת  שמסתיר  לבוש  דרך  תיכנס 
הנשמה, ועי"כ, כאשר הנשמה נכנסת אל תוך 
אלא  הארתה  בתוקף  מאירה  אינה  היא  הגוף, 
הגוף יכול לקבל את אותה הארה באופן שהוא 

אינו מתבטל מתכונות הגוף שבו.

הוא  הנשמה  את  והמלביש  המסתיר  והכח 
שמורכב  צלם  כידוע  רבותינו  בלשון  הנקרא 
את  יש   – ברורה  ובלשון  צל-מ',  מהאותיות 
עצם הנשמה שבמהותה היא אור, יש את הגוף 
שהוא מציאות של חושך – וכפי שהוזכר לעיל 
לאור,  מוחלטת  הסתרה  של  תוקף  שכשיש 
מה  שזה  חושך,  של  למציאות  נהפך  המקום 

שמתגלה בגוף.

ויש את הממוצע בן האור לחושך שהוא הוא 
הצלם.

שני  ישנם  רבותינו  שהרחיבו  כמו  ובדקות 
צלמים, הצ' שבצלם זו מדרגה אחת של צלם 

והל' שבצלם זו מדרגה נוספת של צלם.

היא  כוללת  כהגדרה   – שבצלם  מ'  והאות 
הצ'  מדרגה שלישית של צלם לאחר מדרגות 
והל', אבל בהגדרה יותר מדוקדקת, הצ' והל' 
כלומר  ממוצע,  מלשון  הוא  והמ'  צלמים  הם 
לבין  הנשמה  של  האור  בין  ממוצעת  היא 

הלבוש של הנשמה שנקרא צלם.

המדרגות  סדר  את  לסדר  כשנבוא  כן,  ואם 
מלעילא לתתא – הנשמה היא אור.

שבצלם  המ'  זהו  לצלם  האור  בין  הממוצע 
שהיא מלשון ממוצע, אמצע.

בבחינת  שבצלם  והל'  הצ'  הם  מכך  למטה 
צל.

ולמטה מכך מדרגת הגוף שהוא חושך גמור.

זה צורת האדם.

ובעומק, זה לא רק צורת אדם אלא כך היא 
צורת כלל הבריאה אלא שהגילוי של זה בפועל 
גמור מתגלה באדם, שכאשר הקב"ה ברא את 
האדם, - הוא ברא אותו עם נשמה, - הוא ברא 
אותו בצלם בחינת ממוצע – הוא ברא אותו עם 
צ' ול' בבחינת צל, והוא ברא לו את הגוף. זהו 

הצורת אדם השלימה משורש יצירת האדם.

מת  שהאדם  שבשעה  רבותינו  וכדברי 
הנשמה  של  הפירוד   – מהגוף  נפרדת  הנשמה 
מהגוף חל על השורש של מה שחיבר ביניהם, 
ביניהם  שחיבר  מה  ששורש  שנתבאר  וכיון 
זהו הצ'-ל' ובהרחבה יותר הצ'-ל'-מ' בבחינת 
יז(  ב,  )שה"ש  נאמר בלשון הפסוק  זה  על  צלם, 
נסתלקו  שהצללים  כלומר  הצללים",  "ונסו 
נסתלק  שכאשר  והיינו  הצל,  הסתלק  כאשר 
לגוף,  הנשמה  בין  הממוצע  נסתלק  הצל, 
של  המציאות  חלה  ועי"כ  לחושך,  האור  בין 
"חשכו האורות" )קהלת יב, ג( שזה הגדרת מיתה 



ט אאלפך           ערך בצל           חכמה

זהו   - הזהג  הפסוק  את  חז"ל  שדורשים  כמו 
חיבור הנשמה וגוף שבצורת האדם שבו וכפי 
של  ההסתלקות  צורת  אופן  גם  זהו  שנתבאר, 

הנשמה מהגוף.

זוהי התפיסה של מדרגת הצלם העליונה.

לתתא  מלעילא  משתלשל  כשזה  כך  ומצד 
למדרגת הצל, הרי שהצל גופא הוא זה שנותן 
את האפשרות שתהיה הארה, והרי הוגדר לעיל 
שהב'-צ' שבבצל זה מה שיש בו את האפשרות 
בצ-צל,  בצל הוא נוטריקון  לבצבץ, ומצד כך 
כלומר – לולא שהיה את הצל הרי שהיה תוקף 
אין  כך  מכח  צל,  שיש  וע"י  הארה,  של  גמור 
את תוקף ההארה אלא האור רק מבצבץ, - זהו 

מדרגת בצל דתיקון.

ועל המדרגה הזו נאמר בלשון הפסוק )שה"ש 
ב, ג( "בצלו חמדתי וישבתי ופריו מתוק לחכי" 

זהו הבצל  שבערכין דידן ה'פריו מתוך לחכי' 
כיון שהפרי שבו מתגלה בעיקר במדרגת הצל 
הבצל  זהו  וישבתי'  חמדתי  'בצלו  בבחינת 
שבאותיות צל שבו מתגלה תוקף התיקון של 
להתקבל  יכולה  העליונה  שההארה  כיון  הצל 
כפי  הצל  של  הממוצע  דרך  רק  התחתון  ע"י 

שנתבאר, זהו ה"פריו מתוק לחכי".

מהות ה’צל’ דקלקול – הנגיעה 
בממוצע שבין האור לחושך והפיכתו 
לחושך מוחלט בבחינת פעמיים ‘צל’ 

שבגימטריא עמלק
יוצר  הצל  המטבע,  של  השני  מהצד  אבל 
בלשון  כידוע  שזהו  הסתרה  של  מציאות 
עבודה-זרהד  של  דקלקול  צלמים  רבותינו 
שהם היפך הצל-צלם דתיקון, - 'זה לעומת זה 
עשה האלקים', כנגד הצלם דתיקון שנתבאר, 
זרה  דעבודה  דקלקול  צלם  של  מציאות  יש 
שהגדרתו היא – צלם מתתא לעילא, כלומר – 
צלם דתיקון, תכליתו הוא בכדי שהאור העליון 
יוכל להיכנס למקום החשוך התחתון שלצורך 

ג	 ]עי' שבת קנא, ב, קנ"ב, א[.

ד	 כפי שמבואר בהרחבה בסוגיות בעבודה-זרה ]ואחד מהפרקים במס' עבודה-זרה נקרא 'כל הצלמים'[.

שמצמצם  הצלם  של  הממוצע  נצרך  כך 
ניצוצין  למדרגת  אור  ממדרגת  האור  את 

המבצבצים כפי שנתבאר.

בצלם  להיפך  מתגלה  כך  לעומת  אבל 
מוחלט,  הסתרה  להסתיר  שבא  צל  דקלקול 
הדברים,  בראשית  שהוזכר  כפי  כך  ומצד 
ב'-צל  הוא  בצל  המילה  אחד מהצירופים של 
א"כ  וזה  עמלק,  בגימטריא  זה  צל  שפעמיים 
שאינם  זרה  דעבודה  הצלמים  של  השורש 
צמצום ההארה בכדי שההארה תהיה בשיעור 
ההארה  צמצום  אלא  לקבלה,  יוכל  שהמקבל 
היא עד כדי מציאות של הסתרה מוחלטת של 

חושך.

הרי הוא שורש כל מציאות הע"ז,  והחושך, 
כביכול הוא יתברך שמו שהוא 'אור אין סוף', 
כולו אור, והעבודה זרה שחס ושלום באה 'זה 
היפך  החושך,  את  מעמידה  היא  זה',  לעומת 

ממציאות האור.

מציאותה  שכל  שהעבודה-זרה  האופן  ואיך 
ע"י   – האור?  מציאות  את  מסתירה  חושך, 
שהיא נוגעת בממוצע בין האור לחושך, ששם 
מחד יש אור, אבל מאידך זהו אור שאינו גמור 
– ושם היא מחזקת את הצל ומעמידה על ידו 
את תוקף ההסתרה, ומכח כך נעשית הסתרה 

גמורה של חושך.

וזהו א"כ ה'זה לעומת זה' שבמציאות הצל-
הצלם.

אומרים  ישראל  שבני  מה  בעומק,  ולפי"ז 
אכלו  זוכרים את הבצלים שהם  במדבר שהם 
במצרים כמו שמבואר בקרא שהוזכר לעיל – 
הרי  רבותינו  בדברי  ע"ז  השאלה  ידועה  והרי 
כל מה שבני ישראל רצו לטעום, הם היו יכולים 
לטעום במן זולת ה' דברים כמו שאומרת הגמ' 
את  "זכרנו  טענתם  מהי  וא"כ  א(,  )עה,  ביומא 

הדגה אשר נאכל במצרים" וגו'.



אאלפך           מדור עבודה           חכמהי

עומק ה’לי יאורי’ דפרעה – הסתרת 
ה’יהי אור’ שב’יאור’ והפיכתו לחושך

ונתבונן להבין לעניינא דידן ביחס לבצלים – 
יש הבדל עצמי בין טעם הבצל שהיה במצרים 
במןה,  לטעום  יכולים  שהיו  הבצל  טעם  לבין 
שנתבארו  התפיסות  בשתי  תלוי  זה  כלומר, 
זהו  במצרים  שהיה  הבצל   - הבצל,  במדרגת 
היאור  על  אומר  פרעה  שהרי  דקלקול  בצל 
שבזה  ג(  כט,  )יחזקאל  עשיתיני"  ואני  יאורי  "לי 
הוא בא לגלות מציאות של הסתרה על האור 
נקרא  שהיאור  ברמב"ן  מבואר  שהרי  העליון, 
נהר  וכך  ג(  א,  )בראשית  אור'  'יהי  מלשון  אור 
נקרא נהר מלשון נהורא שמשמעותו בארמית 
במצרים  שהיה  היאור  שורש  וא"כ  אור,  היא 
מכח  אבל  האור,  במדרגת  הוא  התיקון  מצד 
 – החושך  ביאור  מתגלה  דמצרים  הקלקול 

היפך ממדרגת האור.

 – שביאור?  החושך  מציאות  מתגלה  והיכן 
הרי חז"ל דורשים על פרעה שאמר "לי יאורי 
טו  ז,  )שמות  בו  שנאמר  שמה  עשיתיני"  ואני 
וברש"י שם( "הנה יוצא המימה" היינו שהוא היה 

הולך לעשות את צרכיו ביאור על מנת שיחשבו 
שהוא אלוה, וכמובן – הרי ישנם הרבה דרכים 
לפרעה איך להסתיר את עשיית צרכיו, ומדוע 
לתוך  הליכה  ע"י  דוקא  היתה  ההסתרה  אופן 

היאור לעשיית צרכיו.

מעמיד  פרעה   – שברור  כמו  הדבר  וביאור 
את עצמו ח"ו כ'זה לעומת זה' לעומת מציאות 
הבורא, וכמו שהבוית"ש כולו הארה, כך הוא 
גם מעמיד את עצמו ב'לי יאורי ]=יהי אור[ ואני 
עשיתי', והיינו שבשביל להעלים את מציאות 
האור של הבורא יתברך שמו, הוא יוצא המימה 
ושם הוא הופך את היאור למקום של הסתר, 
במה שהוא מסתיר את עצמו לעשות שם את 
המעשה החשוך ביותר של האדם שזה עשיית 

ה	 ]עיי"ש בגמ' ביומא: "חד אמר כו' טעם ה' מינין הללו ]שאחד מהם הוא הבצלים[ לא טעמו בו וחד אמר טעם כל המינין טעמו 

טעמן וממשן, והללו טעמן ולא ממשן"[.
ו	 וכפי שיתבאר לקמן.

צרכיו. כלומר – היפך מדרגת אורו יתברך שמו 
אור"  ויהי  אור  יהי  אלקים  ב"ויאמר  שהתגלה 
'ויהי אור  כמו שאומרים רבותינו שע"ז נאמר 
– אור שהיה כבר' שזהו אור שנמשך מהבורא 
של  מציאותו  עומדת  כך  כנגד  שמו,  יתברך 
פרעה שב'הנה יוצא המימה' הוא מגלה שמימי 
היאור אינם מים ששורשם ב'יהי אור' דתיקון, 
חושך,  של  כמציאות  שמשמשים  מים  אלא 

כמקום של הסתרה לעשיית צרכיו.

במצרים  שנמצא  הזה  מהיאור  ובעומק 
צומחת מדרגת הבצלים דקלקולו.

החושך המתגלה במכת דם בבחינת 
אדום שלקה ונעשה שחור

וכמובן שורש הדבר כפי שנתבאר במקומות 
מכה  היא  שביסודה  דם  במכת  הוא  אחרים 
היאור,  את  שמכים  ביאור  בתחילה  שהיתה 
מים  היו  היאור  של  המים  שבתחילה  והיינו 
זכים וצלולים בבחינת מים ששורשם באור כמו 

שאומרים רבותינו, שמכח כך הם זכים.

וכשמכים את היאור והוא הופך להיות דם, 
שביאור,  האור  את  עי"כ  שמחשיכים  היינו 
והרי שמלבד מה שכפשוטו מכת דם היא במה 
כמבואר  מים  לשתות  יכולים  לא  שמצרים 
לשתות  מצרים  יכלו  "ולא  כא(   ,? )שמות  בקרא 
המכה  של  הפנימי  השורש  היאור",  מן  מים 
במכת דם, הוא במה שהמכה הופכת את המים 
שביאור שהם משורש של 'יהי אור', למציאות 
חשוכה שזה מציאות האדמימיות שחלה במים.

ויתר על כן שהרי מבואר בגמ' בנדה )יט, א( 
אלא  הוא,  אדום  שחור,  "האי  שחור  דם  לגבי 
היינו  דם  מכת  כפשוטו  אם  ולפי"ז,  שלקה" 
אדום,  לדם  המים  את  להפוך  היתה  שהמכה 
בעומק אחד מהעשרה מלקות שהקב"ה הלקה 
 – כלומר  ובעומק  דם  מכת  היה  מצרים  את 



יא אאלפך           ערך בצל           חכמה

שהיה  הדם  וא"כ,  עצמו,  הדם  של  הלקאה 
אדום  אלא  אדום  היה  לא  צבעו  במצרים, 
שלקה שהוא שחור, והרי שהיאור הפך להיות 
כולו חושך, וכפי שנתבאר, שורשו הוא ב"הנה 
יוצא המימה", במה שפרעה יוצא ליאור לפנות 
בוקר שזה מעשה הסתרה בבחינת חושך, ומזה 
משתלשל שלאחר מכן היאור כולו הופך להיות 

שחור בתפיסה של חושך.

עומק החושך שהתגלה במכת חושך 
ובמכת בכורות ממהות החושך 

המתגלה בפרעה, והאור המתגלה 
לעומת זה, לישראל

שמכחם  המכות  באחרית  מתגלה  כן  וכמו 
בני ישראל יצאו ממצרים, במכת חושך ובמכת 
היינו שהקב"ה  חושך  מכת  וכפשוטו  בכורות, 
הביא חושך, שהרי במעשה ניסים הקב"ה יכול 
החושך  ממהות  בעומק  אבל  הכל,  לעשות 
יאורי  "לי  המתגלה בפרעה עצמו שהוא אמר 
ואני עשיתיני" והוא מעמיד את היאור במקום 
של חושך בכדי להסתיר את אורו יתברך שמו, 

אור אין סוף – משם באה מכת חושךז.

וכמו"כ זה מתגלה במכת בכורות, שהרי גדר 
מכת בכורות היא מכה ב'ראשית' כדברי חז"ל 
)בו' ברש"י שמות יב, ל( שכל מי שהיה ה'ראשית', 

הגדול בבית, הוא מת.

ובעומק כלומר, הנידון שהיה במכת בכורות 
הוא – מי ה'ראשית', האם הראשית זה כביכול 
'בכור  זהו  ה'ראשית'  שח"ו  או  ית"ש,  הבורא 
פרעה היושב על כסאו' שזהו הראשית דקלקול 
שעומד ב'לעומת זה', ולכן המכה היתה דייקא 
וכמו  החושך  תוקף  זמן  שהוא  לילה  בחצות 
במכת  שהתגלה  מה  שמעין  חז"ל  שאומרים 
חושך 'ולכל בני ישראל היה אור במושבותם' 
בעם  התגלה  בכורות  במכת  כך  כג(,  י,  )שמות 

ז	 ולכן היה במכת חושך שורש למיתה שהרשעים מתו בשלושת ימי אפילה כמו שאומרים חז"ל )הובא ברש"י שמות י, כב( שהרי 

נתבאר שגדר מיתה הוא ע"י הסתלקות הצל שמשמש כממוצע בין אור הנשמה לחושך הגוף ונוצר בחינה של 'חשכו המאורות' 
שזה הגדרת מיתה.

יב(  קלט,  )תהלים  יאיר"  כיום  "לילה  ישראל 
והיפך החושך דקלקול שהתגלה ביאור, נעשה 

לישראל 'לילה כיום יאיר'.

שהיו  במכות  שמתגלה  החושך  שורש  זהו 
במצרים, - ועל המדרגה השפילה הזו אומרים 
שהם  הבצלים  את  זוכרים  שהם  ישראל  בני 
לשוב  מבקשים  כשהם  כלומר  במצרים,  אכלו 
לצד  לשוב  מבקשים  שהם  היינו  למצרים, 
דקלקול  הצל  בבחינת  שבמצרים  דקלקול 
למציאות  גמורה  הסתרה  שמעמיד  שבבצל 

האור.

לבני  התגלה  במצרים  שהיתה  בגאולה 
הוא  ששורשו  יאיר"  כיום  ה"לילה  ישראל 
מצרים"  בתוך  יוצא  "אני  של  ההארה  בתוקף 
)שמות יא, ד( אבל היפך כך מתגלה כאן כשבני 

מצרים  של  לבצלים  לשוב  רוצים  ח"ו  ישראל 
שנמצא  דקלקול  החושך  למדרגת  דהיינו 
לחזור  רוצים  שהם  היינו  ובעומק  במצרים, 
במצרים  שהיתה  ההחשכה  נקודת  לדקות 
משורש פרעה שאמר 'לי יאורי ואני עשיתיני' 

כמו שנתבאר.

עומק החושך המתגלה בכבידות לבו 
של פרעה – ‘לב אבן’ לעומת אור 

השכינה המתגלה ב’לב בשר’ של בני 
ישראל – גילוי של רַכּוּת

בבצל  הדברים,  בראשית  שנתבאר  וכפי 
התיקון  מצד  זה’  לעומת  ה’זה  גם  מתגלה 
דרך  דווקא  מתגלה  העליונה  ההארה  שתוקף 

הצל דתיקון.

ביחס ל’לב’ שב’בצל’, בפרטות – הרי משורש 
צד הקלקול של פרעה מתגלה שה’ מקשה את 
לב פרעה ומכביד את לבו, ולעניינא דידן מה 
שהקב”ה מקשה ומכביד את לבו היינו שהוא 
מצד   – כלומר  חשוך,  להיות  לבו  את  הופך 



אאלפך           מדור עבודה           חכמהיב

)שמות  נאמר  ישראל  בני  של  התיקון  מדרגת 
חז”ל  שאומרים  וכמו  בתוכם”  “ושכנתי  ח(  כה, 

ש’בתוכם’ היינו בתוך לבו של כל אחד ואחד, 
שגם  לי”  אור  ה’  בחושך  אשב  “כי  כך  ומצד 
בלב  ששוכן  הקב”ה  בחושך,  נמצא  כשהאדם 
של האדם מאיר את לבו, והדוגמא השורשית 
ששם  הקדשים  קדשי  בבית  זהו  לכך  ביותר 
מתגלה השראת השכינה במדרגת מקום, ושם 
המקום היה מקום חשוך, ודייקא על מקום בית 
“כי אשב בחושך  קדשי הקדשים נאמר בקרא 
השכינה[  השראת  מקום  שורש  שהוא  הקדשים  קדש  ]=בבית 

האור  זולת  אור  שם  אין  כלומר,  לי”  אור  ה’ 
השורשי האמיתי הנקי שזהו ה”ה’ אור לי”.

ומעין כך מתגלה בהשראת השכינה ששורה 
אצל לבו של כל אדם ואדם – “ושכנתי בתוכם, 
יוצרת  ההשראה   – ואחד”  אחד  כל  של  בלבו 
הפנימי  העומק  זהו  הארה,  של  מציאות  בלב 
של מדרגת הגילוי של ה’אנכי’ ששוכן יחד עם 
גילוי  יש  שוכן,  שהוא  שבמקום   – ישראל  בני 

של אור.

פרעה  של  מציאותו  עומדת  זה  ומכנגד 
דקלקול,  הבצל  מדרגת  מתגלה  שאצלו 
שהלב  בהבחנה  אבל  לב-צל,  של  נוטריקון 
כולו הוא במדרגת הצל, ההחשכה של הלב. זה 
העומק של קשיות הלב וכבידות הלב המתגלה 
מתגלה  בשר'  'לב  כשמתגלה   - פרעה,  אצל 
רכּוּת שזה הבחינה של אור, אבל כשה'לב בשר' 
אבן', מתגלה בלב הכבידות  'לב  הופך להיות 
שהיא מציאות חשוכה, זוהי מדרגת לב דפרעה 
כמו  דקלקול  הבצל  מדרגת  מכח  שמתגלה 

שנתבאר.

ה'לב-צל'  מתגלה  זה',  לעומת  ב'זה  אבל 
ובמקום  בכלל  המקדש  בית  במקום  דתיקון 
השכינה  השראת  מקום  שהוא  בפרט  המשכן 
שנבנה ע"י בצלאל כמו שדורשים חז"ל כידוע 
)גמ' ברכות נה, א( שבצלאל זה נוטריקון "בְּצֵל-אל 

אותיות  הוא  בצלאל  דידן,  ולעניינא  היית", 
דתיקון,  הבצל  של  השורש  שזהו  בָּצָל-א-ל 

ח	 כמו שדורשים חז"ל על הפסוק "ויעבידו מצרים את בני ישראל בפרך" )שמות א, יג(.

מתגלה  בצלאל  ע"י  שנבנה  המשכן  וא"כ, 
התיקון, היפך הבצלים דקלקול שהיו במצרים, 
בצלאל בונה מקום להשראת השכינה בבחינת 
השראת  שמקום  מגלה  והוא  היית'  'בצֵל-א-ל 
ובפרטות  במשכן  בכללות  שנמצא  השכינה 
בלבו של כ"א ואחד מתגלה בו הלב-צל מצד 
הכללי  שבמשכן  מה  שמעין  והיינו  התיקון, 
בבחינת  בצלאל  זה  אותו  שבונה  שמי  נאמר 
"בצֵל-אל היית", כך גם במשכן הפרטי שנמצא 
בכל לב ולב מתגלה בו מדרגת הבצל, לב-צל 

דתקון.

זה מה שמתגלה בלב שבבצל מצד התיקון, 
ומצד הקלקול זה הופך להיות בל מלשון בלה 
מקום  במדרגת  הבית  חורבן  ח"ו  שזהו  וחרב 
"ונתתי  שבמקום  מתגלה  זה  נפש  ובמדרגת 
לכם לב בשר" )יחזקאל לו, כו( זה נהפך ללב אבן.

ובעומק, הרי כידוע מדברי חז"ל שבתחילה 
ישראל  בני  את  לשעבד  התחיל  פרעה  כאשר 
במצרים, הוא עשה זאת כידוע בפה רךח, ואחד 
האופנים המבוארים בחז”ל שהוא עשה את זה 
אותה  ותלה  לבינה  לקח  שהוא  מה  ע”י  הוא 
תכשיט  כשתולים  הרי   – כלומר  צוארו,  על 
על הצואר, בחלק מהאופנים שרגילים לתלות 
לצואר אלא  באופן שהוא צמוד  לא  זה  אותו, 
עד  בערך  ויורד  בצואר  תלוי  שזה  אופן  יש 
מקום לבו של האדם, - וזה א”כ בעומק המקום 
את  לשעבד  במטרה  הלבנה  את  פרעה  ששם 
בני ישראל, והיינו שהוא תולה את הלבנה על 
צוארו באופן שהיא משתלשלת עד מקום הלב 
הופך  עצמו  שהלב  להגדיר  בא  פרעה  ובזה 
ה”ויכבד  זהו  שנתבאר  שכפי  אבן’  ‘לב  להיות 
שורש  א”כ  וזה  כח(,  ח,  )שמות  לבו”  את  פרעה 

השעבוד.

עומק שעבוד בנ”י ‘בחומר ובלבנים’ – 
דבקיות בחושך של יסוד העפר

כתכלית  להתגלות  שצריך  מה  לעומת 
משכן  של  מקום  שיהיה  ממצרים  היציאה 
ושתהיה השראת השכינה, מתגלה כאן בראשית 



גי אאלפך           ערך בצל           חכמה

השעבוד ה”ויכבד פרעה את לבו” שהלב הופך 
פרעה  של  פעולתו  שורש  שזהו  אבן  להיות 
בתליית הלבנה במקום לבו כפי שנתבאר, ומכח 
כך בעומק, הוא משעבד את בני ישראל. ולכן 
“בחומר  דייקא  ישראל  בני  את  משעבד  הוא 
ובלבנים” )שם א, יד( כמו שאומרים רבותינו שהם 
מיסוד העפר שהוא עכור וחשוך כפי שנתבאר 
בארוכה לעיל ]בערך בֹּץ[, והיינו שאופן השעבוד 
בחומר ובלבנים זה לא רק ‘היכי תימצי’ בלבד 
בכדי  זה  אלא  ישראל,  בני  את  לשעבד  איך 
להעמיד עליהם את השעבוד מתוך תפיסה של 
חושך ולכן פרעה נותן להם להתעסק בחומר 
נדבקים  הם  ועי”כ  חשוך,  דבר  ובלבנים שהם 
בשורש מציאות החושך, וזה א”כ עומק תוקף 
השעבוד שפרעה משעבד את בני ישראל מכח 
אבן’  ‘לב  בבחינת  יד(  ז,  )שם  פרעה’  לב  ה’כבד 

דקלקול כמו שנתבאר.

גילוי ה’צל’ דתיקון בק”כ שנותיו של 
משה רבינו ששורשם בק”כ ימים 

שמשה עולה לשמים
ומכנגד כך עומד משה רבינו שאצלו דייקא 
שהרי  ק"כ[,  ]=שבגימטריא  דתיקון  הצל  מתגלה 
שנה  ועשרים  מאה  הם  רבינו  משה  של  ימיו 
"בן מאה  מותו  ביום  רבינו  כמו שאומר משה 
וכפי   – ב(  לא,  )דברים  היום"  אנכי  שנה  ועשרים 
חי  רבינו  שמשה  השורש  במקו"א,  שנתבאר 
מאה ועשרים שנה זה משום שמשה רבינו הוא 
רבינו  משה  שלכן  חז"ל  כדברי  השמים'  'איש 
אומר "האזינו השמים ואדרבה )שם לב, א( שלשון 
רבינו  משום שמשה  קרובה  לשון  היא  האזנה 
קרוב לשמים, ולכן כיון שגם בזמן שהוא נולד 
יום שאלו  ק"כ  בשמים  היה  הוא  בארץ,  והיה 
הם הג' פעמים ארבעים יום שעלה משה רבינו 
יד,  )במדבר  יום לשנה'  'יום לשנה  - ומדין  להר, 
לד( הוא חי ק"כ שנה, כלומר, כיון שגם כשהוא 

גם  לכן  יותר קרוב לשמים,  הוא  נמצא בארץ 
מוחלט  קשר  הוא  לשמים  שלו  הקשר  בארץ, 
– וזהו השורש לכך שהוא עולה ג' פעמים מ' 
יום לשמים שהם ק"כ יום, כיון שזה שורש כל 

חיותו בק"כ שנות חייו.

וזה מה שאומר משה רבינו "בן מאה ועשרים 
שגדר  ב'היום'  כאן  שרמוז  היום"  אנכי  שנה 
מאה ועשרים שנותיו הם כנגד המאה ועשרים 
יום שהוא עלה לשמים, יום לשנה יום לשנה, 
משה  של  חיותו  שנות  עשרים  מאה  גדר  זה 

רבינו בבחינת צל דתיקון.

מדרגת אור דמשה שלמעלה מן הצל 
ומדרגת צל דמשה שמתגלה בו אותו 

אור – והתנגדותו של פרעה היא 
לגלות מכח הצל דקלקול את מקום 

החושך
שבא  צל  הקלקול  בצד  עומד  כך,  וכנגד 
שהוזכר  כמו  ההארה,  מציאות  את  להסתיר 
שצל בגימטריא ק"כ, ומצד כך מה שפרעה ידע 
ישראל  של  שמושיען  שלו  האיצטגנינות  ע"י 
עתיד להיולד וכו' כדברי חז"ל )הובא ברש"י שמות 
א, כב(, ומכח כך הוא בא להתנגד לו, לעניינא 

דידן נקודת ההתנגדות שלו היא להבחנה של 
הק"כ שנים של  לשנה' שהם  יום  לשנה  ה'יום 
משה רבינו, ושורש התנגדותו היא מכח הצל 
בעומק  כך  שמכח  בבצל  המתגלה  דקלקול 
בק"כ  דתיקון המתגלה  לצל  להתנגד  בא  הוא 

שנותיו של משה רבינו.

מחודדת יותר – הרי כדברי הגמ'  ובהגדרה 
משה  בין  שהיה  ומתן  במשא  א(  )נה,  בברכות 
רבינו  למשה  אמר  שבצלאל  לבצלאל  רבינו 
"מנהגו של עולם אדם בונה בית ואח"כ מכניס 
לתוכו כלים ואתה אומר עשה לי ארון וכלים 
עשה  הקב"ה  לך  אמר  כך  שמא  וכו'  ומשכן 
א-ל  בצל  שמא  לו,  אמר  וכלים,  ארון  משכן 
לא  הוא  רבינו  משה   – כלומר  וידעת",  היית 
הא-ל,  של  באור  הוא  רבינו  משה  א-ל,  בצל 
וזה  א-ל,  של  בצל  הוא  בצלאל  כך  ולעומת 
בן משה רבינו לבצלאל  גופא הגדרת ההבדל 
שלכן אומר לו משה לבצלאל – בצל א-ל היית, 
האור  במדרגת  הייתי  אני   – לו  לומר  וכוונתו 
ורק אתה שהנך שייך למדרגת הצל, מכח כך 



אאלפך           מדור עבודה           חכמהדי

אתה תופס שצריך לבנות קודם מקום בשביל 
להכניס את הכלים.

בא  פרעה   - א"כ,  הדבר  הגדרת  ועומק 
הצל  נקודת  מכח  ישראל  בני  את  להכשיל 
דקלקול וזה בעומק שורשו של פרעה שמכחו 
רבינו  משה  ולכן   – רבינו  למשה  מתנגד  הוא 
דייקא מושלך ליאור שזה השלכה מצד מדרגת 
למדרגת  בעצם  שייך  שמשה  משום  התיקון 

ה'יהי אור' שביאור. 

הילוד  הבן  ש'כל  פרעה  גזירת   – כלומר 
היאורה תשליכוהו' )שמות א, כב(, זה בעומק מצד 
מדרגת הקלקול שהיאור הוא מקום החושךט, 
ומצד כך פרעה רוצה שגם משה רבינו  יושלך 
לא  רבינו  משה  דאמת,  אליבא  אבל  לשם, 
הושלך לשם ככל התינוקות שהרי משה רבינו 
שכפשוטו  ואף  אמו,  יוכבד  ע”י  ביאור  הושם 
חשש  מצד  ביאור  תיבתו  את  שמה  יוכבד 
הסכנה ]ובדקות מצד כך – יוכבד זה אותיות כבד-י"ו שזה 
אבל  פרעה[,  של  דקלקול  לבו'  את  פרעה  ה'ויכבד  משורש 

כל הצלתו של משה השתלשלה  הרי  בעומק, 
מכח מה שהוא הושלך ליאור והרי שהשלכתו 

ליאור היא השלכה מצד התיקון.

ע"י  רבינו,  משה   – עמוק  להבין  ונתבונן 
השלכתו ליאור, בא לבטל את קליפת 'לי יאורי 
ההגדרה  שעומק  כיון  דפרעה,  עשיתיני'  ואני 
מבני  הילוד'  הבן  'כל  את  להפיל  בא  שפרעה 
ישראל ליאור משום שמונח ביאור קליפת 'לי 
יאורי' דפרעה, ובצורה הזאת הוא באמת ח"ו, 

המית את בני ישראל.

אבל אצל משה רבינו, ההשלכה ליאור הפכה 
להיות ההצלה כיון שבשורש לידתו נאמר )שם 
וכמו  כי טוב הוא"  "ותרא אותו  וברש"י שם(  ב, א 

שאומרים ע"ז חז"ל "מלמד שנתמלא כל הבית 
ליאור,  נשלך  הוא  ולכן כשמשם  אורה",  כולו 
הוא מגלה ביאור את ה'יהי אור' שהתגלה כבר 
הוא  שמשם  אורה'  כולו  הבית  כל  ב'נתמלא 
'לי  קליפת  של  הגמור  ההיפך   - ליאור,  הגיע 

יאורי ואני עשיתיני' דפרעה.

ט	 שהרי יכולים להיות לפרעה הרבה דרכים איך להרוג את כל הבן הילוד, ומדוע גוזר פרעה דווקא 'היאורה תשליכוהו'.

שכל  רבינו  משה  של  מדרגתו  שמכח  והרי 
הוויתו היא במדרגת האור, מתגלה התיקון של 
האור שלמעלה מן הצל, ואז הצל הופך להיות 
אצלו ג"כ במדרגה של אור כפי שנתבאר שזהו 
הק"כ   – היום'  אנכי  שנה  ועשרים  מאה  ה'בן 
שבגימטריא צל, אבל זה לא צל כפשוטו, אלא 
צל שמתגלה בו מדרגת 'נתמלא כל הבית כולו 
מהות  וזה  נולד,  שהוא  ביום  שהתגלה  אורה' 
להאיר  בא  שהוא  שנותיו  ועשרים  המאה  כל 
חי  הוא  ולכן  הצל,  במדרגת  האור  את  בהם 
דייקא מאה ועשרים שנה. וכמו שמשה רבינו 
מקים את המשכן שבצלאל בנה, מעין כך, על 
אותו משקל – משה רבינו נולד עם האור בכדי 
להאיר את האור בצל, זה מה שמונח ב'בן מאה 
רבינו  היום' משום שמשה  אנכי  ועשרים שנה 
עצמו איננו במדרגת הצל אלא במדרגת האור 

שמאיר בצל.

עומק מדרגתו של משה רבינו – זיכוך 
הצל עד שמתגלה בו האור בשלימות 
וגילויו בטעם הבצל דתיקון שטעמו 

במן
לכן  אינו במדרגת הצל,  רבינו  שמשה  וכיון 
כיון  בשלימות  להתחבר  יכולים  וגופו  נשמתו 
הידועים  חז”ל  דברי  הם  ואלו  אור,  שכולו 
שגופו של משה רבינו לא רצה שנשמתו תעזוב 
הגוף,  את  לעזוב  רצתה  לא  נשמתו  וכן  אותו 
כיון שחיבור נשמתו וגופו לא היה במדרגה של 
צל אלא הכל היה במדרגה של אור מכח מה 
שהוא זיכך את הצל, זה שורש תוקפו של האור 

הגמור המתגלה במשה רבינו.

היו  ישראל  בני  הזה של הבצל,  הטעם  ואת 
בזכותו  ירד  המן  שהרי  במן,  לטעום  יכולים 
של משה רבינו. כלומר – הרי הוגדר בראשית 
והגדרת  בצלים,  סוגי  שני  שישנם  הדברים 
כהגדרת  אינה  היא  במצרים  שהיתה  הבצל 

הבצל שהיו יכולים לטעום במן.

הבנת הדברים היא שהטעם שהיו  ושלימות 



טו אאלפך           ערך בצל           חכמה

יכולים לטעום בבצל שבמן זה מכח מה שהמן 
במדרגת  שהיה  רבינו  משה  של  מזכותו  ירד 

הצל דתיקון שתוקנה ע”י מדרגת האור.

אבל בני ישראל רצו לאכול בצל מצד שורש 
הקלקול שלו במצרים כפי שנתבאר בהרחבה 
ומוריד  שבא  רבינו  משה  ואילו  שורשו,  היכן 
להם מן שכולו מציאות של הארה, ושם הצל 

שבבצל הוא צל שמתגלה בו האור בשלימות.

עומק פסולת דמשה שכולו במציאות 
של הארה לעומת ‘הנה יוצא המימה’ 

דפרעה שבא להפיל את האור 
למדרגת חושך

והרי חז”ל אומרים שהפסולת שהיתה יוצאת 
כך  ומכח  זך  דבר  היה  רבינו  מגופו של משה 
לא היה דין להרחיק מצואתו של משה רבינו, 
כלומר – כולו היה במדרגת אכילת המן שנבלע 
באיברים גם ביחס לשאר דברי האכילה, שגם 
בהם התגלה מעין אכילת המן, ועי”כ כולו היה 

במציאות של הארה.

בו  שנאמר  פרעה  של  הגמור  ההיפך  וזהו 
‘הנה יוצא המימה’ לעשות צרכיו שזה תפיסת 
את  להפיל  רוצה  החושך של ההסתרה שהוא 
האור למדרגת החושך כמו שנתבאר בהרחבה 

גדולה.

משה   - הגמור,  ההיפך  הוא  רבינו  ומשה 
להיות  הופך  לא  זה  אבל  בצל  אוכל  רבינו 
פסולת בבחינת צל שיש בו צד חושך דקלקול 
מתגלה  אצלו  אלא  הפסולת  במציאות  שחל 

המדרגה של האור הגמור.

יכולים  היו  ישראל  שבני  הגמור  הטעם  זה 
שהיו  הבצלים  בטעם  דייקא  במן  לטעום 

טועמים ע”י אכילת המן.

המשכן  דידן  בעלמא   – דלעת”ל  האור  וזהו 
נעשה ע”י בצלאל בהבחנה של ‘בצל אל היית’ 
מן  השלישי  המקדש  בית  שירד  לעת”ל  אבל 
השמים כמו שהמן ירד מן השמים, כל ירידתו 
תאיר  ציון  על  חדש  “אור  של  באופן  תהיה 

ונזכה כולנו יחד במהרה לאורו”.

שאלות ותשובות לאחר השיעור

כח  עם  בנפש  מזדהה  האדם  איפה  שאלה: 
הצלם שלו, האם זהו כח הרוח שבאדם?

בהגדרה הכוללת הרוח מאזנת בין  תשובה: 
אבל  דגופא'  'שיתופא  שהיא  לנפש  הנשמה 
נקודת ממוצע היא בהבחנה של  בכללות, כל 
צלם, ובכל חלק וחלק צריך למצוא את נקודת 

הממוצע שבו.

וא"כ, לכאו' הדבר הזה הוא  שאלה:  המשך 
דבר מאד מרכזי.

תשובה: אם הוא 'אמצע' אז הוא מרכזי...

שאלה: אבל כל העבודה היא בעצם  המשך 
לזכך את הכח הזה וכל מה שאדם לא עולה, זה 

בגלל שהכח הזה לא מספיק מזוכך.

כיון  רחבה  יותר  היא  ההגדרה  תשובה: 
בהגדרה  העבודה,  במהלכי  הגדרות  ב'  שיש 
הנשמה  הממוצע  שמכח  היא  העבודה  אחת 
תאיר בנפש, ותאיר בגוף, והרי שהתכלית היא 
ה'דירה בתחתונים' שזה יאיר בגוף – רק שזה 
מכח הממוצע, - ויש הגדרה נוספת שהתכלית 
כאן  שיש  והרי  האמצע,  נקודת  היא  הכל  של 
היא  הכל  תכלית  האם  שונות,  תפיסות  שתי 
נקודת האמצע או שהאמצע הוא 'היכי תימצי' 
לחבר יחד את העליון והתחתון, ואז התכלית 
היא להאיר את שניהם, או את העליון בתחתון 
או את התחתון בעליון – אלו הם שתי הגדרות 



אאלפך           מדור עבודה           חכמהטז

הדברים  את  חידדנו  ורק  ביסודם  ששונות 
בקצרה.

הם  בצל  המילה  של  השורש  האם  שאלה: 
האותיות צ'-ל'?

מזכירים  אנחנו  האלו  בשיעורים  תשובה: 
בכמה  המילה  מתוך  שעולים  אותיות  צירופי 
וכמה אופנים, אבל מצד ההגדרה של הדקדוק 
מהמדקדקים  שמישהו  ראיתי  לא  הלשוני, 
כהרד"ק  האותיות  של  הדקדוק  בשורשי 
השורש  זה  שצ'-ל'  שכותב  אחריו  והנמשכים 
של בצל, אנחנו תופסים את הדברים בתפיסה 
של אותיות, ולא רק תפיסה של שורשים במובן 
של  דקדוק  ויש  אותיות  יש   - הדקדוק,  של 
תגים  נקודות  טעמים  יש  ובכללות  האותיות, 
ואותיות ויש הגדרה שדנים בדקדוק שהדקדוק 
מבטא את נקודת השורש, ויש הגדרה שדנים 
האותיות  כל  הרכבת  שזוהי  לעצמם  באותיות 

שישנם במילה.

אלא שבוודאי לשיטות הראשונים שסוברים 
אותיות  ושלוש  שורש  נקראות  אותיות  ששתי 
הם לעולם שני שורשים של שנים, א"כ ברור 

צל,  של  שורש  המדקדקים,  לשיטת  גם  שיש 
אבל לאלו שסוברים שבלשוה"ק יש גם שורש 
של שלוש אותיות, א"כ לכאו' לא צריך לומר 
כמו  צל  רק  הוא  השורש  ועיקר  נופלת  שהב' 
על  פעמים  הרבה  אומרים  שהמדקדקים 
עיקר  אלא  מהשורש,  שאינה  א'  האותיות 

השורש הוא ג' האותיות ב'-צ'-ל'.

שאלה: לפי מה שהרב אמר, אפשר להסביר 
לא  טוב  שם  הבעל  בשם  שאומרים  מה  את 
שיש  להיות  שיכול  כיון  חיים,  בצלים  לאכול 

צד של קלקול בבצל.

שכל  אומר  בעצמו  הבעש"ט  הרי  תשובה: 
דבר יש בו מצד הקדושה ומצד הקלקול, וא"כ 
הרי  בבצל,  דוקא  זה  למה  עניתם  לא  עדיין 
בכל דבר יש בו צד טוב וצד רע, רק שבבצל 
הסברנו מהו הטוב שבבצל ומהו הרע שבבצל, 
וא"כ למה דווקא בצל יש ענין לא לאכול – זה 

דבר שעדיין זקוק הסבר לעצמו.

 ב-צ  בצל בלבביפדיה עבודת השם -
מספר שיעור בקול הלשון 39816982 



מדור

מחשבה
 בלבביפדיה מחשבה

בצל

 סוגיות במחשבה
בצל





יט אאלפך           ערך בצל           חכמה

 בלבביפדיה מחשבה
בצל

. קיימים עוד ירקות שמבצבצים ויוצאים, אך ה'בצל' הוא שורשו של אותו 'בצבוץ' וע'ל'יה. א	

פתיחה
המקום היחיד בו התורה עוסקת בבצל הוא 
בפרשת בהעלותך, כאשר בני ישראל מתלוננים 
על המן "והאספסף אשר בקרבו התאוו תאוה 
וישבו ויבכו גם בני ישראל ויאמרו מי יאכלנו 
בשר. זכרנו את הדגה אשר נאכל במצרים חנם 
את הקשאים ואת האבטחים ואת החציר ואת 
הבצלים ואת השומים. ועתה נפשנו יבשה אין 

כל בלתי אל המן עינינו" )במדבר יא, ד - ו(.

היו טועמים את כל מעדני עולם, חוץ  במן 
קשין  "שהן  מכיוון  הללו,  המינים  מחמשת 
משל  בספרי  כדאמרינן  ומיניקות.  לעוברות 
התינוק"  מפני  בצל  תאכלי  לא  לאשה  אומר 
"רבי  )שם(  בגמרא  ונחלקו  א(.  עה,  יומא  )רש"י, 

אמי ורבי אסי, חד אמר: טעם כל המינין טעמו 
במן, טעם חמשת המינין הללו לא טעמו בו. 
וחד אמר: טעם כל המינין טעמו טעמן וממשן, 

והללו טעמן ולא ממשן".

לדעה אחת טעמו את חמשת המינים הללו 
במן אך ללא הממשות המזיקה שבהם. ולדעה 
אחרת כלל לא היה ניתן לחוש את טעמם של 

המינים הללו ב'מן'.

חריפות - מעלה או נזק
דור המדבר כולו לא אכל או אף לא טעם )תלוי 
הללו  המינים  מחמשת  בגמרא(  השיטות  שני  לפי 

כיון שחריפותם מזיקה לתינוקות. בעקבות כך, 
עבדים,  לבית   - למצרים  התגעגע  האספסוף 
דבר  הבצל.  של  החריף  טעמו  בשביל  והכל 

בזמנם  נחשבו  לא  הבצלים  דרשני!  אומר  זה 
למאכל חשוב, להפך; ה'אברבנאל' )במדבר, יא( 
מבאר שהם היו "מאכלי עובדי אדמה ואנשים 
כעורים ומזוהמים" כעת אנו מבינים את גודל 
הנס שלמרות שבמצרים ה'בצלים' היו מאכלם 
בכל אופן המעוברות לא ניזוקו עד שהם ילדו 

ששה בכרס אחד )רש"י שמות א, ז(.

מעלה  איזו  לעיין,  אנו  זקוקים  אופן  בכל 
שהם  עד  ב'בצלים'  ישראל  בני  ראו  מיוחדת 

ישבו ובכו "ועתה נפשנו יבשה אין כל"?

מבצבץ ויוצא
הוא  שמשמעותו  ב.צ.  בשורש  עוסקים  אנו 

בצבוץ המתראה ב'בצל' בשני פנים.

ראשית כל, הבצל גדל בתוך האדמה כאשר 
ירק,  של  עמוד  פני האדמה  מעל  מוציא  הוא 
הוא  לאכילה  וראוי  בשל  כשהבצל  בהמשך 
מבצבץ מתחת פני האדמה ויוצא החוצה, על 

כן שמו 'בצל' שהוא מבצבץ ועולהא.

אלא  תולשים  או  קוצרים  לא  הבצל  את 
"היתה  לכך  קוראת  שהמשנה  כפי  עוקרים, 
שורות"  שתי  עוקר  וכו'  בצלים  זרועה  שדהו 

)כלאים ג, ו(.

המתראה  בצבוץ  של  נוסף  פן  יש  בבצל 
בקליפתו החיצונית שצבועה בין צהוב לחום. 
מבצבץ  מלשון  נקרא  בעצמו  הצהוב  הצבע 
רגבי  מבין  ויוצא  מבצבץ  ה'בצל'  ויוצא. 
שצבעה  בקליפה  עטוף  הוא  כאשר  האדמה, 

מסמל בצבוץ ונצנוץ - צהבהב.



אאלפך           מדור מחשבה           חכמהכ

בצל - דבר חריף
ואינו  פולט  אינו  'קר'  מאכל  דבר  כידוע, 
חם'  'דבר  של  בכוחו  אך  כלל,  טעמים  בולע 
לפלוט טעמים מתוכו ולבלוע טעמים מבחוץ.

אולם שונה דינו של 'דבר חריף':

החריפות פועלת כמעין חום פנימי, וגורמת 
אף   - ובליעה  פליטה   - טעמים  לערבוב 
דעה  יורה  א.  לט,  )ע"ז  לחלוטין  קר  כשהמאכל 
סימן צו סעיף א(. יתרה מזו: לחריפות יש מעלה 

מסוימת אפילו על חום ממש.

הטעם  מן  חלק   - בכלי  המבושל  במאכל 
לחזור  יכול  זה  טעם  הכלי.  בדפנות  נבלע 
ולהיפלט בבישול הבא; ולכן אם הכלי 'בן יומו' 
והיא  כ'נותן טעם לשבח'  זו נחשבת  שמנונית 
עלולה לאסור את התבשיל החדש )למשל בבשר 

בחלב וכדומה(.

עברו  כלומר  יומו'  בן  'אינו  הכלי  אם  אבל 
הטעם  נחשב  שעות,  וארבע  עשרים  עליו 
הבלוע בו כ'נותן טעם לפגם' וטעם פגום אינו 
אוסר. אולם חידשה הגמרא )שם( ש'דבר חריף' 

הופך את הטעם הפגום לטעם משובח.

הבלועה  השמנוניות  את  מושכת  החריפות 
אבל   - מושך  שהחום  כשם  הכלי,  שבדפנות 
יש לה כח נוסף: היא ממתקת את אותו 'טעם 
פגום' והופכתו להיות 'נותן טעם לשבח' באופן 

שעלול לאסור אף בכלי ש'אינו בן יומו'ב.

למדנו אפוא שני עיקרים:

מערבת טעמים, פולטת ובולעת  א. חריפות 
- כדבר חם ממש.

ב. חריפות מהפכת טעם פגום - לשבח.

. קיים נידון בראשונים האם כל דבר חריף ממתק והופך את הטעם הפגום - לשבח או שרק חילתית )שנידונה בגמרא שם( עושה  ב	

את הפעולה הזו: ספר התרומה )סימן ס'( בעקבות תוס' )חולין, קיב, א ד"ה אגב( נוקט, שכל דבר חריף ממתק את השמנונית 
הבלועה והופך את הטעם הפגום - לשבח. 

בצל ומצרים
גבי  על  גלד  שכבות־שכבות,  בנוי  הבצל 
 - טעמים  לשאוב  הוא  הבצל  של  טבעו  גלד. 
גם חריפים וגם פגומים ולהפכם לטוב. דווקא 
שמגדל  הכח  היא  להזיק,  שעלולה  החריפות 
לו  גורם  ולבסוף  אותו,  מרחיב  הבצל,  את 

לבקוע מן הקרקע ולבצבץ החוצה. 

ישראל  בני  של  מציאותם  את  תארו  חז"ל 
בהמה"  במעי  "כעובר  במצרים:  השקועים 
)שוחר טוב תהלים קז, קיד(.  כביכול מצרים בלעו 

בתוכם את ישראל, כפי שגלדי הבצל בולעים 
זה את זה, שכבה בתוך שכבה.

מצרים  ששאבו  שאיבה  אותה  דווקא  אולם 
הלחץ  אותו  דווקא  תוכם,  אל  ישראל  את 
שלחצו מצרים את ישראל השקועים בקרבם, 
שהבצל  כשם  יציאתם.  את  שהולידה  זו  היא 
גדל  שהוא  עד  תוכו  אל  החריפות  את  שואב 
ישראל  היו  כך  ויוצא,  מבצבץ  ומתרחב, 

מבצבצים ויוצאים מתוך שעבוד מצרים.

שניתן  ה'בצל',  של  בשמו  לזה  יש  ורמז 
לקרוא אותו 'לב צא'. הכבדת לבו של פרעה, 
אותה אטימות וכובד לב שהקשו את השעבוד 
דבר  של  בסופו  גרמה  עצמה  היא  קצהו,  עד 
את  שואב  שהבצל  כשם  מצרים.  ליציאת 
כך  צמיחה,  של  לכוח  אותה  והופך  החריפות 
הכבדת הלב של פרעה היא זו שגרמה להוציא 

את בני ישראל ממצרים, לאמר: לב - צא.

אש  "צלי  הפסח  קרבן  ידי  על  יצאו?  ואיך 
אותה  ח(,  )שם,  יאכלהו"  מררים  על  ומצות 
זו  היא  טעמים  ובולעת  שפולטת  חמימות 
ממצרים,  ישראל  את  ומפליטה  שמוציאה 
'בו צלי' צליית הבצל ממתיקה  ו'בצל' מלשון 



כא אאלפך           ערך בצל           חכמה

"צולין  במשנה  שנינו  כך  שבו,  החריפות  את 
עד  העולם  נוהג  וכן  ב(  יט,  )שבת  הבצל"  את 
של  מעלתו  בצלייה.   - הבצל  את  לתקן  היום 
ה'בצל' החריף עמוקה יותר מחמימות ה'אש' 
טעמים  ובולע  מפליט  רק  לא  הוא  שהרי 
את  מהפך  אף  הוא  אלא  'חם'  מאכל  כדבר 
הטעמים הפגומים ומשבחם. דבר זה התראה 
כסף  "כלי  שאלו  ישראל  כאשר  בבהירות 
גלדי  לה(. אותם  יב,  )שמות  ושמלות"  זהב  וכלי 
להם  והצרו  שעבדו  שהקיפו,  מצריים  בצלים 
ישראל,  בני  את  ולעטוף  להלביש  התהפכו   -
לבוש על גבי לבוש, שכבה בתוך שכבה כגלדי 
מה  לקיים  מזה,  לפנים  זה  הערוכים  בצל 
אנכי  דן  יעבדו  אשר  הגוי  את  "וגם  שנאמר: 

ואחרי כן יצאו ברכש גדול" )בראשית טו, יד(. 

שכבות  כך:  בנויים  הבריאה  סדרי  כל  והרי 
כדברי  עולם,  מלביש  עולם  שכבות,  גבי  על 
נתונים  הכוכבים  ב(  ג,  התורה  )יסודי  הרמב"ם 
"גלדי  כמו  זה,  את  זה  שמקיפים  בגלגלים 
הגלגל  של  בַּצֵל  עומד  גלגל  כל  בצלים". 
שכבה  גלגל,  בתוך  גלגל  מעליו,  שמרחף 
באמצעו  עומדים  עצמנו  ואנו  שכבה,  מקיפה 

של ה'בצל' העולמי.

גלדי מצרים,  בינות  ישראל שרויים  היו  כך 
הטומאה,  שכבות  בתוך  ומעמיקים  הולכים 
סכתה"  "מרעמסס  יצאו  ה'בצל'  עומק  ומתוך 
)שמות יב, לז( מה'צל' שהיו שרויים - תחת גלדי 

 - 'סוכות'  אל  ישראל  יצאו  מצרים,  טומאת 
צלא דמהימנותא.

ישראל  של  געגועם  היטב  מובן  מעתה 
הבצלים".  את  וגו'  "זכרנו  באמרם:  במדבר, 
הבצלים,  של  הטוב  לטעמם  כמהו  לא  הם 

. זה תלוי בשתי השיטות שמצאנו בגמרא ביומא; אם טעמו טעם בצל ולא ממשו, אז ה'מן' באמת הפך את הטעם הרע של הבצל  ג	

לטעם טוב. אבל אם לא טעמו טעם בצל כלל הוי אומר שאיננו רואים ב'מן' את האפשרות לקחת ממשות רעה ולהפכה לטובה.

שהרי במן הם טעמו את כל מעדני עולם, הם 
השתוקקו אל מעלת ה'היפוך' שקיימת ב'בצל' 

שעל ידו הם יצאו ממצרים.

לא   - לטוב  נהיה  טעם  שכל  אף   - במן  גם 
היה שייך לחוות בו את עצם המהפךג. על כן 
התלוננו בני ישראל, הם ביקשו לשוב ולטעום 
הגשמי,  טעמו  את  לא  הבצל:  של  טעמו  את 
וחריף  מר  שמהפך  הייחודי  כוחו  את  אלא 

למתוק, פגם לשבח ורע לטוב.

של  הייחודית  מעלתו  על  שעמדנו  לאחר 
הבצל - שהוא שואב את החריפות וממתיקה, 
עד שחריפותו עצמה נהפכת לגלדים הגדֵלים 
ומבצבץ  הבצל  שעולה  עד  זה  של  בצלו  זה 
גם שתיקונו השלם  הבחנו  האדמה.  פני  מעל 

הממתק את חריפות הבצל הוא "צלי אש". 

השניים  ב'בצל',  יש  שלבים  שלשה 
מול  טוב  זה,  לעומת  זה  עומדים  הראשונים 
רע, פגם מול שבח. אך השלב האחרון מגלה 
אחד  בכל  נתבונן  להלן  השלם,  התיקון  את 

משלשת השלבים: 

להזיק  בכוחה   - שבבצל  החריפות  א' 
רע  להפוך  ביכולתה  זה  לעומת  אך  ולהמית, 

לטוב, פגם לשבח. 

ב' גלדי הבצל שרויים זה בתוך זה, כל אחד 
"צל  קיים  אחד  מצד  שמעליו;  השכבה  בצל 
"צלא  סוכה  צל  יש  מאידך  אך  גיהנם,  מות" 

דמהימנותא". 

אותו,  ומתקנים  הבצל  את  צולין  כאשר  ג' 
אלא  כלל,  רע  עוד  בו  ואין  לטוב  נהפך  כולו 

תיקון שלם ומתוק.



אאלפך           מדור מחשבה           חכמהכב

נחש וארס הבצל
)כט, ב( מלמדת אותנו על  בעירובין  הגמרא 
לא  רבנן  "תנו  בבצל  שטמונה  הסכנה  גודל 

יאכל אדם בצל מפני נחש שבו". 

לא מדובר בנחש חיצוני שהטיל ארס בבצל, 
שרף  "ארס  עצם  רש"י:  שפירש  כפי  אלא, 

הבצל" הוא הנחש המדובר. 

ש"העמוד  שאומר  ר"ח  את  מביאים  תוס' 
גבעול  כמין  בתוכו  שמתעגל  שבתוכו 
נקרא  אותו העמוד  זרע הבצל,  בו  ומתקבצין 
של  ביותר  הפנימית  הקליפה  בצל"  של  נחש 

הבצל שמתעגלת אל תוכה, נקראת 'נחש'.

ה'ערוך' )ערך נחש( מסביר לנו מפני מה אותו 
עמוד פנימי נקרא 'נחש': "שזה הנחש הוא קנה 
כגון המקל שישנו באמצע הבצל כשיגדל ויטה 
ראש  קנה  לאותו  ויש  שלו  גבעול  והוא  ליבש 
הוא מאד מפני שממנו  ויחם  כראשו של נחש 
זרע חם הוא, כך שמענו שזה  וכל  יצא הזרע 
הוא הנחש שאמרו לא יאכלנו וכו' מפני שיצא 

מתורת מאכל ונהיה כמין סם". 

נמצאנו למדים: הארסיות שבחריפות הבצל 
הטמונה בעומק ה'בצל' נקראת בלשון חכמים 
בשם 'נחש', להורות לנו שכאן בעומק ה'בצל' 
שהחטיא  ה'נחש'  הוא   - המוות  שורש  טמון 
את אדם וחוה עד שנגזר עליהם מיתה, על כן 
האוכל את 'נחש' ה'בצל' הרי הוא בסכנת חיים.

שלם או חצי
כאשר הבצל שלם איננו רואים את ה"נחש" 
מתגלה  אותו,  חוצים  כאשר  אבל  בו.  הטמון 
ואכן  הסכנה.  שורש  שהוא  הפנימי,  העמוד 
הגמרא מביאה "מעשה ברבי חנינא שאכל חצי 
ובקשו  למות  ונטה  וחלה  בו  נחש  וחצי  בצל 

. "דאמר רבי שמעון, זווגא דדכר ונוקבא אקרי אחד, באתר דנוקבא שריא, אחד אקרי, מאי טעמא, בגין דדכר בלא נוקבא פלג  ד	

גופא אקרי, ופלג לאו הוא חד, וכד מתחברן כחדא תרי פלגי, אתעבידו חד גופא, וכדין אחד" )זוהר חלק ג ז, ב(.

שהשעה  מפני  וחיה  עליו  רחמים  חביריו 
צריכה לו".

הדבר שדווקא ב'בצל' דנה הגמרא  ומעניין 
)ברכות לט, ב( מה עדיף; בצל קטן שלם או חצי 

לא  אבל  קטן שלם  בצל  "תורמים  גדול:  בצל 
חצי בצל גדול. רבי יהודה אומר, לא כי, אלא 
חצי בצל גדול. מאי לאו בהא קמיפלגי? דמר 

סבר חשוב עדיף, ומר סבר שלם עדיף". 

לברך  עדיף  מה  על  כללית,  שאלה  זו  הרי 
או מהו החלק היפה שאותו עדיף לתרום; את 
הגדול  הפרי  את  או  הקטן  אך  השלם  הפרי 

והפרוס.

ה'בצל'  את  דווקא  הגמרא  נקטה  מדוע  אך 
כדוגמא לשאלה זו, הלא 'בצל' אינו אלא ירק 
עדיף  היה  לא  מדרבנן,  רק  אותו  שמעשרים 

לדון במה שמחויב תרומה מדאורייתא?

מזה שעיקר החילוק בין שלם לחצי  למדנו 
את  המגלה  ב'בצל'  דווקא  ומבצבץ  מתנוצץ 

ה'נחש' שבקרבו.

עצת הנחש
"זכר  שלימות  של  בצורה  נברא  העולם 
ונקבה בראם וכו' ויקרא את שמם אדם" )בראשית 
ה, ב(, זכר ונקבה ביחד מהווים את האדם שלם; 

זכר לבדו או נקבה לבדה, אין כאן אלא "פלג 
גופא"ד חצי שאינו שלם.

הדעת  מעץ  לאכול  חוה  את  פיתה  הנחש 
ורע:  טוב  יודעי  כאלקים  "והייתם  באמרו 
תהיו כמותו, מה הוא בורא עולמות אף אתם 
)מדרש תנחומא תזריע, ט( מטרתו  תבראו עולמות" 
אלא  חוה  את  להשלים  הייתה  לא  הנחש  של 

להגדיל אותה על חשבון השלימות.

את  להשלים  מנסה  לא  לעולם  הרע  היצר 



כג אאלפך           ערך בצל           חכמה

האדם להפך הוא מעורר באדם חוויה של העדר 
)לדוגמא:  רבות  פעמים  חוזר  שהמהר"ל  ]כפי 
של  לתחושה  אותו  המביאה  טז([  ישראל,  תפארת 

צמאון עמוק לעבירה.

בדיוק כך פועל ה'נחש' שבתוך ה'בצל': ארס 
החריפות שבו מעורר את ה'בצל' להכפיל את 
אלא  אינה  הזו  ההתפרצות  ועוד,  עוד  גלדיו 
נחש  וחצי  בצל  "חצי  של  התפיסה  תוצאת 
סכנת  האוכל  על  להמיט  עלולה  והיא  שבו", 
שחלה  חנינא  ברבי  "מעשה  שהיה  כפי  מוות, 

ונטה למות".

בגלדי  חריפותו  ארס  את  מפעפע  הנחש 
ובכך  ומתעגלים,  גדלים  המתרחבים,  הבצל 
מתגלה מעלת ה'בצל' השלם שיוצא ומבצבץ 
חריפה  תאווה  אותה  מתוך  דווקא  החוצה 
שניסה  וארסי  נחשי  כח  אותו  בו.  שפעפעה 
החסרון,  את  ולגלות  השלימות  את  להפקיע 
ש"מצמיח  לכח  השלם  הבצל  ידי  על  נהפך 
של  לבו  וכובד  מצרים  שגלות  כפי  ישועה". 

פרעה הם אלו שהצמיחו את יציאת מצרים.

לבושי הנחש וגלדיו
תאווה  מגמות:  שתי  יש  לבצל  שראינו  כמו 
חריפה שמעוררת צורך עמוק לגדול ולהכפיל 
את עצמו, תאווה שלא יודעת שׂבעה הטמונה 
אותו  מאידך  ה'בצל'.  בתוך  שחבוי  ב'נחש' 
כח פריצה חריף מומר על ידי מעלת ה'בצל' 
השלם לכח ש'מצמיח ישועה' עד שהחריפות 
לגאולה,  הגלות  למתיקות,  נהפכת  עצמה 

והחושך לאור גדול.

ניתן לרמוז זאת במילות הכתוב "ורוח אלקים 

. "והנה הרוחניות הנשאר בהם )בגופים המתים( הנקרא הבל דגרמי הם בחי' ניצוצין של האורות העליונים שנשארו בכלים  ה	

המתים ההם ועיקרי האורות נסתלקו למעלה וקצת ניצוצין מהם נשארו בכלים להחיותן וכו'. והנה מספר הניצוצין ההם היו רפ"ח 
ניצוצין וז"ס והארץ היתה תהו ובהו שהם בחי' המלכים וכו' הנקרא 'ארץ אדום' אשר מתו ונשתברו ונעשו תהו ובהו, ונשאר קצת 

ניצוצין הנקרא רוח אלקים מרחפת עליהון ותיבת מרחפת הוא מ"ת רפ"ח כי הרפ"ח ניצוצין היה תוך המתים" )עץ חיים יח, א(.

מרחפת על פני המים" ודרשו רבותינו ז"ל מת-
של  ניצוצות  'רפ"ח'  שקיימים  לאמור:  רפחה 
את  דגרמי" שמשמרים  "הבלא  הנקראים  אור 
המתים  בתחיית  ולהחיות  להחזיר  האפשרות 

את הגוף ה'מת' שמונח בקבר.

ומתראים  ב'מת',  שמפוזרים  החיות  פירורי 
נחש שבו' המוות  וחצי  'חצי בצל  בצורה של 
במילה  לרמוז  שניתן  כפי  מהחריפות  שנוצר 
פירורים  חצאי  אותם  מת-חרִף,   - 'מרחפת' 
מעלת  מכח  מחדש  לפרוח  עתידים  חריפים 
חריפותו של ה'בצל השלם' ואף אנו מברכים 
)ברכת  ישועה"  ומצמיח  ומחיה  "ממית  כך:  על 

'אתה גבור' בשמונה עשרה(.

אדם  חטא  על  כעונש  קיבלנו  המוות  את 
הראשון, שהתפתה לעצת הנחש ובעקבות כך 
הגלדים  הם  עור,  כתנות  ללבוש  הוצרך  הוא 
חריפותו  את  הנחש,  את  המקיפים  הבצל  של 
הנחש  לעצת  כשסרים  המוות.  שורש  של 
ו'נחש'  פנימיותו חטא  נהפכים להיות כמותו, 

וחיצוניותו לבושים ו'גלדים'.

לבא  שלעתיד  אותנו  מלמדת  הגמרא 
מ'עור'  העשויה  סוכה  ב'צל'  יהיו  הצדיקים 
הלויתן: "עתיד הקב"ה לעשות סוכה לצדיקים 
ה'עור'  א(.  עה,  בתרא  )בבא  לויתן"  של  מעורו 
שאנו לבושים בו כמאמר הכתוב: "עור ובשר 
תלבישני" )איוב י, יא(, אינו אלא 'צל' של ה'אור' 
המקורי שאבדנו בחטאנו כפי ש"בתורתו של 
ר' מאיר מצאו כתוב כתנות אור" )ילקוט שמעוני 
את  ראה  'מאיר'  רבי  ה'עור'  מתוך  לד(  תורה, 

ה'אור' המקורי. 



אאלפך           מדור מחשבה           חכמהכד

שהרי  לגדלותנו  לשוב  עתידים  אנו  ואף 
את עורו של לויתן "פורסו הקב"ה על חומות 
סופו  ועד  העולם  מסוף  מבהיק  וזיוו  ירושלים 
לנוגה  ומלכים  לאורך  גוים  והלכו  שנאמר: 

זרחך" )בבא בתרא, שם(.

כלל הלבושים וגלדי ה'בצל' שלצִלם  מתוך 
את  להפוך  לבא  לעתיד  נזכה  יושבים,  אנו 
התלבשותנו  עולם,  ל'אור'  וה'עור'  ה'צל' 
שאמורים  אלו  הם  הבצל  וגלדי  עור  בכתנות 
להשיבנו אל מעלתנו המאירה. מאידך, מצינו 
שהנחש משיל את עורו אחת לשבע שנים )פרקי 
בו  לבושים  שאנו  העור  ואכן  יד(,  אליעזר,  דרבי 

עשוי גלדים כגלדי בצלים. 

אימהות הבצלים ובניהם
מסוכנת  הבצל  של  שחריפותו  למדנו 
תחילת  את  ללמוד  נפנה  ומניקות,  לעוברות 
דברי הגמרא בעירובין )כט, א( העוסקת בסכנה 

הטמונה בחריפותו של הבצל. 

אכל בצל והשכים ומת אין אומרין  "דתניא 
ממה מת" אין זה דבר מוזר שאדם שאכל 'בצל' 

בהשכמת הבוקר מיד מת.

"ואמר שמואל לא שנו אלא בעלים - בעלי 
הבצל שיוצאים ומבצבצים חוץ מפקעת הבצל, 
בה.  לן  לית  עצמו,  בבצל   - באימהות  אבל 
ובעלין נמי לא אמרן אלא דלא אבציל זירתא - 
כאשר עלי הבצל קטנים ולא גדלו בשיעור של 

זרת, אבל אבציל זירתא לית לן בה.

דווקא העלים הקטנים מסוכנים, אבל עלים 
שהבצילו וגדלו יותר מזרת אינם מסוכנים.

הבצל הגדול נקרא כאן 'אֵם', לפיכך; העלים 
שיוצאים ונולדים ממנו נחשבים כ'בן'. בן ראשי 

. ורבותינו ז"ל אמרו להדיא שבצל מלשון "בצֵל שקי יתלונן". ו	

. "ותנא הוה נהיר ליליא כיומא דתקופה דתמוז, וחמא כל עמא דינוי דקודשא בריך הוא, הדא הוא דכתיב: ולילה כיום יאיר  ז	

כחשכה כאורה" )זוהר חלק ב לח, א(.

תיבות ב'צל נ'חש, זה הכוונה "בא נחש על חוה 
ב(  כב,  זרה  עבודה  ב.  קג,  )יבמות  זוהמא"  בה  והטיל 
הנחש הוא ההעדר שמטיל זוהמא וארס בכל 
באי עולם, באם ובבן שצומח ממנו עד שקיים 
נידון )אורח חיים סימן רה סעיף א( האם מברכים על 
מאחר  שהכל  או  האדמה  פרי  בורא  ה'בצל' 

שמרוב חריפותו המזיקה לא ניתן לאכלו.

ב' צל
הגנוז  ה'ארס'  מהות  על  שעמדנו  לאחר 
בבצל, וראינו כי חריפות זו היא המעצבת את 
מבנה הגלדים הערוכים ומצלים זה על גב זה, 
ב'בצל',  הכמוסה  ה"צֵל"  במהות  לעיין  נפנה 
ושב  'בצל'  "אכול  במאמרם:  חז"ל  כדרשת 

ב'צל'"ו )פסחים קיד, א(.

מנוגדים  קטבים  שני  הם  וה'חושך'  ה'אור' 
אולם  והערב,  השכם  ביניהם  מבדילים  שאנו 
קיימת מדרגה אמצעית, חוצצת, הקרויה 'צל' 
את  מוחלט.  חושך  ואינה  גמור  אור  - שאינה 
ה'צל' אנו מוצאים בליל יציאת מצרים, שעליו 
נאמר: "לילה כיום יאיר כחשכה כאורה" )תהלים 
היה  זאת  ובכל  לילה,  נשאר  הלילה  יב(.  קלט, 

מאיר כ'תקופת תמוז'ז. הכתוב אומר ש"הלילה 
כיום יאיר" לא אור ממש אלא 'אור-צל'.

הצילה  אשר  היא  ה"צל"  שמדרגת  נמצא 
יצאו  זה  את ישראל בלילה ההוא, ומתוך צל 
מצרים  של  ה'בצל'  מ'צל'  סכתה"  "מרעמסס 

ל'צלא דמיהמנותא' צל האמונה.

כוח  ואת  ה'צל',  סוגי  את  לראות  נפנה 
ההצלה שטמון ב'צל'.

מ'צל-מות' אל 'צל האמונה'
הוא  מהם  אחד  לגיהנם  יש  שמות  שבעה 



כה אאלפך           ערך בצל           חכמה

'צלמות' )עירובין יט, א( צל שמביא את המוות, 
המוות  את  הממיט  שהנחש  למדנו  אשר  הוא 
על האנושות כולה טמון בעומק הבצל, כביכול 
ולכן  ה'בצל'  גלדי  כלל  של  ב'צל'  עומד  הוא 

שמו 'צל-מות' צל שמביא את המוות.

ה'בצל' שאינו אלא  עומק  'צל' מצרים,  זהו 
וכפי שראינו מעלת ה'בצל  ו'גיהנם',  'צלמות' 
שהצר  מהצל  ישראל  את  הוציאה  השלם' 

ושעבד אותם אל צל האמונה. 

בעקבות  קבלנו  העור"  ו"כתנות  הצל  את 
לעיל.  המבואר  כפי  הראשון,  אדם  של  חטאו 
כל רגע ורגע אנו צועדים לעבר התיקון השלם 
אך תחילתו הייתה על ידי אברהם אבינו עליו 
השלום, כמו שמצאנו:  שכל אורח שהיה מגיע 
הוא  אם  העץ,  תחת  להישען  הוזמן  לאברהם 
היה אדם ראוי וכשר ענפי העץ היו מתכופפים 
בורחים  היו  הם  לאו  ואם  עליו,  ומצילים 
אבינו  אברהם  ידע  וכך  ממנו,  ומסתלקים 

לקרבו לאמונהח.  

זה מה שנאמר "בצלו חמדתי וישבתי ופריו 
הראשון  אדם  ה(  ב,  השירים  )שיר  לחכי"  מתוק 
התיישב  הוא  ומחמתו  הדעת'  'עץ  אל  חמד 
נחש  שפנימיותו  עד  כולם,  העולמות  ב'צֵל' 
הדעת'  'עץ  של  הפרי  לבושים,  וחיצוניותו 
מגלה את ה'בצל החצוי' המר והחריף המלא 
עד  היצר.  פיתוי  שמעורר  ההעדר  בתחושת 
שבא אברהם אבינו וכיוון את אורחיו שישבו 
באמת,  "חמדתי"  שאותו  החיים,  עץ  בצל 

. "בההוא אילנא הוה ידע מאן דאתאחיד ביה בקב"ה ומאן דאתאחיד בע"ז, מאן דאתאחיד בקב"ה, אילנא הוה פריש ענפוי וחפי  ח	

על רישיה ועביד עליה צלא יאה, ומאן דאתאחיד בסטרא דע"ז, ההוא אילנא הוה אסתלק וענפוי הוו סליקין לעילא, כדין הוה ידע 
אברהם, ואזהיר ליה, ולא אעדי מתמן עד דאתאחיד במהימנותא דקודשא בריך הוא, והכי מאן דאיהו דכיא מקבל ליה אילנא, 
מאן דאיהו מסאב לא מקבל ליה, כדין ידע אברהם ומדכי לון במייא וכו'. תא חזי דאפילו בשעתא דאזמין לון למלאכין, אמר לון 
והשענו תחת העץ, בגין למחמי ולמבדק בהו, ובההוא אילנא הוה בדיק לכל בני עלמא, ורזא דא )לקבל( בגין קב"ה קא )עבד( 
אמר, דאיהו אילנא דחיי לכלא, ובגין כך והשענו תחת העץ ולא תחת עבודה זרה. ותא חזי, כד חב אדם בעץ הדעת טוב ורע חב, 
דכתיב ומעץ הדעת וגו', ואיהו ביה חב, וגרם מותא לעלמא, מה כתיב ועתה פן ישלח ידו ולקח גם מעץ החיים וגו', )וגרם מותא 
לכל בני עלמא(, וכד אתא אברהם באילנא אחרא אתקין עלמא דהוא אילנא דחיי, ואודע מהימנותא לכל בני עלמא" )זוהר חלק א 

דף קב, ב(.

לשבת  זוכים  אנו  אבינו  אברהם  של  מכוחו 
קט  ש"כמעט  למצב  הגענו  במצרים  תחתיו. 
היה העיקר ששתל אברהם נעקר וחוזרין בני 
הלכות  )רמב"ם,  ותעיותן"  העולם  לטעות  יעקב 
אותנו  ה'  ומאהבת  ג(.  הלכה  א  פרק  כוכבים  עבודת 

ובכך  השלם'  ה'בצל  מעלת  את  הקב"ה  גילה 
זהו  התורה  את  לנו  ונתן  ממצרים  הוציאנו 
הזוכה  אשרי  לחכי",  מתוק  "ופריו  שנאמר: 

לשלוח ידו ולטעום מ'עץ החיים'.

צָלִי - תפילה
ואכן  "צָלִי",  בארמית  מתורגמת  תפילה 
של  האמונה  בצל  עומד  המתפלל  האדם 
על  להינצל  ומצפות  מייחלות  ועיניו  הקב"ה, 
ש'מציל'  ה'צל'  את  מגלה  התפילה  ית',  ידו 

מגונן ושומר.

התפילה אינה אלא בדרגת 'צל' אבל התורה 
ו,  נקראת אור "כי נר מצוה ותורה אור" )משלי 
כג(, התורה יורדת מן השמים אל הארץ כתוקף 
הלב  נשיאת  אלא  אינה  התפילה  אבל  האור, 

לשמים והכנסתנו ב'צל' הקב"ה.

על התפילה נאמר "סכותה בענן לך מעבור 
תפילה" )איכה ג, מד(, חלילה יכול להיות מחיצה 
שסוככת ומונעת מהתפילה לעבור אל הקב"ה, 
או  צל  ואין  מאירה  עצמה  היא  התורה  אבל 
חציצה העומדת מולה. שני מבטים אלו הם ב' 

סוגי הצל שנדון בהם כעת.



אאלפך           מדור מחשבה           חכמהכו

ענני הכבוד
פרנסים  שלשה  אומר  יהודה  בר'  יוסי  "ר' 
ואהרן  משה  הן:  אלו  לישראל  עמדו  טובים 
ומרים. וג' מתנות טובות ניתנו על ידם, ואלו 
הן: באר וענן ומן וכו' עמוד ענן בזכות אהרן, 
ענני  נסתלקו  אהרן  מת  וכו'  משה  בזכות  מן 
כבוד שנאמר: "וישמע הכנעני מלך ערד" מה 
שמועה שמע? שמע שמת אהרן ונסתלקו ענני 
כבוד, וכסבור ניתנה לו רשות להלחם בישראל 

וכו' חזרו שניהם בזכות משה" )תענית ט, א(. 

פעם  הכבוד'  ל'ענני  ישראל  זכו  פעמיים 
שנסתלקו  ולאחר  הכהן  אהרן  בזכות  אחת 
ובא עמלק זכו לענני הכבוד שוב בזכותו של 
משה רבינו, דעת לנבון נקל שאין 'ענני הכבוד' 
ששבו בזכותו של משה אותם ה'עננים' בדיוק 
'כח  שהרי  הכהן,  אהרן  של  בזכותו  שבאו 
הפועל בנפעל' ו'אומן קונה בשבח כלי' לפיכך 
מתברר לנו שאינם אלא שני סוגים שונים של 

'ענני הכבוד', ב' צל.

הוא  עמלק,  בגימט'  'צל'  פעמים  ב'  ואכן 
ה'נחש' שעומד בתוך ה'בצל' ומפריד בין שני 

סוגי ה'צל' ו'ענני הכבוד'.

ובכך  אהרן למשה  בין  בהבדל  קודם  נבחין 
נוכל להבין את ב' סוגי הצל.

בצל-אל
ויכוח  על  לנו  מספרת  א(  נה,  )ברכות  הגמרא 
"בשעה  לבצלאל  משה  בין  שהתרחש  מרתק 
לך  למשה:  הוא  ברוך  הקדוש  לו  שאמר 
אמור לו לבצלאל עשה לי משכן ארון וכלים. 
וכלים  ארון  'עשה  לו  ואמר  והפך,  הלך משה 

. "ברזא עלאה אקרי הכי בצלאל, בצל אל, ומאן איהו, דא צדיק, דאיהו יתיב בצל אל, ההוא דאקרי אל עליון, ואיהו יתיב כגוונא  ט	

דההוא אל, ההוא אל נטיל שית סטרין, וההוא צדיק נטיל לון, אוף הכי ההוא אל אנהיר לעילא, האי צדיק אנהיר לתתא, ההוא 
אל כללא דכלהו שית סטרין, ההוא צדיק כללא דכלהו שית סטרין. בן אורי, בן אור קדמאה דברא קודשא בריך הוא בעובדא 
דבראשית, בן חור, בן חירו דכלא, דבר אחר בן חור, בן חוור מכל גוונין, ודא אתמני למטה יהודה כלא כדקא יאות" )זוהר חלק ב 

קנב, א(. 

ומשכן'. אמר לו: משה רבינו, מנהגו של עולם 
אדם בונה בית ואחר כך מכניס לתוכו כלים, 
ואתה אומר עשה לי ארון וכלים ומשכן?! כלים 
שאני עושה להיכן אכניסם? שמא כך אמר לך 
וכלים'?  ארון  משכן  'עשה  הוא  ברוך  הקדוש 

אמר לו: שמא 'בצל אל' היית וידעת?".

רבינו היה מופקע ממציאות של 'צל'  משה 
ו'משכן' כולו היה אור עד ש"קרן עור פני משה" 
)שמות לד, לה(, מחשבתו הייתה טרודה בלהכין 

ועל  כלים לאור הגדול של השראת השכינה, 
כן הוא הקדים ואמר 'עשה ארון וכלים ומשכן'. 
אבל 'בצלאל' שחכמתו הייתה בצורה של 'צל'ט 
ל'משכן'  מקום  להכין  צריך  כל  שקודם  הבין 
ל'צל' ורק אחר כך ניתן להכניס לתוכו את כלי 

השראת השכינה.

הכבוד לא יכולים לבוא מתוך מעלתו  ענני 
מופקע  והוא  אור  שגופו  רבינו  משה  של 
דוקא מתוך  באים  ה'עננים'  צל,  על  מחשיבה 
מעלתו של אהרן שעליו נאמר "כי בענן אראה 
את  לראות  בשביל  ב(  טז,  )ויקרא  הכפרת"  על 
ענן,  של  וכיסוי  למחיצה  אהרן  זקוק  הקב"ה 
ונתכסה  בענן  עלה  "משה  נאמר  במשה  אבל 
בענן ונתקדש בענן כדי לקבל תורה לישראל" 
נכנס ומתלבש  ד, א( כביכול משה רבינו  )יומא 

בענן, הוי אומר: ענני הכבוד מתראים לפנינו 
אהרן  של  עננו  בא  כל  קודם  שלבים:  בשני 
נוכל  לכיסוי  שמבעד  בכדי  ומסתיר,  המכסה 
לראות משהו. לאחר מכן כשמת אהרן ו'עמלק' 
הוא ה'נחש' התעורר להכיש, אז בא עננו של 
"איש האלהים"  משה שאינו אלא הלבוש של 
)דברים לג, א( העולה לקבל תורה עד ש"קרן עור 

פני משה".



כז אאלפך           ערך בצל           חכמה

וכיון שחטאו בחטא העגל - בעקבות אהרן, 
משה,  פני  אור  מול  לעמוד  ישראל  יכלו  לא 
על כן הוא הניח על פניו "מסוה" וכיסוי, שוב 
מופקע  רבינו  משה  של  שענינו  מבחינים  אנו 
אהרן  של  לענניהם  השייך  כיסוי  מתורת 

ובצלאל.

מיתת אהרן ומשה
נשיקה אבל הוא מת מכח  מת מיתת  אהרן 
שונה  מאידך  ה'בצל'.  בעומק  שטמון  ה'נחש' 
היא מיתתו של משה רבינו שהרי איננו יודעים 
שעומדים  ש"אותן  עד  קבורתו  מקום  את 
להן  נדמה  למטה  למטה,  להן  נדמה  למעלה 
למעלה. לקיים מה שנאמר 'ולא ידע איש את 
לומר  ניתן  מה  בבחינת  א(,  יד,  )סוטה  קבורתו'" 
שמשה רבינו כאילו לא מת, שהרי המיתה היא 
עונש חטא עץ הדעת ואם אין הטומאה ידועה, 
ו"ספק טומאה ברשות הרבים טהור" )טהרות פרק 

ו משנה ג( אז כביכול אין כאן מיתה.

זה הכוונה שנשמתו של משה מיאנה לצאת 
"בבקשה  הקב"ה  לפני  שהתחננה  עד  מגופו 
י(,  )דברים רבה יא,  ממך תניחני בגופו של משה" 
לא  תורה,  באור  הואר  כיון שבשרו של משה 

היה בו כיסוי ואטימות של מיתה.

וכן מצינו ש"פני משה כפני חמה, פני יהושע 
כפני לבנה" )בבא בתרא עה, א(, את השמש העננים 
של  בצורה  אולי  באמת  להסתיר  יכולים  לא 
'צל' אבל את הלבנה העננים מסתירים מלברך 
עליהי, משה רבינו היה גופו אור ולא היה לפניו 
שום כיסוי אבל יהושע שקיבל ממנו את האור 
כמו הלבנה יכול היה להתכסות על ידי עננים.

בחצב  הארץ  את  תיחם  שיהושע  מצינו  וכן 

. "תא חזי כתיב: 'תקעו בחדש שופר בכסה ליום חגנו' דאתכסיא סיהרא, דהא כדין שלטא האי חיויא בישא ויכיל לנזקא עלמא"  י	

)זוהר חלק א קיד, ב(.
. עננו של משה היה בבחינת "ענני השם ענני". יא	

הגבול  כביכול  א(  נו,  בתרא  )בבא  לבצל  שדומה 
שנקבר  רבינו  משה  בין  לירח,  השמש  שבין 
בחוץ לארץ ליהושע שהביא את ישראל לארץ, 

הוא ה'צל' של ה'בצל'.

מצלתה,  מרובה  "חמתה  היום  של  בסוכה 
"פורסו  לבא  לעתיד  אבל  א(  ב,  )סוכה  פסולה" 
הקב"ה ]לעורו של לויתן שנעשה ממנו סוכה 
מבהיק  וזיוו  ירושלים  חומות  על  לצדיקים[ 
גוים  והלכו  שנאמר:  סופו  ועד  העולם  מסוף 
א(.  עה,  בתרא  )בבא  זרחך"  לנוגה  ומלכים  לאורך 
ששנינו  כמו  חמה  כולה  לבא  שלעתיד  סוכה 
מנרתקה"  חמה  מוציא  הוא  ברוך  "הקדוש 

)נדרים ח, ב. ע"ז ג, ב(.  

סכך  מלשון  אלא  אינה  שהיום  סוכה  אותה 
בכל  שיבהיק  לאור  להיהפך  עתידה  וכיסוי 

העולם כולו עד שהכל ילכו לאורו.

עלה בידינו שני סוגים של צללים:

א' צלו של אהרן ובצלאל, שאינו אלא בתורת 
כיסוי ומחיצה.

ב' צלו של משה, שמתלבש בענן עד ש"קרן 
העננים  שאין  חמה'  כ'פני  משה"  פני  עור 

מסתירים אותהיא.

כמו כן נראים שני צללים אלו ב'בצל': ה'בצל' 
מורכב מגלדים שמצלים זה על זה, כמו ה'צל' 
וכאשר מתקנים את  המכסה של אהרן הכהן. 
ה'בצל' ו'צולים' אותו או אז גופו נהפך להיות 

"צלי אש" כמו שמשה רבינו האיר בעצמו. 

מנגד  'עמלק'  שהוא  ה'נחש'  לעיל,  כאמור 
כל העת ל'צל' עננו של אהרן הכהן, חריפותו 
מנסה להניס את הצל ולפעפע את ארסו בכל 
ה'בצל' העולמי, עד שבא משה רבינו שאוחז 



אאלפך           מדור מחשבה           חכמהכח

בזנב הנחש ומהפכו למטה אלהים )שמות ד, ד(, 
הארס של הנחש נהפך בכפו של משה לבצל 
העולם  "מסוף  ומבצבץ  ומתוקן שמאיר  צלוי 

ועד סופו".

צלי אש
שאי אפשר לאכול בצל חי, כי עצם  למדנו 
היותו חי הוא מביא מוות. ואכן מתואר במשנה 
שאוכלים את הבצל כאשר הוא צלוי "אין צולין 
בשר בצל וביצה אלא כדי שיצולו מבעוד יום" 

)שבת יט, ב( וכך נוהגים העולם.

נהפך  הוא  ובכך  צלוי  להיות  עומד  בצל 
להיות צל של תיקון.

שורשו של תיקון זה הוא בקרבן פסח שנאכל 
"צלי אש ומצות על מררים יאכלהו" )שמות יב, 
בשביל  החרוסת  עם  נאכל  החריף  המרור  ח( 
שבו.  הממיתיב  הארס  כח  את  ולשבר  למתק 
כמו כן ניתן לומר שאכילת צלי פסח מסלק את 
ב"וימררו  הוא  טעם חריפות המרור ששורשו 
את חייהם בעבדה קשה בחמר ובלבנים ובכל 
עבדה בשדה את כל עבדתם אשר עבדו בהם 

בפרך" )שם, א, יד(.

מצה, לאו בן יומו
פגום  טעם  א'  טעמים:  סוגי  שני  יש  למצה 
- לחם עוני. ב' טעם של שבח, כמו שמלמדת 
אותנו הגמרא "עוגות שהוציאו ממצרים טעמו 

בהם טעם מן" )קידושין לח, א(.  

לעיל ש'מאכל שאינו בן יומו' טעמו  למדנו 
ה'לחם'  על  מבוססת  הזו  ההגדרה  פגום, 
ומתקלקל,  נפגם  טעמו  יומו  שעבר  שלאחר 
לכן העני עושה את לחמו באופן כזה שטעמו 
אומר  הוי  ימים,  שיותר  כמה  להישמר  יוכל 

. מרור גימט' מות )שער הכוונות, פסח, דרוש יב(. יב	

. "והוו קטעין מן לישא דאפיקו ממצרים וסדרין על רישיהון ומתאפי להון מחומתא דשימשא חרירן פטירן" )תרגום יונתן בן  יג	

עוזיאל שמות יב, לט(. 

פגום'  'טעם  אלא  אינו  עוני'  ה'לחם  שמהות 
שנשמר מיום ליום.

פסח,  קרבן  של  אש"  ה"צלי  בעקבות  אבל 
ונאפה  נצלה  בשמלותיהם  שנצרר  הבצק 
בשמשיג למצה שיש בה טעם משובח של מן. 
את  ליום  מיום  שנשמר  עוני'  מ'לחם  בשונה 
אלא  ליום,  מיום  לשמור  ניתן  היה  לא  ה'מן' 
היה  הוא  כא(,  טז,  )שמות  ונמס"  השמש  "וחם 

פורח ומסתלק.

אש"  ה"צלי  מעלת  את  שראינו  לאחר 
והופך  ה'בצל'  וארס  חריפות  את  שממתק 
את ה'לחם עוני' ל'מן' נפנה ללמוד את מהות 

ה'צלי'.  

בישול או צליה
יש  אבל  בישול'  אחר  בישול  ש'אין  כידוע 
נידון שלם אם 'יש בישול אחר צליה' )אורח חיים 

סימן שיח סעיף ה(. 

להגדיר בשני הגדרות את ההבדל בין  ניתן 
בישול לצליה: 

א' בישול אינו אלא 'דבר לח' אבל צלי הוא 
'דבר יבש'.

ב' כשנותנים מחיצה וכלי בין האוכל לאש, 
'בישול'. אבל כשמכניסים את האוכל  הרי זה 

אל תוך האש, הרי זה 'צלי'.

הגדרה זו מונחת בשמותיהם: בישול מלשון 
אותו  ומלבישים  המאכל  את  לוקחים  לבוש, 
בכלי ובמים, כדי שיתלבש בהם ויתערב עימם 
מכח האש. אבל צליה הוא מלשון הצלה, הדבר 
עצמו נכנס אל תוך האש ונצלה שם עד שהוא 
עצמו ניצל מן האש וטועמים בו צליל של אש.



כט אאלפך           ערך בצל           חכמה

בין  ההבדל  הוא  לצליה  בישול  בין  ההבדל 
שראינו  כמו  למשה,  אהרן  של  הכבוד  ענני 
לעיל ענני הכבוד של אהרן הכהן היו בצורה 
של כיסוי ו'צל', ה'עננים' לא היו אלא בצורה 
כמו  ישראל,  לעם  הקב"ה  בין  מחיצה  של 
בין  מחיצה  נתינת  ידי  על  שנעשה  הבישול 

האש לאוכל.

רבינו  משה  בזכות  שבאו  הכבוד  ענני  אבל 
היו בבחינה של "צלי אש" מאחר שהוא עצמו 
משה",  פני  עור  ש"קרן  עד  האש  בתוך  ניתן 
סוף  ועד  מתחילה  משה  את  מלווה  ה'צלי' 
שהרי הוא רואה את השכינה "בלבת אש מתוך 
והסנה  באש  בער  הסנה  והנה  וירא  הסנה, 
איננו אכל" )שמות ג, ב(. מראה הסנה אינו אלא 

בבחינת 'צלי אש'.

ועוד קודם לכן מצינו שבנות יתרו מספרות 
"איש מצרי הצילנו מיד הרעים וגו'" )שם ב, יט( 
הצילנו מלשון צלי, ועל כן אומר יתרו לבנותיו 
"ואיו, למה זה עזבתן את האיש קראן לו ויאכל 
לחם" )שם( ומפרש רש"י "שמא ישא אחת מכם, 
כד"א כי אם הלחם אשר הוא אוכל". אותו "צלי 
להלחים  אמורה  הייתה  אתכם  שהצילה  אש" 
ביניכם, שהרי "איש ואשה זכו שכינה ביניהן, 
מעלת  זה  א(,  יז,  )סוטה  אוכלתן"  אש  זכו  לא 
ויקרא  וגו'  בראם  ונקבה  "זכר  של  השלימות 

את שמם אדם" )בראשית ה, ב(.

עננים של מים ואש
עב  בעביםיד,  המים  את  ממתקים  העננים 
בענן  מתלבשים  המים  כביכול  עיבוי,  מלשון 
ומתבשלים בתוכו, אלו הם העננים של אהרן 

.  "אמר מר, ממתקין הן בעבים" )תענית י, א(. יד	

. "למנצח על אילת השחר מה אילה זו קרניה מפצילות לכאן ולכאן אף שחר זה מפציע לכאן ולכאן" )יומא כט, א(. טו	

. ההגדרה הקרובה ל"כי קרן עור פני משה" מוגדר בלשון חז"ל: צהבו פניו. כמו שראינו לעיל, בצל מלשון מבצבץ, ולכן קליפתו  טז	

בצבע צהוב, זה המדרגה של הבצל המפריחה את החריפות ואת הפירורים הפגומים, אבל אצל משה זה היה אור גמור.
. ערפל מלשון ער - פל, להתעורר מהנפילה. יז	

מחיצה  כיסוי,  של  בצורה  אלא  שאינם  הכהן 
ולבוש.

המים  מן  "כי  המים  מן  נמשה  משה  אבל 
משיתהו" )שמות ב, י(, משה עצמו ניצל מן המים 
בתוך  היה  שהוא  מאחר  אש'  'צלי  בבחינת 

הדבר בעצמו.

לאדם"  האדם  לב  כן  לפנים  הפנים  "כמים 
)משלי כז, יט( כשמביטים על המים רואים בבואה, 

קרן הוא הקצה של הדבר המקום שמשם בא 
רבינו  משה  מפצילותטו.  קרניה  כמו  הקלקול, 
מתפצלות  המתפזרות,  האור  קרני  את  לוקח 
ונשברות ומציל אותם עד שמאיר מתוכם מה 
שכתוב בו: "ותמנת ה' יביט" )במדבר יב, ח( אצל 

משה רבינו גם הקצה של ה'בצל' האירטז.

'צלי אש': מצד אחד יש  עננים של אש,  זה 
המפוררים  הדברים  של  מליאה  הצלה  כאן 
בו  נגע  האור  כביכול  ומאידך  והמפוזרים 
קרן  "כי  'צלי'  נהיה  עצמו  עד שהדבר  עצמו, 

עור פני משה".

ה'נחש'  הבצל,  לב  זה  לאדם"   - האדם  "לב 
שנתקן בענני הכבוד שבאים בזכותו של משה.

אש,  של  עננים  הם  משה  של  הכבוד  ענני 
אשר  הערפליז  אל  נגש  "ומשה  שנאמר:  כמו 
שם האלהים" )שמות כ, יז(. משה רבינו היה בהר 
שלש פעמים ארבעים יום, גימט' 'צל'. ללמדנו; 
ה'צל' של משה רבינו לא היה כיסוי אלא היה 

המקום שאליו נכנס משה.

שני סוגי לבושים
כשאדם הראשון חטא הוא הוצרך להתלבש 



אאלפך           מדור מחשבה           חכמהל

ה'לב',  את  ועוטפים  המכסים  הנחש  בלבושי 
"ויתפרו עלה תאנה ויעשו להם חגרת" )בראשית 
)ישעיה  ז(. עלה תאנה מלשון "תאנה ואניה"  ג, 

כט, ב. איכה ב, ה( שהוא מלשון אנינות כיון שכולו 

לבושי הנחש, לב הבצל שעטוף בגלדיו.

'חגורה' שמצמידה את  יש עוד לבוש:  אבל 
הלבוש אל הגוף, ואז נהפך הלבוש להיות מעין 

'צלי' שגוף הלבוש נהיה מעין הגוף ממש.

כהכנה לתפילה אנו חוגרים חגורה )אורח חיים 
סימן צא סעיף ב( או מדין "הכון לקראת אלהיך 

לבו  יהיה  שלא  מדין  או  יב(  ד,  )עמוס  ישראל" 
רואה את הערווה. 

ידי  על  היא  'צלי'  שנקראת  לתפילה  הכנה 
שמסתלק הכיסוי של הכלי ונהפך להיות גוף 
של אור, על ידי פעולת החגירה, "ויעשו להם 

חגרת".

אור חדש על ציון תאיר
עתידה מדרגת משה של 'צלי אש' להתרחב 
על כל העולם כולו, דומם, צומח, חי ומדבר; 
כולם יבצבצו מכח ה"אור חדש על ציון תאיר".

שנאמר  כמו  אש  להיות  יתהפך  ה'דומם' 
"ואני אהיה לה נאם ה' חומת אש סביב ולכבוד 
 - ירושלים  חומת  ט(  ב,  )זכריה  בתוכה"  אהיה 

תיהפך להיות אש.

ומוות  חורבן  ממיטה  האש  חריפות  היום 
ירושלים  את  לבנות  עתידה  האש  אותה  אבל 
עתיד  אתה  ובאש  הצתה,  באש  ה'  אתה  "כי 
לבנותה" )תפילת 'נחם' בתשעה באב(, אותו עור של 
זיוו  יבהיק  ירושלים  חומת  על  הפרוש  לויתן 

מסוף העולם ועד סופו וכולם ילכו לאורו.

כמו  ולהאיר  לבצבץ  ישוב  הצומח  ואף 
בית  שלמה  שבנה  "בשעה  ב(  לט,  )יומא  ששנינו 
המקדש נטע בו כל מיני מגדים של זהב, והיו 
מוציאין פירות בזמניהן, וכיון שהרוח מנשבת 
היתה  ומהן  וכו'  פירותיהן  נושרין  היו  בהן 
 - להיכל  גוים  שנכנסו  וכיון  לכהונה.  פרנסה 
וכו' ועתיד הקדוש ברוך הוא להחזירה  יבשו 

לנו וכו'". 

אותו זהב דומם שצמח בבית המקדש ישוב 
ויצמח, יאיר ויתרחב בצבעו הצהוב והמבצבץ. 

הקרבן היחיד שנאכל 'צלי' הוא קרבן פסח, 
אבל לעתיד לבא כל הבשר של ה'בעלי חיים' 
יאיר בעצמו, ועל כן כל קרבן או מאכל יהיה 

בבחינת 'צלי' כיון שגופו אש.

משיח מלשון משׂיח שעתיד לעורר את כולם 
להתפלל לקב"ה, עד ש'בית המקדש' שמאיר 
תל  "תלפיות;  עליו  נאמר  חדש"  "אור  ממנו 
שכל פיות פונים בו" )ברכות ל, א(. המשיח משׂיח 
שהוא  עד  השלם'  ה'בצל  את  שׂיח[  ]מלשון 

יבצבץ ויאיר "מסוף העולם ועד סופו".

אור  בצלים,  גלדי  של  במדרגה  אנו  עכשיו 
מול צל, עננים של מים, ענני הכבוד של אהרן 
מסוף   - כולו  העולם  לבא  לעתיד  אבל  הכהן 
"אור  אין סוף  יאיר באור   - ועד סופו  העולם 
חדש על ציון תאיר, ונזכה כולנו מהרה לאורו".

 ב-צ בצל–בלבביפדיה מחשבה  

מספר שיעור בקול הלשון  34306598



לא אאלפך           ערך בצל           חכמה

 סוגיות במחשבה 
בצל

אשר  הדגה  את  זכרנו  ה(  יא,  )במדבר,  כתיב 
נאכל במצרים חנם את הקשאים ואת האבטחים 

ואת החציר ואת הבצלים ואת השומים.
ואת  ואת החציר  וז"ל,  )שם(  בחזקוני  ופירש 
עכ"ל.  הבשר,  עם  הקדרה  לטעום   – הבצלים 
והיינו שיש ארס חריף בבצל הנותן טעם, עיין 
רש"י )פסחים, קטו, ע"ב, ד"ה משום קפא(, ועירובין 
)פ"ג,  פאה  עיין  בצלים,  כמה  וישנם  ע"א(.  )כט, 

מ"ח(.  )פ"ט,  ונדרים  מ"ט(,  )פ"ב,  ושביעית  מ"ד(, 

ובשביעית )פ"ה, מ"ב( בצל הנקרא לוף. 
וכתב הרמב"ם )עוקצים, פ"ב, מ"ח( וז"ל, צורת 
עלי בצל ידועה, כי היא חלולה כדמות קנים, 
בו  כשנגע  וכל הבצל  ביד,  ידבק  ריר  ובתוכה 
כמו  לקרקע  מחובר  אינו  והוא  וצמח  המים 
שהוא מפורסם, יצא ממנו לב ירוק דמות עלי 
הצומח  דבר  ואותו  ריר,  ג"כ  ובתוכו  בצלים 

נקרא בני בצלים, עכ"ל.
וז"ל,  מ"ג(  פ"ו,  )שביעית,  משאנץ  הר"ש  וכתב 
מן  "מעצמן"  יוצאין  כשנגמרים  הבצלים  דרך 
הארץ, וכשאוחז בעלין נתלשין אם חזקים הן 
מעט, עכ"ל. והבן, שנקרא בצל, אותיות ב-צל, 
נוטריקון בו-צל, ושונה משאר ירקות שנמצאים 
בארץ  ונשמרים  להם,  צל  והארץ  הארץ,  תוך 
יהי  הבצל  אולם  משם,  אותם  שמוציאים  עד 
זה,  גב  על  זה  רבים,  קליפות  בעצמו,  לצל 
וסוף שיוצא מן הארץ בעצמו, ואינו ניזוק, כי 

הקליפות נעשים בו צל להגין עליו, והבן. 
הפירות  מאמתי  מ"ב(  פ"א,  )מעשרות,  ואמרו 
אמרו,  ו(  )משנה  ושם  וכו'.  במעשרות  חייבות 
הבצלים, משיפקל, ואם אינו מפקל, משיעמיד 

 – וז"ל, משיפקל  )שם(  ופירש הרמב"ם  ערמה. 
בהם,  הנתלה  ויסיר  שלו  עלין  משיכרת  ענינו 
כמו  וז"ל,  כתב  )שם(  משאנץ  ובר"ש  עכ"ל. 
מפרשים  ויש  הקליפה,  שמסיר  משיקלף, 
משיעשה אותם אגודה, ובירושלמי )שם( מפרש 
עם  הבצלים  שעוקרים  פודגרה,  דיורים  מן 
הקליפות  מעליהם  מסירים  ואח"כ  השורשים, 
)פ"ב,  עוקצין  ועיין  עכ"ל.  והשרשים,  הרעים 

מ"ה(. 

אלו  קליפות  ע"ש  בצל  שנקרא  מאוד  והבן 
הוא  מלאכה  וגמר  כנ"ל,  פריו,  על  שמצילים 
נצרך  אין  כבר  עתה  כי  אלו,  קליפות  הסרת 

להם. ועיין עוד ערוך )ערך פקל(. 
כתב  וז"ל,  מ"ט(  פ"א,  )כלאים,  בתיו"ט  וכתב 
וז"ל  הר"ב, כדרך שמוסיפין הבצלים בתלוש. 
הוא  דרגילות  ר"י,  אומר  )נ(  בשבת  התוס' 
כמו  הקרקע,  לחלוחית  מחמת  שמתווספים 
שאנו רואים שומין ובצלים שמתווספים אפילו 
הרמב"ם  כתב  בזה  וכיוצא  בחלון,  כשמונחים 

במ"ט פ"ב דשביעית, עכ"ל. 





מדור

רל"א
שערים

 צירוף 
 ב-צ / ב-ל / צ-ל





לה אאלפך           ערך בצל           חכמה

ב-צ

ג' ד"ה עגלת צב(  )נשא, פ"ז פסוק  רש"ר הירש  עיין 
"צב" קרוב אל סבב, והוא מורה כנראה על מחיצות 
האנשים  על  והמגינות  העגלה  חלל  את  המקיפות 
בצל,  צורת  וזהו  עכ"ל.  על החפצים שבעגלה,  או 
כן  נקרא  ובעומק  המקיפות.  מחיצות  ל,   – בצ 
לב,  )בראשית  כמ"ש  עמדו,  על  עומד  נצב,  מלשון 
כן  על  ויתר  נצבה".  וגם  אלומתי  קמה  "והנה  ז( 
עומד בקומתו, וכך אמרו בזוה"ק )פנחס, רמב, ע"ב( 
והנה קמה אלומתי וגם נצבה, דכך תפילה מעומד. 
וכמ"ש רש"י שם, קמה אלומתי, נזקפה, וגם נצבה 
לעמוד על עמדה בזקיפה ועיי"ש בשפתי חכמים, 
וגם נצבה, לעמוד כן תמיד כן על עמדה בזקיפה. 

והוא בחינת מבצר, עומד על עומדו בתוקף.

עמידה בזקיפה הוא התקשרות לשורש  ומהות 
כן  ע"י  העליון  לשורשו  שנקשר  וכיון  העליון, 
שורשו העליון אוחזו, ודין גרמא ליה לעמוד תמיד 
בזקיפה. וזש"כ )שם כח, יב( והנה סולם מוצב ארצה 
וראשו מגיע השמימה, וגו' והנה ה' נצב עליו, וגו'. 
והיינו מוצב ארצה, לתתא, וראשו מגיע השמימה 
נקשר לשורשו העליון, ומכח כך נצב ארצה. ולכך 
מיד כתיב והנה ה' נצב עליו, והיינו שנגלה שורש 
הכל ה' ית"ש שמכחו הוא נצב ועומד תדיר. והוא 
לשורשו  מחוי  אצבע  שע"י  צב-אע,  אצבע  בחינת 
באצבעו  מראה  אחד  שכל  בתענית  בשלהי  כמ"ש 
ואומר זה ה' קוינו לו, והיינו שעי"כ נקשר לשורשו, 
ואזי ה' נצב עליו. והוא בחינת שם צבאות, שהוא 
ית"ש נצב על נבראיו. והוא בחינת ביצה, צב-יה, כי 
ונבדל  הנולד הגמור באפרוח נעשה בריה לעצמו 
משורשו, אולם הביצה אינה ולד גמור ועדיין לא 
הכל  ושורש  המולידה.  מקורה  משורש  נתנתקה 
כי  רצה,  צבי,  בארמית  ונקרא  רצון,  בחינת  הוא 
הרצון על ידו הכל ניצב, כפי גדרי הרצון. וכאשר 
לתתא  נעשה  רצון-רץ,  לתתא,  מתפשט  הרצון 
זו  כצרות  נעשים  הפרטים  רצ-צר,  בחינת  פרוד, 
מכח  אולם  הפרוד.  עומק  בהם  מושרש  ובזה  לזו, 
הארת הרצון, "צבי" נעשה קיבוץ קבץ, ק-צב. והוא 
אור הגאולה, מקבץ נדחי עמו ישראל. ואזי נעשה 
בחינת משבצת, שיבוץ, שבץ, ש-צב, שכל אחד מן 
הפרטים שנקבץ מסתדר ועומד ומשובץ במקומו, 
לפי הארת השורש. וכן לבוש העשוי מבוץ, בצ – ו, 

פשתן, שגדל בד בבד. אולם בלבוש בוץ משובץ כל 
חוט כראוי, ונגלה יופיו של בוץ. והארה זו בחינת 

צהוב, צב-הו, בחינת "צהבו פניו", צהוב הארה.

כן הוא הגלות, ונעשה ע"י נבוכדראצר,  והיפך 
אותיות צב בקרבו, שבא לבטל יציבות זו, וניתוק 
חצב,  דקלקול,  חצב  בחינת  והוא  מארצם.  בנ"י 
ח-צב, מנתקם מן מקום יציבותם. ודבר המבעבע 

אינו יציב, בצ – ע.

כנ"ל,  השורש  הארת  מכח  יציבות  שיש  והבן 
"והארץ  בחינת  בארעא,  דבקות  מכח  יציבות  ויש 
והוא בחינת רבץ, ר-צב, שרובץ  לעולם עומדת". 
ודבק בארעא. והוא בחינת מצבה כמ"ש אצל יעקב 
ועוד, שענינה לקבץ את כל החלקים מצד קביעות 
בארעא. וזוהי מצבה שנותנים ע"ג המת, לקבץ כל 
חלקי חייו שנתפזרו בארעא. וזהו בחינת בצק, בצ-
ק, שתחילה יש מים וקמח, וכל גרגיר בקמח עומד 
נעשב  ולישה  במים  תערובת  ע"י  אולם  לעצמו, 
בצע,  היפך  יחדיו.  החלקים  כל  את  שמצרף  בצק 

צב-ע, שמחלק הדבר לחלקיו.

ע"י  זו מתגלה במשכן שנעשה  הארה  ושלמות 
התקשרותו  ע"י  מצורף  כלומר  צב-לאל,  בצלאל, 
לאל, אליו ית"ש. ויתר על כן מתגלה בא"י שלמטר 
שנתנתק  בצורת,  היפך  מים,  תשתה  השמים 
יכניע את שרו של עשיו שעתיד  ממקורו. וכח זה 
ואזי  וגו',  מבצרה  בא  זה  מי  כמ"ש  מבצרה,  לבא 
היציבות  ויתגלה  בן",  ואתרעי  "צבי  יתגלה 
השלימה. והוא ע"י חיבור הוי"ה- אדנות גימטריא 

צב עם הכולל.  	

אבצן,  זה:  מאמר  המרכיבות  התיבות  שרשי 
אצבע, קבץ, רבץ, בצע, בצר, בצרה, בוצץ, בץ 
בצורת,  צבאות,  צבא,  עצב,  בלשאצר,  )ביצה(, 

מבצר,  יצב,  נצב,  חצב,  בצק,  בצלאל,  בצל, 
בוץ,  צהוב,  קצב,  נבוכדראצר,  צבי,  מצבה, 

יעבץ, שבץ, צבעון.



אאלפך           מדור רל"א שערים           חכמהלו

ב-ל

רבותינו לימדונו )מבואר היטב בעץ חיים( שמדרגת 
לב שורשה ל"ב נתיבות חכמה עליונה שבראש. הנקראת 
בלימה, לב – ימה, והיינו י' ספירות וכב' אותיות גימט' 
כגלדי  הבריאה,  צורת  וזו  יצירה.  בספר  כמבואר  לב, 
ללב.  סביב  והכל  לבו,  בתוכו  צ,   – לב  בצל,  בצלים, 
וכאשר הארה זו מתפשטת לתוך גופו של האדם נעשה 
"לב". וכאשר ח"ו אינה מתפשטת, אזי זהו בחינת "בל", 
וכן  בלתי.  בלה,  ו, לשון   – בל  בול,  וזהו  לשון שלילה. 
בלוע  נשאר  אלא  מתפשט  שאינו  אור  ע,   – בל  בלע, 

במקורו.
לבן  העליון.  הלובן  ממדרגת  היא  זו  עליונה  הארה 
לב-ן, כמבואר בדברי רבותינו. וכאשר הארה זו מאירה 
אצל נקבה נעשה במקום הלב, מקום דדיה, חלב, לב-ח. 
העליון,  ללובן  לאמו,  הולד  את  מקשרת  חלב  ומדרגת 
ללבה של האם. חלב אותיות חבל, שהחלב נעשה חבל 
והולד  האם  נעשו  כך  ומכח  לאם.  הולד  בין  המקשר 
בלולים זה עם זה , בלל, בל – ל. ונגלה אצל בלהה, בל 
וגידלה  – הה, שיפחת רחל, שנולד בנימין ומתה רחל, 
בעבורו.  לחלב  דאגה  ואף  כאמו,  בנימין  את  בלהה 
מקיא  וכאשר  כנ"ל.  ה"לב"  הוא  המקשר  הכח  ובעומק 
חלב שינק משדי אמו, זהו בחל. וזהו ביטול של החלב, 

בטל , בל – ט.
וכשם שהוא הכח המקשר בין הולד לאמו, כן שורש 
כח ההולדה, "זכר" "ונקבה" שורשו חיבורם בלב. והוא 
בחינת  הוא  החיבור  תחילת  כי  לב-ע.  בעל,  בחינת 
חיבוק, אח"כ נישוק, ואח"כ חיבור גמור, ומקום החיבוק 
במקום הלב, חיבור לב אל לב, זהו מהות עומק החיבוק.
בין בחור לבתולה. בתולה, לב-תוה.  החיבור  ועיקר 
ראשונים  ז'  וישלח,  בפרשת  הנזכרים  אדום  ובמלכי 
)בחינת  השמיני  ובמלך  בהם.  נקבה  הוזכר  לא  שבהם 
חלב, לב, ח, כנ"ל( הוזכרה אשתו ושמה מהיטבאל, לב-
מהיטא. ובו לא כתוב מיתה, כי היה חיבור במדרגת לב. 
ובבדלח  אחד,  לב  מחובר,  לב   , חד   – לב  בדלח,  וזהו 

מונח כח הצירוף והחיבור.
והנה תולדות ראשונים שהיו בעולם, קין והבל, הבל, 
וחוה  אדה"ר  של  הלב  חיבור  נתגלה  בהבל  כי  לב-ה. 
קם  וכאשר  חוה.  של  ליבה  אל  הבל  של  חיבורו  ונגלה 
רבותינו  ואמרו  הלב.  חיבור  ביטל  והרגו,  הבל  על  קין 
שבלק שורשו בקין שהרג את הבל, מכח בל, העדר שבו. 
וכן בלק דבק בהעדר זה, בל – ק. ומכח כך רצה להרוג 
את ישראל. ובשעה זו נתחדשה אבלות בפועל ראשונה 
בעולם. אבלות, אבל א-לב. בבחינת טוב ללכת אל בית 
האבל וגו', והחי יתן אל לבו. אבל אל-לבו. ואבל אין לו 
ג, ליבא   – יגון', בל  'מבליגיתי עלי  פה, בבחינת מש"כ 
לפומיה לא גליא מכח הבלגה. ובבחינת בלם, בל – ם, 
בולם פיו. ושורש אבלות זו נעוץ בחוה שנתנה לאדה"ר 

לאכול מעץ הדעת, שעליו נאמר ביום אכלך ממנו מות 
של  דמו  שפכה  היא  בחז"ל,  הוגדר  זה  ומעשה  תמות. 

עולם.
)לב  מלבין  אביזריהו,  ויש  בפועל,  רציחה  יש  והנה 
– ן( פני חבירו, הנקרא עלב. ע-לב. והנה אמרו, עשרה 
דורות מאדה"ר עד נח וכו', אולם במקום שיהא תיקון 
הלב, נעשה קלקול כמ"ש ויתעצב ה' אל לבו. וכתוצאה 
מכך נעשה מבול. לב-מו. ועיקר גזר דינם לא נחתם אלא 
על הגזל, היפך צדקה-נותן. גזל כולו מקבל, קבל, לב-
ק, שהוא בחינת בלק אותיות קבל, כנודע. ותולדת כך 
נעשה הסבל הגדול בעולם כמעט לכל יושבי תבל. סבל, 
לב-ס. וחל על עצם העולם הנקרא תבל. לב-ת. כלומר 
כמ"ש  העולם,  של  לבו  הנקרא  העולם  שורש  עצם  על 
חז"ל שיש במקום לב, כמ"ש דברו על לב ירושלים, זהו 
ימה,   – וכתיב תולה ארץ על בלימה, לב  לבד דתיקון. 
והוא שורש לבו של העולם. ולב דקלקול שבעולם הוא 

בבל, לב-ב. ובנפש זהו בליעל, בל – יעל.
ואחר עשרה דורות בא אברהם לתקן זאת. ולעומתו 
בלעם, בל – עם, כמ"ש במסכת אבות. ועיקר הפסולת 
בחינת  עשו,  הוא  מיתתו  ביום  רעה  לתרבות  היוצאת 
אדם בליעל, היפך אדם, אדום, בליעל, לב-עלי. ושורשו 
נושא  יעקב  ולעומתו  הוא מזרעו של בתואל, לב-תאו. 
את בלהה, לב-הה, תחלת תיקון הלב. ובשבטים עיקר 
התיקון לכך, זבולון, לב-זון, זון ר"ת זכר ונקבה, תיקון 
אחדותם. והמתנגד ליעקב לבן, לב-ן. שהוא נבל כנודע, 
נחש,  ושורשם  לב-ז.  זבל,  בבחינת  אלו  של  ופסולתם 
לב-גו,  גבול,  הגבול,  את  פורץ  עולם,  של  גדרו  פורץ 

פורץ את הלב.
ושלמות התיקון בבנין המשכן ע"י בצלאל, וכל חכם 
לב-כ.  כלב,  ע"י  לא"י  ובכניסה  לב-אצל.  בצלאל,  לב. 
יום  ושורשו  לב-ו.  יובל,  בארץ,  הנוהגת  יובל  ובמצות 
החמישים של מתן תורה, במשוך היובל המה יעלו בהר.

שרשי התיבות המרכיבות מאמר זה: אביאל, אבימלך, 
אבל, אבשלום, אהליאב, חלב, זבל, חבל, לבן, אלגביש, 
אלישבע, בבל, בדלח, בהלה, בלע, בעל, ברזל, בתולה, 
כלב,  חלב,  בחל,  זבולון,  בול,  בבל,  בגלל,  גבול,  גבל, 
בל, בלל, לב, יובל, יבול, לבש, להב, בלהה, בלה, בלט, 
בישל,  בצלאל,  בצל,  סבל,  בלתי,  בלשאצר,  בלעם, 
נבל, איזבל,  גבלה, הבל, מבול, לבנון,  גבריאל,  גבעל, 
תבל,  שביל, שבלים,  קבל,  עיבל,  לביא,  גבול,  בתואל, 
יבלת, בלק, מהיטבאל, מלבן, עלב, שבלול, בטל, בלג, 

בלימה, בליעל, בלם.



לז אאלפך           ערך בצל           חכמה

צ-ל

והיינו  אור-צל.  נורטיקון  אצל  אֵ-צֶל.  אֵצֶל, 
זולתו,  של  בצל  נמצא  זולתו  אצל  שנמצא  שדבר 
כן  הצל  צורת  וכפי  האור,  של  צל  הוא  צל  וכל 
בן  אליצור  בחינת  והוא  האור,  בתוכו  מתקבל 
כמ"ש  אור-בן,  ראובן,  ראובן.  משבט  שדיאור 
צלי- אליצור,  ובנו  שדי-אור.  ושדיאור,  רבותינו. 
אור. והיינו הצל שמקבל מן האור. וכן בצלאל בן 
אורי, אורי – אור, בצלאל, צל – בלא. וקבלת האור 
הוא בחינת צלי, צלי אש, והיינו ששלט בו האור, 
וזה בחינת קבלת האור, צל-י. והוא בבחינת נקבה 
הנוצרה מן הזכר, מן הצלע, צל-ע. ונטלה הקב"ה 
"אצלו",  נמצאת  ומעתה  לאדם,  והביאה  וחזר 
ודו"ק. וע"ש כן נקראת אשת למך צלה, צל-ה, ע"ש 
ומקבלת  מחז"ל,  שם  רש"י  כמ"ש  בצלו,  שיושבת 

הארתו. 

ולהתדבק  להתקרב  בצל  הנמצא  תשוקת  וזהו 
לאור ולקבל ממנו. וזהו הצלחתו, צלח, צל-ח. ואזי 
נעשה צהל, צל-ה, בבחינת קול "מצהלות" חתנים, 
ובבחינת עלץ, ע-לץ. וכאשר הקבלה בשלמות, זהו 
בבחינת  בכלי  מאיר  שהאור  היינו  צל-ול,  צלול, 
אולם  משה.  מדרגת  וזהו  המאירה.  אספקלריא 
בבחינת  זהו  מאירה,  שאינו  אספקלריה  זו  כאשר 

בצלאל, צל-באל, וכמ"ש חז"ל, בצל אל היית. 

וזהו  ונפרדת.  מצלו  מוסרת  פעמים  ולהיפך, 
נעשה  ליבמה,  רוצה  ואינו  ליבום  הזקוקה  בחינת 
נפרדת  ועי"ז  ח-לץ.  חלץ,  הנעל,  חלוץ  בית  בה 
פיצול  פ-צל,  פצל,  בחינת  וזהו  הזכר.  מן  הנקבה 
והפרדות הצל מן האור. ואזי כאשר הצל נפרד מן 
האור אין לו את מקור חיותו – מקור הארתו, וזהו 
מלבי"ם  ועיין  רבותינו.  כמ"ש  צל-מות,  צלמות, 
צלמות,  צלמון,   – צלם   – צל  וז"ל,  יח(  כא,  )ויקרא, 

מוחלטת  הפרדות  זהו  כאשר  כן  על  ויתר  עכ"ל. 
מתהפך צל – ללץ, והיינו שמתלוצץ מן הארה, ומן 

הצורך להימצא בצילה.

של  גמורה  הפרדות  רק  לא  נגלה  כן,  על  ויתר 
הצל ממקור האור, אלא נעשה הצל כבריה לעצמו, 
וזהו צל לשון פרידה, לשון הצלה, צל-הה, בחינת 
והיינו  צל-ם,  צלם,  בחינת  וזהו  וכד'.  מאש  מוצל 
א"ס,  אור  האור,  מקור  מן  מוחלטת  הפרדות  ע"ז, 

וזהו בחינת תהו, תהום,  והעמדת ראשית לעצמו. 
שורש החורבן, ששם אין אור כלל, בבחינת "חשך 
על פני תהום". וזהו מצולות ים, מצולה, צל-מוה. 
מצולה,  שמה  נקרא  למה  ע"ב(  )קיג,  זבחים  ועיין 
שכל מתי עולם נצטללו שם. וגירסא אחרת נצחללו 

לשם.

הצל,  הצלה,  נעשה  התיקון,  נעשה  וכאשר 
לאור.  ומקרבו  הצל  מן  שמעלהו  והיינו  ה-צל, 
ותחלה הקירוב למדרגת שמיעה, בבחינת שמועה 
שמועה   – קול  קול,  בת  ויש  קול  יש  כי  רחוקה. 
של  והשמועה  רחוקה.  שמועה   – קול  בת  קרובה. 
)ועיין  צל-מתים  מצלתים,  בבחינת  הוא  קול  בת 
ערכין, יג, ע"ב(. והיינו ששומע רק את הצל של הקול 

ולא את הקול עצמו. ואח"כ יתר על כן יש עלייה 
האור,  עם  אחד  ונעשה  האור.  בצל  לישב  לאור, 
וכמ"ש בערוך )ערך צלמונית( וז"ל, נכנס בצלמוניתו, 
אצילי  נקראים  כן  וע"ש  עכ"ל.  באחדותו  פירוש 
ידיו, שמאוחדים עמו ולא רק שנמצאים אצלו )עיין 
נפש החיים, ש"א, פי"ג. ועיין חשק שלמה, שורש צל, שכתב 

להיפך(. והבן שיש אצל סמוך ויש אצל מאוחד עמו. 

וכאשר מאוחד עמו הוא נעשה בבחינת ואצלתי מן 
הרוח, המשכה.

אליצור,  זה:  מאמר  המרכיבות  התיבות  שרשי 
אליצפן, אציל, אצל, בלטשאצר, מצולה, מצלות, 
בצל, צל, צלם, צלמון, צלמות, צלמנה,  עצלתים, 
לחץ, צקלג, יחצאלי, הליצני, מלצר, עצל, הצלה, 
צלחת, צללים, צללפוני, צלעה, יקבצאל, בצלאל, 
מליצה,  צלפחד,  צלמנע,  הצלחה,  ויפצל,  וחלצו, 
חלוץ,  להצהיל,  יחציאל,  צלה, חבצלת,  מצהלות, 
צלצל,  צקלג,  צלק,  עלץ,  לץ,  צלי,  הצל,  יחצאל, 
מצולה,  מצהלות,  מפלצת,  מחלצות,  מצולה, 
חלץ,  נמלצו,  מצלתים,  מקבצאל,  מצליח,  מציל, 
פלצות, פצל, צאלים, צהלה, צוריאל, ציקלג, צלף, 

צלה, צלול, צלח, צלחית, צלי, צלע.





מדור

קבלה
 בלבביפדיה קבלה

 בצל
 מילון ערכים בקבלה 

 בצל





מא אאלפך           ערך בצל           חכמה

 בלבביפדיה קבלה 
בצל

אור א"ס
שהוא  והא"ס  טז(  פרק  )ח"א,  אורות  הטל  ז"ל 
סובב מקיף על כולם, ובתוכו הולכים העיגולים 
ועיין  עכ"ל.  זה,  תוך  זה  בצלים  כגלידי  כולם 

ערך קטן עיגולים. 

צמצום
גלדי הבצלים, הם צורת צמצום האור. עיין 

ערך קטן נוק'.
צר. וכתיב )ישעיה, סג, ט( בכל צרתם לו – לא, 
צר, ר"ת בצל. וכן כתיב )תהלים, קב, ג( ביום צר 
וכתיב  מצרים.  הצרות,  ומקום  בצל.  ר"ת  לי, 
במצרים  נאכל  אשר  וגו'  נפשנו  ה(  יא,  )במדבר, 

וגו', ואת הבצלים.
הבצלים  עלי  מ"ח(  פ"ב,  )עוקצין,  ואמרו  חלל. 
ממעך  "חלל",  בהם  יש  אם  וכו',  בצלים  ובני 

את חללן.
בצל  בשר  ה"י(  פ"א,  )שבת,  בירושלמי  אמרו 

ביצה, מצטמק ורע לו. 

קו
בין עיגול לעיגול שהוא  הקו מחבר ומדבק 
וכתב  עיגולים(.  )עיין ערך קטן  גלדי בצלים  בצורת 
ידוע  וז"ל,  הרקיעים(  )במאמר  מפאנו  הרמ"ע 
גלגל  בין  כלל  ריקות  שאין  התכונה,  בחכמת 
לגלגל, אלא מונחים זה על זה כגלדי בצלים, 
ועיין  ודו"ק.  הקו,  הארת  מכח  וזהו  עכ"ל. 

אברבנאל )יחזקאל, א(.
ובצלים  דקות.  לכל  שורש  והוא  "דק",  קו 
נהגו לחתכם דק, וכלשון שו"ע הרב )או"ח, שכא( 
וכן  דק,  דק  הצנון  לחתוך  נהגו  במדינותינו 

בצלים, עכ"ל.

עיגולים
צורת העיגולים כגלדי בצלים, כמ"ש בריש 
ע"ב(.  כד,  בראשית,  זוה"ק,  ועיין  ב.  ענף  )ש"א,  חיים  עץ 
ועיין חסד לאברהם )מעין ב, נהר ג(. ומאירת עינים 
והבן  וז"ל,  פ"ג(  יז,  )שער  המלך  ועמק  )בראשית(. 

קישור העולמות הוא כולו אחד כגלדי בצלים, 
זו מקפת זו, עכ"ל. ועיין שפע טל )חלק טל, ש"ג, 
פ"ח(, ופרדס )ש"ו, פ"ה(, ורבינו בחיי )דברים, י, יד(, 

)אדרת אליהו, בראשית, א, ב(. ועיין ערך קטן  וגר"א 
עצמו.  הבצל  בתוך  עיגול  צורת  שורש  דעת, 
ישראל  ועיין  עגולה.  עצמו  הבצל  צורת  וכן 
קדושים )אות ז(. ודרך מצותיך )מצות קרבן פסח, עז, 

ע"א(. ואוצר החיים )שמיני, ד"ה ואתם אחיי(. 

יושר
אמרו )פאה, פ"ג, מ"ד( מלבנות הבצלים. ופירש 
בפסקי רי"ד )נדה, נא, ע"ב( וז"ל, פירוש, מלבנות, 
שורות, והירק מפסיק בין שורה לשורה, עכ"ל. 
ועיין פני משה )פאה, פ"ב, ה"ב(. ועיין כלאים )פ"ג, 

מ"ו(. 

שערות
כגלדי  זה  על  זה  שוכבות  השערות  צורת 

בצלים.
י"ב(  פ"ב,  וישלח,  )ב"ר,  ואמרו  שעיר.  איש  עשו 
הה"ד איך נחפשו עשו, ר' סימון אמר, קליפת 

בצלים, עיי"ש. 

אזן
ועיקרו  טעמים,  בחינת  דס"ג,  ע"ב  אח"פ, 
נגלה הטעם בפה. ואמרו )ב"ב, כה, ע"א( מרחיקין 
שמפיג  מפני  הבצלים,  מן  הכרישין  ואת  וכו' 
לטעם.  הבצל  תשמיש  ועיקר  הבצלים.  טעם 
חריף,  הוא  ובצל  ה(.  יא,  )בהעלותך,  חזקוני  עיין 
וכתב בהכתב והקבלה )ויקרא, יט, כ( וקראו חז"ל 



אאלפך           מדור קבלה           חכמהמב

צנון  כגון  אותו,  ומחרחר  בגשם  שנכנס  דבר 
עיי"ש.  עכ"ל,  חריף,  בשם  ושומים,  בצלים 
שורש  והוא  חר-חר,  חרחר,  מלשון  והוא 
הנקבים דא"ק, אח"פ, זהו כח חריף שיוצר חור, 
בקיעה, שדרכו יוצא האור של א"ק לחוץ. ועיין 

תרומות )פ"י, מ"י(.
יוחנן,  א"ר  אבהו  א"ר  ע"ב(  צז,  )חולין,  ואמרו 
כל איסורין שבתורה משערינן )הנותן טעם שבהם( 

כאילו הן בצל וקפלוט. 

חוטם
האשל  וז"ל  ריח.  בהם  יש  הבצלים  קליפת 
ראוי  בצלים,  קליפת  ועל  רטז(  )סימן  אברהם 

לברך עשבי בשמים, עכ"ל.
כתיב )בראשית, ג, יט( בזעת אפיך, עולה בגימט' 

)בצל במילוי( בי"ת – צד"י – למ"ד. 

פה
של  האמהות  מ"ד(  פ"ג,  )פאה,  ואמרו  אכילה. 
גדולים  בצלים  וז"ל,  הרע"ב  ופירש  בצלים. 
שמשתהין  ומתוך  זרע,  לגדל  אותן  שמניחין 
בארץ לא חזו לאכילה אלא ע"י הדחק, עכ"ל. 

ועיין  בצל.  אכול  ע"א(  קיד,  )פסחים,  ואמרו 
)כג, ע"א(. וכתב בערוך השלחן )סימן רג,  עירובין 
אות ח( וז"ל, מברכין בורא פרי האדמה. וכן על 

חיין  כשהן  נאכלין  הרבה  כי  ובצלים,  שומים 
בזמנינו, עכ"ל. ועיין ירושלמי )מעשרות, פ"א, ה"א(. 
ועיין אברבנאל )במדבר, יא( שהוא מאכל "עובדי 

אדום ואנשים כעורים ומזוהמים". 
כי  פועל,  כדין  אוכל  אינו  בצלים  והמנכש 
אינו גמר מלאכה )ב"מ, פט, ע"א(. וכן זרע בצלים 
ועלי  מ"ח(.  פ"ה,  )מעשרות,  כמ"ש  נאכל,  אינו 
מ"ד(  פ"ז,  )שבת,  כמ"ש  לבע"ח,  נאכלין  הבצלים 
הגדי.  פי  כמלא  בצלים,  עלי  הוצאת  ששיעור 
וכתב בשו"ע )או"ח, סימן ע, סעיף ט( וז"ל, לא יאכל 
שום או בצל מראשו אלא מעליו, ואם אכל ה"ז 

רעבתן, עכ"ל. ומקורו בביצה )כה, ע"ב(. 

עינים - שבירה
מ"ו(  פ"א,  )מעשרות,  ואמרו  הקליפות.  שורש 
כמו  שם,  הר"ש  ופירש  משיפקל.  הבצלים 

נפלו  ובשבירה  הקליפה.  שמסיר  משיקלף, 
בצל  חרי,  בחינת  חרף,   – רפח  ניצוצין.  רפ"ח 
חריף וכדלהלן. וצורת הקליפות כגלדי בצלים, 
כמ"ש )תיקונים, יא, ע"א( קליפה דערלה דכסי על 
י', אית לה תלת קליפי כגלדי בצלים, דא על 

דא.
כדוגמת  הבצל  חריפות  ע"י  המוות  ושורש 
ע"א(  כט,  )עירובין,  ואמרו  דעת(.  קטן  ערך  )עיין  נחש 
אכל בצל והשכים ומת, אין אומרים ממה מת, 

עיי"ש. 
וגבותם  )שם, קכח, ע"א(  ובעינים דתיקון אמרו 
גלדי  שבעה  אינון  אלין  וכו',  עינים  מלאות 
עינא, דאינון דא על גב דא כגלדי בצלים. ובצל 
מוריד דמעות, ועיין פירוש המשניות לרמב"ם 

)מעשרות, פ"ה, מ"ח( גבי בצל רכפא. 

בצלים  מ"ב(  פ"ה,  )מעשרות,  אמרו  בתיקון  וכן 
מתקן  וכן  מלטמא.  טהרו  בעליה,  שהשרישו 
והביאו  התרומה  בספר  כמ"ש  לשבח,  מפגם 
)שו"ת, כלל כד, סימן ז( וז"ל, דאגב חורפא  הרא"ש 
דבצלים מחליא ליה לסכינא והוי ליה כלשבח 

)אפילו לא בת יומא(, עכ"ל, עיי"ש. 

עתיק
אריך, אורך, אור-ך. לעומתו עתיק סוד צל, 
וכתב  ודו"ק.  יומין,  עתיק  ולמכסה  בבחינת 
וז"ל,  לא(  אות  ומועדים,  שבת  )ש"ד,  פנחס  באמרי 
שמעתי מר' דוד ישראל ששמע בשם הרב ז"ל, 
טעם שיש לאכול בצלים בשבת, כי בצל רמז 
סוכת  ובשבת  דמהימנותא,  בצלא  ר"ל  בצל, 
צלא  והוא  בזהר,  כדאיתא  וכו'  פריסת  שלום 
אות  ליקוטים,  ח,  )שער  ועיי"ש  עכ"ל.  דמהימנותא, 

צד(. 

אריך
ברכת  דין  נר(  )סימן  שו"ע  בקצור  וכתב  זקן. 

בצל זקן, עיי"ש.
אריך, אורך, אור-רך. ובצל פולט ובולע ברך 
יו"ד  עיין  ביבש.  יבש  קשה  דבר  מוציא  ואינו 

)סימן ק"ה( בב"י )שם, אות יג( בשם הרא"ה.



מג אאלפך           ערך בצל           חכמה

אבא
בצלים גדולים, אב, קטנים, בן. ודרך לנכש 

הקטנים מתוך הגדולים. 

אמא
בצלים  של  "האמהות"  מ"ד(  פ"ג,  )פאה,  אמרו 
הרע"ב  ופירש  פוטר.  יוסי  ור'  בפאה,  חייבות 
שם, בצלים גדולים שמניחין אותן לגדל זרע. 

ועיין עירובין )כט, ע"א(.
בצל קשה למעוברות, כמ"ש ביומא )עה, ע"א(. 
ועיין ירושלמי )חגיגה, פ"ב( גבי בת איש שנקרא 
)ערך  המדות  בספר  וכתב  עיי"ש.  בצלים,  עלי 
יאכלו  לא  ומניקות  עוברות  וז"ל,  ד(  אות  הריון, 

שומין ובצלים, עכ"ל. וכן ראיית דם באשה ע"י 
שאכלה בצל, עיין מאירי )נדה, סג, ע"ב(. 

ז"א
ז"א, קטן. ויש בצלים קטנים. ועיין יו"ד )סימן 
הרמב"ם  וכתב  ט"ל(.  ס"ק  )שם,  החיים  ובכף  צו(, 
שלם  בצל  תורמין  וז"ל,  ב(  הלכה  ה,  פרק  )תרומות, 

אע"פ  בצל,  חצי  לא  אבל  קטן  שהוא  אע"פ 
שהוא גדול, עכ"ל.

ז"א, תחילתו תלת גו תלת. וזהו אגודה, ואמרו 
אין אגודה פחות משלשה, נה"י. ואמרו )מעשרות, 
פ"א, מ"ו( הבצלים משיפקל )ופירש הר"ש שם, וז"ל, כמו 

משיקלף, שמסיר הקליפה, ויש מפרשים משיעשה אותה אגודה, 

"ערימה".  משיעמיד  מפקל,  אינו  ואם  עכ"ל(, 

ועיין פאה )פ"ו, משנה ט-י( אגודת הבצלים.
)תוספתא, נדרים, פ"ג, ה"ו( הנודר  ז"א, בן. ואמרו 

וכו', מן הבצלים אסור בבני בצלים.
י"ב גבולי אלכסון. ועיין ירושלמי )כלאים, פ"ג, 
ה"ד( מוקשה בין בצלים שהורעת כוחו להציל 

אברבנאל  ועיין  )ה"ו(.  ועיי"ש  עשרה.  בשתים 
)שמות, כח, ו( לגבי י"ב אבני החשן.

)עיין חולין, צז,  בצל הוא שיעור של נותן טעם 
ע"ב(. ואם לאו, בטל בשישים. 

נוק'
ודבקה  וז"ל,  לו(  )עלה  חכמה  בנובלות  כתב 
הגלדים זה על וזה תוך זה כגלדי הבצלים, כי 
ויתעבה, כדי שיוכל להעלות  שתצמצם האור 

)אגדות הש"ס,  מהם כלי, עכ"ל. ועיין קול אליהו 
ד"ה כלים(, ודו"ק.

וכל  מ"י(  פ"ו,  )פאה,  ואמרו  אדמה.  ארץ, 
והבצלים.  והשום  הלוף  כגון  בארץ,  הטמונים 
ולכך נקרא בצל, מלשון בצ-ל, מבצבץ ועולה 

מן הקרקע. 
היא בחינת זנב, כנודע שכך יצירתה תחילה 
)יו"ד, סימן  זנב. ואיכא זנבות בצלים. ועיין ש"ך 

צו(.

כתר
עם  אלף  בגימט'  עולה  בצל  אל"ף.  סוד 

הכולל. 

חכמה
וז"ל,  לו(  )הקדמה  וכתב בשער הגלגולים  זית. 
עשב אחד יש קטן, ושרשו כמין בצלים קטנים 
כשעור הזתים, ובראשו יש פרח אמירילייו, אם 
להאיר  טוב  דבורים,  דבש  עם  מעגון  תעשהו 
העינים, עכ"ל. ועיין מחברת הקודש )שער השבת, 
וז"ל,  )ויקרא( כתב  ובטעמי המצות  ד"ה ליקוטים(. 

והבצלים  הבשר  שנבשל  צוה  זללה"ה  מורי 
ועיין  כא(.  )גיטין,  תוס'  ועיין  עכ"ל.  וכו',  בזית 

מעשרות )פ"ג, מ"ג(. 
אולם קליפת בצלים, אינה ראויה להדלקה. 

עיין חסד לאברהם )נהר נח, מעין ב(. 

בינה
שאני  בצל  קונם  ע"ב(  כו,  )נדרים,  ואמרו  לב. 
טועם שהבצל רע ללב, אמרו לו והלא הכופרי 
בלבד  בכופרי  ולא  בכופרי  הותר  ללב,  יפה 

הותר אלא בכל הבצלים.
וכתב בספר סדר הזמנים )מגיד( וז"ל, כוחות 
בינה  שערי  חמשים  בסוד  לנו"ן  נחלק  הלב 
אחת,  חתיכה  אינו  הלב  שבשר  מבין,  שהלב 
רק כגילדי בצלים, זה תוך זה, ולזה נקרא לב, 

שמלבלב גילדי גילדי זה על זה, עכ"ל.
מתערין.  דינין  שמינה  בבינה,  הדין,  ושורש 
הפסוק(  וסוד  ד"ה  )בראשית,  הברכה  בהיכל  וכתב 

וז"ל, בצלים שורשי הדין, עכ"ל, עיי"ש. 



אאלפך           מדור קבלה           חכמהמד

דעת
צל,  פעמים  ב'  האור.  הסרת  ב-צל,  בצל, 

עולה ר"מ, גימט' עמלק, דעת דקלקול.
יאכל  לא  ת"ר,  ע"ב(  כט,  )עירובין,  ואמרו  נחש. 
ברבי  ומעשה  שבו.  נחש  מפני  בצל,  אדם 
וחלה  שבו  נחש  וחצי  בצל  חצי  שאכל  חנינא 
וז"ל,  בתוספות  שם  וכתבו  וכו'.  למות  ונטה 
פירש העמוד  ור"ח  בצל.  ארס של שרף  פ"ה, 
כמין  עיגולים(  קטן  ערך  )עיין  "שמתעגל"  שבתוכו 
גבעול, ומתקבצים בו זרע הבצל, עכ"ל. וכתב 
לבעל  ומצאתי  וז"ל,  ט(  ס"ק  קטז,  )יו"ד,  בפר"ח 
כפירוש  גאון  רב שרירא  בשם  הערוך שהביא 
ר"ת, דהוי המקל שישנו באמצע הבצל, ויש לו 

ראש כראשו של נחש, עכ"ל, עיי"ש.
לרוב  ובצל  בלוע.  לשון   – בלע  הדעת  מלך 
הבית  בדק  ועיין  הבלוע.  את  פולט  חריפותו 

)הבית הראשון, ש"ב(. וב"י )יו"ד, סימן צו(.

חסד
הבצלים.  מלבנות  מ"ד(  פ"ג,  )פאה,  ואמרו  לבן. 
ופירש הר"ש )שם, מ"א( וז"ל, ירק שלהם מתלבן 

קודם גמר בישולם, עכ"ל.
שירדו  בצלים  מ"ג(  פ"ו,  )שביעית,  ואמרו  מים. 

עליהם גשמים וצמחו, עיי"ש.
חסד, חס-דל. ובצלים נקראים חסיות, כמ"ש 

)נדרים, נח, ע"ב( הלוף השום והבצלים.

גבורה
צפון. ע"י הגלדים נעשה הבצל צפון. ובדרך 
ר"ת  צפון,  בעל  לפני  ב(  יד,  )שמות,  כתיב  רמז, 

בצל.
א(  יא,  )במדבר,  יקר  בכלי  וכתב  חמימות. 
המחמין  והשומים  והבצלים  החציר  וז"ל, 
ביותר ומבטלין הקרירות, עכ"ל. וכבר נחלקו 
הפוסקים אי בצל חשיב קלי הבישול שמתבשל 
בכלי שני. והחמימות מייבשת. ואמרו )שביעית, 
פ"ה, מ"ד( בצלים הקיצונים. ופירש הרמב"ם )שם( 

וז"ל, ע"ש הקיץ, מפני שכבר נתייבשו תכלית 
היובש, עכ"ל. ונקרא בצל, ע"ש שדרך לצלותו 
באש, כמ"ש )שבת, יט, ע"ב( אין צולין בשר ובצל 

וכו'. 

תפארת
קו אמצעי מחבר בין ימין ושמאל, בין צדיק 
לרשע. וכתיב )מלאכי, ג, יח( בין צדיק לרשע, ר"ת 
בצל. והוא בסוד יושר דעיגולים, כי בצל סוד 

עיגול, עיין ערך קטן עיגולים.
צדיק  להטות  ה(  יח,  )משלי,  כתיב  ובקלקול, 
במשפט, ר"ת בצל. וכתיב )בראשית, יד, ז( אל עין 

משפט, עולה בצל במילוי.

נצח
נו"ה, שם צבאות. וכתיב )במדבר, ח, כד( לצבא 

צבא בעבודת, ר"ת בצל

הוד
נו"ה, בחינת שוק, ובחינת שוק ברחובה של 
עיר. ואמרו )פאה, פ"ג, מ"ג( המחליק בצלים לשוק. 

יסוד
בצלים.  של  האמהות  מ"ד(  פ"ג,  )פאה,  אמרו 
ופירש הרמב"ם )שם( וז"ל, הוא בצל שמשאירים 

לזרע, עכ"ל.
הבצלים  מ"ט(  פ"ב,  )שביעית,  אמרו  ולהיפך 
דבר  איזהו  מ"ו(  פ"ט,  )תרומות,  ואמרו  הסריסים. 

שאין זרעו כלה כגון, וכו', והבצלים.
ר"ת  צדיק,  לראש  ברכות  ו(  י,  )משלי,  וכתיב 

בצל. ועיין ערוך )ערך בלפסין(.

מלכות
לבנה. וכתב בשפתי כהן )במדבר, כח, טו( וז"ל, 
דאמר ר"ל מה נשתנה שעיר של ר"ח שנאמר 
על  כפרה  עלי  הביאו  הקב"ה,  אמר  לה',  בו 
וסוד  ע"ב(.  ס,  )חולין,  ע"כ  הירח,  את  שמיעטתי 
שהיתה  בעלה  בחינת  היתה  שהיא  הענין, 
ועטרה,  צדיק  הכתר  בתוך  וכמוסה  טמונה 
זו  כמוסים  כדורים  בצלים  כגלדי  כולם  שהיו 
זו, וצדיק ועטרה שניהם בשלמות, לזה  בתוך 
ואני  הואיל  וכו',  מלכים  לשני  אפשר  אמרה 
איני צריכה לו ולא הוא צריך לי, שאני יושבת 
יושב בתוכי, א"כ למה שנינו  ולא הוא  בתוכו 

יחד, עכ"ל, עיי"ש.



מה אאלפך           ערך בצל           חכמה

נפש
כתב בפירוש ר' יוסף בכור שור )במדבר, יא, ח( 
הני,  כי  וכל  ושומים  היו שואלין בצלים  וז"ל, 
ואינו אלא נפש רעה, עכ"ל, עיי"ש הטעם. וז"ש 
)במדבר, כא, ה( "נפשנו" קצה בלחם הקלקל וגו'. 

רוח
כתב בשו"ע הרב )דיני שמירת גוף ונפש, ה"ז( וז"ל, 
ביצה  או  קלוף  בצל  או  קלוף  שום  יאכל  ולא 
קלופה שעבר עליהם הלילה, מפני שרוח רעה 

שורה עליהם, עכ"ל.

נשמה
כתב בתורת משה )קצת מדרוש לשבת שובה( וז"ל, 
הנשמה לך וגו', יש גופים שהם נרתיק לנשמה 
כגלדי בצלים ואין שום לחלוחית אור הנשמה 

נדבק בחשכת גשם הגוף וכו', עכ"ל. 

חיה
אין דרך לאכול בצל חי )עיין ערך קטן פה(. ועיין 
ספר התרומה )סימן רל"א(. ועיין שו"ע הרב )סימן 
רנ"ד, סעיף ה( וז"ל, ואפילו בצל שלפעמים אוכלים 

אותו חי, מ"מ אין טוב לאכלו חי, עכ"ל. ואיתא 
בשם  וז"ל, שמענו  מו(  אות  )יתרו,  בעש"ט  בספר 
בצלים  לאכול  לבלי  מאוד  שהזהיר  הבעש"ט 
ועיקר  עיי"ש.  עכ"ל,  רס"ד(,  הר"ן,  )שיחות  חיים 
חריפות הבצל כשהוא חי, עיין באר היטב )יו"ד, 
)מש"ז, או"ח, סימן א, ס"ק  סימן צו, אות ד(. ועיין פמ"ג 

יא(. ויו"ד )סימן קח, ס"ק ט(.

ובסוד כללות דבר והיפוכו, בצל יש בו כח 
מיתה )עיין עירובין, כט, ע"א(, ויש בו כח חיים. 

יחידה
דבר  ע"א(  קלז,  )חולין,  ואמרו  שורש.  בחינת 
בצלים  כגון  ופרש"י,  ולעקור,  לתלוש  שדרכו 
ושומים. ועיין עוקצים )פ"א, מ"ב(. והשורש נקרא 
ודו"ק.  שורש,  נקרא  לעילא  ומתתא  זנב,  גם 
ואינו חריף כ"כ. עיין חכמת אדם )כלל מט, אות ד(.
כתב הרמב"ם )מעשרות, פ"ה, משנה ח( וז"ל, בצל 
של רכפא, הוא בצל שאין לו אלא "גלד אחד" 
מדמע  האדם  עין  אל  כשיקרב  מאד,  לריף 

דמעות רבות, עכ"ל. 



אאלפך           מדור קבלה           חכמהמו

 מילון ערכים בקבלה 
בצל

כתיב )במדבר, יא, ה( זכרנו את הדגה אשר נאכל 
במצרים חנם את הקשאים ואת האבטחים ואת 

החציר ואת הבצלים ואת השומים.

ועיין זוה"ק )ויקרא, ח"ג, ט, ע"ב; ח"א, כד, ע"ב(. ועיין 
תיקונים )יא, ע"א; קכח, ע"א(.

)מעין  עיין חסד לאברהם  צורת ביהמ"ק,  וכן 
א, נהר כה( וז"ל, יש בו מדרגות רבים כעין גלדי 

קדשי  בית  היא  האמצעית  והנקודה  בצלים, 
הקדשים, ואח"כ סובבים אותו עזרות ולשכות, 
ואח"כ סובב הר הבית, ואח"כ סובב ירושלים, 
עכ"ל,  חו"ל,  סובב  ואח"כ  א"י,  סובב  ואח"כ 

עיי"ש. 

וכתב בחסד לאברהם )מעין ב, נהר ד( וז"ל, יש 
שזכרנו  דעת  האחת  סברות,  ב'  רז"ל  בדברי 
לעיל שהסכימו דעת הפילוסופים בהם עם דעת 
התוכנים, שהמציאות כלו הוא כגלגל כמו גלדי 
בצלים זה תוך זה וגם זה דעת הזוהר, וכפי זה 
כל נ' הארצות כבטן של הארץ. אמנם יש דעת 
והיא מצע  אחרת האומרים הארץ הוא רקיע, 
לבד  ככיפה  הרקיע  מונח  ולמעלה  מצע,  על 
וכו'. ולאותו הדעת שפירשו שהארצות כיפות 
זו על זו ניחא שיתיישב ענין זה, שהיו מאירות 
ממש מאור החמה ומאור הלבנה, אמנם לאותו 
קשה  בצלים,  גלדי  כמו  עגולות  שהם  הדעת 
בב'  לומר  ואפשר  האורה.  להם  יכנוס  מהיכן 
דהיינו  לקמן,  דבריו  מתוך  יובן  אחד  דרכים, 

שיש להם בקיעה או ענין מה )חלונות, כמ"ש בעץ 
ויהנו  יכנוס להם האור ההוא  חיים( שדרך שם 

שיש  הוא  והב'  שלנו.  המאורות  מאלו  ממש 
ליושבי  שם  להאיר  הקב"ה  שברא  אור  להם 
הארצות ההם, אמנם ארץ זו התחתונה מכולם 
אין בה שום אור מפני שאינה מיושבת משום 
החוטאים,  את  בה  להעניש  אלא  ואינה  בריה, 
שחטא,  לאחר  הראשון  אדם  שם  שירד  כדרך 
ומרוב דוחק לא הוליד בה שום תולדה, אלא 
ועיי"ש  עכ"ל.  שם,  ונצטרף  מצטער  שהיה  

דבריו בארוכה. 

ובעץ חיים )שער א, ענף ב( כתב וז"ל, וכולם הם 
בצורת עיגולים זה תוך זה וזה לפנים מזה עד 
אין קץ ומספר, וכולם כגלדי בצלים זה תוך זה, 
התוכנים.  בספרי  כנזכר  הגלגלים  תמונת  ע"ד 
והנה הבחינה המחברת כל העיגולים יחד הוא 
ועובר  ענין קו הדק הזה, המתפשט מן הא"ס 
ויורד ונמשך מעיגול לעיגול עד סיום תכלית 
כולם כנ"ל, ודרך הקו הזה נמשך האור והשפע 
הצריך לכל אחד ואחד מהם, עכ"ל. ועיין ספר 
התכונה למהרח"ו )פרקים יא-יב(. וביאר הרמח"ל 
)קל"ח פתחי חכמה, פתח יט( וז"ל, שכל עליונה נושאת 

וסובלת את התחתונה, ע"כ נציירם זה בתוך זה 
כגלדי בצלים, עכ"ל. ועיין ע"ז )מא, ע"א(, ותוס' 

שם )ד"ה ככדור(.



מדור

ארמית
 מילון ערכים בארמית

  בצל – בלפסין -בצלצול - 

רכפה – שמרקע - בצלול



אאלפך           מילון ערכים ארמית           חכמהמח

 מילון ערכים ארמית 
בצל – בלפסין -בצלצול - רכפה – שמרקע - בצלול

פירוש  א"ב,  וז"ל,  בלפסין(  )ערך  בערוך  כתב 
כמו  חסית  מין  ורומי  יוני  בלשון  בולבוסין, 
עכ"ל.  והמשגל,  המאכל  תאות  מעורר  בצל, 

ונקרא כן מלשון תקפו בולמוס, והבן.

הבצל  וז"ל,  בצל(  )ערך  בערוך  כתב  עוד 
ובירושלמי  מ"ג(,  פ"א,  כלאים,  )בראש  והבצלצול 
בצלצול, פגלגלה, לשון ערבי צנון, פיגלא. וי"מ 
בצל של יער, עכ"ל. והרמב"ם )כלאים, שם( כתב 
וז"ל, ובצלצול – בצל המדבר, ואולי בצלצול 
שם לבצל הקטן, עכ"ל. והרע"ב )שם( כתב וז"ל, 
נקרא  לפיכך  בצל מדברי קטן משאר בצלים, 

בצלצול, עכ"ל.

ח,  סוטה,  ע"ב;  סב,  )שבת,  צלצול  נקרא  חגור  וכן 
לנוי.  שהוא  שם(  )סוטה,  רש"י  ופירש  ועוד(.  ע"ב, 

וזהו שנקרא כן ע"ש בצל, שבצל מראהו יש בו 
נוי ונראה כצהבהב, וכן חגור זה נראה כבצל 

מוזהב.

אדם  יאכל  לא  ת"ר,  ע"ב(  כט,  )עירובין,  ואמרו 
בצל, מפני נחש שבו, ומעשה בר' חנינא שאכל 
למות,  ונטה  וחלה  שבו,  נחש  וחצי  בצל  חצי 
ובקשו חבריו רחמים עליו וחיה, מפני שהשעה 
צריכה לו. וכתבו בתוס' )שם, ד"ה מפני נחש( וז"ל, 
פ"ה ארס של שרף, ור"ח פירש העמוד שבתוכו 
בו  ומתקבצין  גבעול,  כמין  בתוכו  שמתעגל 
זרע הבצל, אותו העמוד נקרא נחש של בצל, 
ר'  פירש  וז"ל,  נחש(  )ערך  בערוך  וכתב  עכ"ל. 
שרירא גאון ז"ל, שמענו שזה הנחש הוא קנה, 
כגון המקל שישנו באמצע הבצל כשיגדל ויטה 
ליבש, והוא גבעול שלו, ויש לאותו קנה ראש 
כראשו של נחש, וחם הוא מאד, מפני שממנו 

יצא הזרע וכל זרע חם הוא, כך שמענו, שזה 
יאכל  ואף לא  יאכלנו,  הוא הנחש שאמרו לא 
זרע  ממנו  להוציא  בארץ  ששייר  הבצל  את 
ועמד בו הנחש הזה, מפני שיצא מתורת מאכל 

ונהיה כמין סם, עכ"ל, עיי"ש. 

ונראה שכיון שיש בו חום רב מאוד, ודרך מי 
שיש לו חום, נמצא בצל, וע"ש כן נקרא בצל, 
דנחש,  משורש  אדה"ר  ומחטא  בו-צל.  לשון 
צלצול,  נקרא  החגור  ולכן  חגורות,  להם  עשו 

כנ"ל.

)בסוף  וז"ל,  רכפה,  ערך  בערוך,  כתב  עוד 
כל  רכפה,  של  בצל  איזהו  פ"ה(  תוספתא,  מעשרות 

קילקי.  בערך  פי'  כבר  לתוכו,  מעוך  שעקצו 
וי"מ בצל של רכפה, פירוש בצל קשה שהאוכלו 
מדמע, עכ"ל. ולפי הנ"ל נראה, שכנודע שורש 
חטא עץ הדעת, בעיניים, ותרא האשה, ולכך 
הבצל שיש בו כח נחש, כנ"ל, יש בו כח לדמע 
פ"ב,  )תרומות,  רמב"ם  ועיין  דייקא.  העיניים  את 

הי"ב(.

עוד כתב בערוך )ערך שמרקע( וז"ל )בסוף עוקצין, 
פ"ג, מ"ב( שמרקועין ופטריות, פירוש מין בצל, 

זה, הביא דברי  עכ"ל. ובהפלאה בערכין ערך 
בו  שמשתמשין  חריף  בצל  שהוא  הרמב"ם 

לרפואות. והיינו רפואה מכח חריפותו. 


