
קונטרס

בלבבי משכן אבנה

אוצר האותיות

תורה לשמה

לא מוגה כלל

ערך בץ-ביצהערך בץ-ביצה



© כל הזכויות שמורות

מידי שבוע יוצא לאור קונטרס 
'אאלפך חכמה',

 שכל שבוע עוסק בתיבה אחרת.
 המעוניין להצטרף לרשימת התפוצה 

ישלח בקשה במייל:
bilvavi231@gmail.com

נשמח לקבל הערות והארות, 
וכן תוספות קצרות על 

הקונטרס, על מנת לתקן 
ולהוסיף במהדורה הבאה 

בע"ה.
כמו כן, המעוניין לסייע להגיה 
את הקונטרס כל שבוע לפני 

צאתו, יפנה למערכת.

 להאזנה לשיעור 
 בקול הלשון

073-295-1245 ישראל
USA 605-313-6660

  ומקישים: כוכביןת ]*[
  סולמית ]#[ -<

   ]מספר שיעור[ -<
סולמית ]#[

ללקיחת חלק בהוצאות 
הגדולות של הדפסת הספרים 
לזיכוי הרבים, ניתן ליצור קשר 

 עם מערכת 
 'בלבבי משכן אבנה'

 טלפון: 052.763.8588
 ת.ד. 34192 ירושלים 9134100
bilvavi231@gmail.com



עבודה                               
������������������������������������������������������������������� ז בלבביפדיה עבודת ה' בץ-ביצה
בלבביפדיה עבודת ה' ביצה-פורים�������������������������������������������������������� טז

מחשבה
בלבביפדיה מחשבה בץ-ביצה�����������������������������������������������������������������������כט
�������������������������������������������������������������������������������������������������לח סוגיות במחשבה בץ

רל”א שערים
מא ������������������������������������������������������ צירוף  ב-י / ב-צ / ב-ה / י-צ / י-ה / צ-ה

קבלה
בלבביפדיה קבלה בץ�������������������������������������������������������������������������������������������� מט
מילון ערכים בקבלה בץ������������������������������������������������������������������������������������������נג

ארמית
נו מילון ערכים בארמית בץ – בצבץ – מבורץ – בוצין����������������������������������

ערך בץ-ביצה

 תוכן העניינים
“בא אל התיבה” 





מדור

עבודה
 בלבביפדיה עבודת ה'

בץ-ביצה

 בלבביפדיה עבודת ה'
ביצה-פורים





ז אאלפך           ערך בץ-ביצה           חכמה

 בלבביפדיה עבודת ה'
בץ

א	 שהרי בהעלם כמובן, הכל קיים.

ב	 וכידוע, אף ששורש האישים היא חשוכה, שורש האש דידן היא אש שיש בה אור.

בֹּץ – כמו שנאמר בלשון הפסוק בירמיה )לח, 
כב( "הטבעו בבֹּץ", וזה גם שורש המילה בִּיצה.

בעוד מפרשים[  ]וכן  בירמיה שם מפרש  ורש"י 
שבוץ הוא מעין טיט שעפר ומים מעורבים בו 
נשארו  אלא  נתייבשו  לא  שבו  שהמים  באופן 

לחים.

ישנם ארבעה  כידוע עד מאד  הרי  ובעומק, 
יסודות – אש, רוח, מים, ועפר. ובכללות, אחד 
מאופני החלוקה שבהם הוא – שני יסודות הם 
רוחניים יותר, ושני יסודות הם פחות רוחניים, 
האש והרוח הם רוחניים יותר שהרי האש היא 
אור וכן האויר שהוא בלתי נתפס, ולעומת כך 
רוחניים,  פחות  יסודות  שני  הם  והעפר  המים 
יותר  הם  המים  עצמם,  הללו  היסודות  ב'  בתוך  ]וכמובן 

רוחניים והעפר הוא פחות רוחני[.

עיקר גדר בוץ הוא יסוד העפר – הרוח 
והאש נעלמים בו והמים שבו אינם 

צלולים כפי שורשם
הבוץ  הגדרת  מהי  דידן,  לעניינא  ולפי"ז 
עיקר  כמובן  שהם  ומים  עפר  של  תערובת   –
והאש  הרוח  לעומת  בו  שנגלים  היסודות 
בוא שהרי בפועל מערבבים בו  נגלים  שפחות 

עפר ומים ללא רוח ואש.

וביתר דקות – הרי כידוע אש ורוח שהם שני 
יותר  יסודות מאירים  היסודות הרוחניים, הם 
]ואמנם  הארהב  היא  ביסודה  האש  יותר,  וזכים 
יש כמה סוגי אישים שמתחלקים לכמה גוונים של הארה, 

אויר  שנקראת  הרוח  וכמו"כ  מאירה[,  היא  אבל 

שכידוע בדברי רבותינו היא אותיות אור-י'.

יותר  עבים  שהם  אף  על  המים  גם  אבל 
בטבעם  צלולים  הם  עדיין  אך  והרוח,  מהאש 

באור  הוא  המים  של  ששורשם  משום  והיינו 
שהם  אף  על  שלכן,  רבותינו,  שאומרים  כמו 
הזו  העביות  עביות,  בהם  ונעשה  נשתלשלו 
עדיין לא יוצרת בהם עכירות אלא הם צלולים 
מאד  קרובים  נשארים  שהם  מכח  וזכים 

לשורשם באור.

וכמו שהוזכר פעמים רבות מאד יסוד דברי 
הוא  למצרים  ביחס  שנאמר  שהיאור  הרמב"ן 
נהר  וכמו"כ  ג(  א,  )בראשית  'יהי-אור'  נוטריקון 
קרוב למילה נהורא בארמית שמשמעותה אור, 
שמכח  באור  הוא  המים  ששורש  כיון  והיינו 
באופן  עצמם  במים  מתגלה  עדיין  האור  כך 

מסויים.

ולעומת כך, העפר הוא יסוד עכור, - ולפי"ז 
שעיקר  שנתבאר  מה  מלבד  דידן,  לעניינא 
היסודות המתגלים בבוץ הם עפר ומים ואילו 
האש והרוח נעלמים יותר, גם המים שמתגלים 
בבוץ, הם אינם נשארים בזכותם ובצלילותם, 
אלא ע"י ההתערבות עם העפר שהם הופכים 
להיות  הופכים  כן  גם  המים  בוץ,  להיות  יחד 

עכורים.

וא"כ, סיכום הדברים – האש והרוח נעלמים 
יותר בבוץ, והמים שכן מתגלים בו, הם אינם 
צלולים,  שהם  בשורשם  מצטיירים  שהם  כפי 
אלא הם הופכים להיות עכורים כהעפר, והיינו 

שהם יורדים למדרגת העפר.

ולפי"ז א"כ, עיקר היסוד המתגלה בבוץ הוא 
יסוד העפר.

קלקול כח היציבות שבעפר המתגלה 
בבוץ מכח ריבוי המים על העפר

אבל בדקות נוספת, הרי ביסוד העפר מתגלה 



אאלפך           מדור עבודה           חכמהח

כח של יציבות בבחינת מה שנאמר בקרא )קהלת 
א, ד( "והארץ לעולם עומדת" שמכח הקשיות 

המתגלה בעפר – ארץ, הוא ניצב על עמדו ועל 
דרך כלל הוא איננו מתנועע באופן שסותר את 
יציבותו. אבל כאשר המים מתערבבים בעפר 
נשארים  אלא  מתייבשים  אינם  שהם  באופן 
לחים מתגלה שהם גוברים על העפר ומבטלים 
עומק  א"כ  וזהו  שבעפר,  היציבות  יסוד  את 

הקלקול שבבוץ.

ארבעת  בתכונות  הרי   – הדברים  וחידוד 
היסודות – האש היא חמה ויבשה, הרוח היא 
חמה ולחה, המים הם קרים ולחים, והעפר הוא 
יבש וקר, ולפי"ז כאשר המים מעורבים בעפר 
שמצד  כיון  בוץ,  או  טיט  מהם  שנהיה  באופן 
את  לייבש  שאמור  מה  לחות,  ישנה  המים 
אותה לחות זהו העפר שהוא יבש וקרג, והרי 
שבדקות, בבוץ לא מתגלה רק שהעפר שולט 
הבוץ  מכח  אלא  לעכורים  והופכם  המים  על 
מתקלקל גם העפר עצמו, והטבע שלו שהוא 
יבש שמכחו הוא ניצב קיים, ועומד על עמדו, 
נעלם, ולא מתגלה בו 'והארץ לעולם עומדת'.

והרי שבעומק, מלבד מה שהאש והרוח אינם 
צלילותם  את  מאבדים  והמים  בבוץ,  גלויים 
והופכים להיות עכורים מכח העפר, גם העפר 
שבו,  היציבות  בכח  הוא  יסודו  שכל  עצמו 

מתקלקל מכח המים שגוברים עליו בלחותם.

וזהו הרי טבעו של בוץ שהאדם יכול לשקוע 
בתוכו, כלומר – הוא אינו יכול להתרומם כטבע 
האש והרוח שמרוממים, מכח שהיסודות הללו 
לשקוע  יכול  האדם  ולכן  בבוץ  גלויים  אינם 
לירד  והעפר  המים  כטבע  ולרדת  בתוכו 
ולהיקבע למטה, אבל יתר על כן – גם למטה 
שבבוץ  היציבות  העדר  מכח  קבוע  אינו  הוא 
זה  ודייקא  הבוץ,  בתוך  שוקע  הוא  כך  ומכח 
משם  להתרומם  שהנסיון  משום  בוץ  נקרא 
הוא בבינת בֵּיצה שנקראת כך מלשון "מבצבץ 

ג	 ואמנם באופן העליון, החמימות שבאש וברוח ג"כ יכולים ליבש את לחות המים, אך בבוץ נעלמים היסודות הללו כמו שהוזכר 

והרי שאין בו את האפשרות להתייבש אלא ע"י האופן התחתון של העפר שמכחו צריך לבוא עיקר תוקף היובש.
ד	 ]עי' חולין מז, ב[.

ולעלות משם  ועולהד" שהאדם מנסה לבצבץ 
וזה קשה לו מאד לצאת מן הבוץ.

ומונח כאן א"כ עומק גדול במדרגת הקלקול 
נעלמים   – יסודות  הארבע  לכל  ביחס  שבבוץ 
בו  מתקלקלים  המים  והרוח,  האש  יסוד  בו 
שבו  העפר  וגם  עכורים,  להיות  והופכים 
היציבות  טבע  את  בו  שאין  במה  מקולקל 
שמתגלה  הקלקול  עומק  א"כ  וזה  שבעפר, 
בו,  הנעלמים  היסודות  שני  שמלבד  בבוץ 
של  אופן  בהם  יש  בו  גלויים  שכן  השניים  גם 

נפילה, - זה תמצית הגדרת הבוץ בכללות.

ב'-וצ'  לפני  האותיות שבאות  הרי   – ולפי"ז 
של הבֹּץ הם האותיות א'-פ' מלשון 'חרון אף' 
ה'חרון  של  שהשלימות  והיינו  ד(,  כה,  )במדבר 

אף' לעניינא דידן, היא בנפילה של כל הארבע 
יסודות.

גילוי ד' היסודות בשורש יצירת 
האדם

בשורש  מוצאים  אנו  הרי   – להבין  ונתבונן 
 – עפר  היסודות,  ארבעת  את  האדם  יצירת 
ה' אלקים את האדם עפר  "וייצר  מקרא מלא 

מן האדמה" )בראשית ב, ז(.

מים – "ואד יעלה מן הארץ" )שם שם ו'( שזה 
לצורך יצירת האדם כמו שמבואר ברש"י שם 

על אתר.

ויהי האדם  "ויפח באפיו נשמת חיים   – רוח 
לנפש חיה" )שם שם ז( כמו שמבואר שם בתרגום 

– 'לרוח ממללא'.

אש – כלשון חז"ל "מאן דנפח מדיליה נפח" 
וכיון ש"ה' אלקיך וגו' אש אוכלה הוא" )דברים 

ט, ג(, זהו כח האש המתגלה באדם.

הד'  כל  את  בו  שיש  אדם  צורת  א"כ  וזהו 
"ויפח  נאמר  התיקון  מצד  וכשזה  יסודות, 
ה"ויפח  היפך   - נופל,  כשהאף  אבל  באפיו", 
חרון  מתגלה  החיים,  רוח  שורש  שזה  באפיו" 



ט אאלפך           ערך בץ-ביצה           חכמה

אף ועי"כ כל הארבע יסודות שמתגלים בצורת 
אדם, נופלים.

אופן התייבשות המים שבצורת אדם – 
ע"י חמימות האש והרוח שהיה ב'ויפח 

באפיו'
יצירת האדם היא  – הרי שורש  על כן  ויתר 
הבוץ שהיה ע"י העירוב של עפר – "וייצר ה' 
עם  יחד  האדמה"  מן  עפר  האדם  את  אלקים 

מים של "ואד יעלה מן הארץ".

 – יתייבשו?  שבו  שהמים  גרם  מה  אבל 
ה"ויפח באפיו נשמת חיים", כלומר, מלבד מה 
שהנפיחה הוסיפה לו את יסוד הרוח, ואת יסוד 
האש מכח "מדיליה נפח" – "כי ה' אלקיך אש 
אוכלה הוא", הרוח והאש גם ייבשו את העפר 
שהיה בתוכו מים, ועי"כ הקב"ה גיבל את עפרו 
באופן שנעשה בו יובש והיה יכול להצטייר בו 

הצורת אדם.

ועולה א"כ, שהרוח והאש שמונחים ב"ויפח 
מדיליה  דנפח  וב-"מאן  חיים"  נשמת  באפיו 
נפח", זה לא רק בשביל ליצור לאדם רוח ואש 
אלא  כפשוטו,  האדם  של  היסודות  יהיו  שהם 
הם גם מייבשים את המים שנתערבבו בעפר, 
ה' אלקים את  "וייצר  ועי"כ אופן העירוב של 
יעלה  "ואד  עם  יחד  האדמה"  מן  עפר  האדם 
מן הארץ" הוא שהמים אינם לחים מדי ועי"כ 
הנפיחה  מכח  וכ"ז  להתקשות,  יכול  העפר 
של הרוח החמה והאש החמה שמייבשים את 
של  באופן  אדם  הצורת  נעשה  ועי"כ  המים, 
"ויבן" )בראשית ב, כב( שיצירת האדם היא בצורה 

של בנין.

האף,  מתגלה  מתקלקל,  זה  כאשר  אבל 
כפי  בֹּץ  ב'-צ',  שלפני  האותיות  שהם  הא'-פ' 
שהוזכר, והיפך ה'ויפח באפיו', נעשה חרון אף 

שהוא שורש הקלקול שבאף.

באותיות  גם  הקלקול  מתגלה  כך,  ומצד 
שאחר הבֹּץ שהם ג'-ק' שעולה בגימטריא עגל 

ה	 ונתבאר בארוכה במקום אחר האופן שזה מתגלה בחטא העגל.

ו	 כפי כל האופנים המבוארים בקרא וכמו שדורשים חז"ל.

משום שמונח בהם השורש של חטא העגל וזה 
מה שמתגלה גם בחטא העגל שיש שם נפילה 
דידן,  לעניינא  ומ"מ  יסודותה.  כל הארבע  של 
של  תוקפם  כל  של  הנפילה  שורש  הוא  הבֹּץ 

הארבע יסודות.

הגילוי בקריעת ים סוף שטביעת 
המצרים היא ע"י שמקום הים הופך 

לבוץ
יתר על כן, כפי שהוזכר, הבוץ מתגלה בשורש 
של  עפרו  את  גיבל  כשהקב"ה  האדם  יצירת 
אדם הראשון. וכמו"כ בצאת ישראל ממצרים 
בני  שלעומת  סוף  ים  בקריעת  הבוץ  מתגלה 
שהקב"ה  בחרבה,  הים  בתוך  שהלכו  ישראל 
ייבש את הים מכח רוח קדים והרי שמכח הרוח 
התייבשו המים ונשאר שם רק עפר בלא מים, 
ונכנסים  חוזרים  כשהם  המצרים  כך  לעומת 
הים  "וישב  נאמר  שם  לים,  ישראל  בני  אחרי 
לאיתנו" )שמות יד, כז( שהמים חוזרים למקומם 
ועי"כ מקום הים בעצמו הופך להיות בוץ שזה 

היה האופן שהמצרים טובעו בים סוףו.

והרי ששורש הקלקול שחל ב'זה לעומת זה' 
על המצרים בקריעת ים סוף הוא קלקול מדרגת 
הדבר  ושורש  האדם,  יצירת  שורש  של  הבוץ 
יצירת  שלעומת  עצמה  מצרים  בארץ  מתגלה 
אלקים  ה'  "וייצר  של  באופן  שנעשתה  האדם 
המים  עם  יחד  האדמה"  מן  עפר  האדם  את 
שבאו באופן של "ואד יעלה מן הארץ" לצורך 
יצירת האדם כמו שהוזכר לעיל, צד הקלקול 
של הדבר מתגלה במצרים במה שהיאור שהוא 
מים עולה ומשקה את ארץ מצרים דהיינו את 

העפר שזהו הצירוף דקלקול של מים ועפר.

הבן  "כל  פרעה  שגזר  מה  של  השורש  וזה 
שזה  כב(,  א,  )שמות  תשליכוהו"  היאורה  הילוד 
האדם  יצירת  שורש  את  לעקור  בשביל  היה 
דתיקון,  באופן  ועפר  מים  צירוף  ע"י  שהוא 
שמתגלה  הקלקול  שורש  זה  שהוזכר,  וכפי 



אאלפך           מדור עבודה           חכמהי

טביעה  שזה  סוף  בים  טובעים  שהם  במצרים 
מכח הצירוף של המים והעפר דקלקול באופן 

של בוץ כמו שנתבאר.

ונתבונן להבין – בקריעת ים סוף נאמר )שמות 
כך  היפך  אבל  בים"  רמה  ורוכבו  "סוס  א(  טו, 

האבות  על  בסנהדרין  הגמ'  בלשון  מבואר 
הקדושים שהם רצו לפניו יתברך כסוסים בין 

בצעי המים.

כאן  המתגלה  זה'  לעומת  ה'זה  עומק  ומהו 
'כסוסים בין בצעי המים' לעומת 'סוס ורוכבו 
רמה בים'? – הרי התבאר ששורש הנפילה של 
הצורת אדם היא כשהצירוף של המים והעפר 
ועי"כ  נשארים לחים  הוא באופן שהמים  שבו 

נעשה בעפר בִּיצה.

תוקף התאוה – כפי שיעור המים שלא 
התייבשו ביצירת האדם

שמבואר  כמו  הרי   – עמוק  להבין  ונתבונן 
במהרח"ו בספר 'שערי קדושה', שורש התאוה 
היא במים כידוע מאד, והיינו שהשורש העמוק 
של התאוה אצל האדם הוא במה שהוא נברא 
ע"י "ואד יעלה מן הארץ" לצורך יצירת האדם 
ביסוד המים, ולכך יש לו מציאות של תאוה, 
אלא שכאשר המים מתייבשים, הן מכח העפר 
שיש בו יובש והן מכח הרוח והאש שיש בהם 
כיוןן  בתוקפו  אינו  התאוה  כח  עי"כ  חמימות, 
שאופן צירוף המים לעפר הוא שהם מתייבשים 

ועי"כ מתקשה העפר.

כלומר – אמנם אמת הדבר שבתחילת יצירת 
כמובן  עכשיו  גם  כך  ומכח  מים  היה  האדם 
יש   – אופנים  ב'  ישנם  עדיין  אבל  מים,  יש 
על  גוברים  והם  מתייבשים  לא  שהמים  אופן 
העפר, ואז, מהצד הנפול שבהם מתגלה שורש 
הקלקול של הנפילה לתאוה, אבל באופן שהם 

מתייבשים, א"כ כח התאוה איננו בתוקפו.

בבחינת  התאוה,  אחרי  שלהוט  מי  וא"כ, 
אלו שהיה אצלם ריבוי של תאוה במדבר עד 

"קברות  אותם קראו למקום  כך כשקברו  כדי 
המתאוים"  העם  את  קברו  שם  כי  התאוה 
ששורש  משום  היינו  בעומק  לד(,  יא,  )במדבר 

המים שבו שמצורפים לעפר לא נתייבשו אלא 
נשארו בלחותם וזה גורם לרדיפה גמורה אחרי 

התאוה.

קבורת  שמקום  שהוזכר   – בעומק  ולפי"ז 
המתאוים במדבר נקרא 'קברות התאוה', מלבד 
התאוה,  ריבוי  מכח  שכפשוטו  שנתבאר  מה 
על  יקרא  הוא שהמקום  שלהם  מהעונש  חלק 
בעומק  התאוה',  'קברות  שלהם  הקלקול  שם 
התאוה  בקברות  התאוה  של  תיקון  כאן  מונח 
שכיון  רטיה',  מתקן  עצמה  'ממכה  בבחינת 
וחוזק התאוה היא מכח מה  שנתחדד שתוקף 
שהמים גוברים על העפר והופכים אותו לבוץ, 
חוזרים  והם  נקברים  המתאוים  כאשר  א"כ 
וזה  בקבר,  מתייבשת  שבמים  הלחות  לעפר, 
א"כ התיקון של התאוה עצמה בזה שקוברים 

אותם.

ושורש הדבר הוא בחטא אדם הראשון במה 
תאוה  "וכי  ורע  טוב  הדעת  עץ  לגבי  שנאמר 
הוא לעינים" )בראשית ג, ו(, שלכן דייקא העונש 
יז(  ב,  )שם  תמות"  מות  ממנו  אכלך  "ביום  הוא 
"כי עפר אתה ואל עפר תשוב" )שם ג, יט(, כיון 
שבעומק ע"י השיבה לעפר, המים שהם שורש 
שורש  וזהו  מתייבשים,  לעינים'  הוא  ה'תאוה 
הקבורה  שע"י  קבורה  בכל  שנעשה  התיקון 
מתבטל כח החטא הראשון של האכילה מעץ 
הוא  "תאוה  מכח  שנעשה  ורע  טוב  הדעת 

לעינים".

כח התאוה דתיקון המתגלה אצל 
האבות באופן של ריבוי מים משורש 

תאותו ית' ל'דירה בתחתונים'
האבות  עומדים  כך  כנגד  בעומק,  אבל 
הגמ'  לשון  לעיל  שהוזכר  כמו  הקדושים 
בסנהדרין שהם רצו לפניו יתברך כסוסים בין 



יא אאלפך           ערך בץ-ביצה           חכמה

הידוע  חז"ל  כלשון  הרי  כלומר,  בצעי המיםז, 
דירה  לו  להיות  הקב"ה  "נתאוה  למאד  עד 
לעניינא  הדבר  הגדרת  ובדקות  בתחתונים", 
דייקא  ולכן  זה משורש המים  'נתאוה'   – דידן 
התאוה היא 'להיות לו דירה בתחתונים' כשורש 
טבע המים לירד למטה כלשון חז"ל לגבי מים 

"עוזבים מקום גבוה ויורדים למקום נמוך".

אבל באיזה אופן מתגלה ה'דירה בתחתונים'? 
שורש  זה  מתייבשים,  אינם  המים  אם  הרי 
לתאוה דקלקול של 'וכי תאוה היא לעיניים'ח, 
אלא בעומק, האופן שזה מתגלה מצד התיקון 
לפניו  רצו  שהם  הקדושים  האבות  אצל  זה 
בבצעי המים, שאמנם העפר לא גובר על המים 
תאוה,  להם  יש  אלא  מתייבשים,  שהם  באופן 
הוא  תאוה  'וכי  משורש  תאוה  לא  זה  אבל 
לעיניים' של חטא אדם הראשון. אלא מהשורש 
של 'נתאוה הקב"ה להיות לו דירה בתחתונים' 
שאמנם מהות התאוה היא שיהיה גילוי יתברך 
שמו בתחתונים, אבל סוף סוף יש תאוה לכך, 
מתייבש  אינו  התאוה  של  המים  כח  כלומר, 
ורק  תישאר  התאוה  אלא  תאוה  אין  שעי"כ 
בתחתונים',  דירה  לו  'להיות  תהיה  שהתאוה 
רצו  הקדושים  שהאבות  מה  משתלשל  ומשם 

לפניו כסוסים בבצעי המים.

והשורש של האבות הוא מאברהם שמידתו 
אצלו  שנאמר  כמו  מים  בבחינת  חסד  היא 
"יוקח נא מעט מים" )בראשית יח, ד( – וראשית 
כל כפשוטו, מה שנאמר כאן דוקא 'מעט מים' 
היינו משום שאם יתגלה ריבוי של מים, זה יהיה 
יותר,  באופן של תאוה דקלקול, אבל בעומק 
אבינו,  אברהם  שאומר  מים'  מעט  נא  ה'יוקח 
שנדמו  לאותם  אורחים  ההכנסת  כלפי  רק  זה 
שברגליהם  לאבק  שמשתחוים  כערביים  לו 
כמו שאומרים חז"ל )והו' שם ברש"י(, ושם, כנגד 
שברגליהם'  לאבק  'משתחוים  של  הקלקול 
יתייבשו  שהמים  בשביל  מים  מעט  רק  נצרך 

ז	 וכפי שנתבאר שזה היפך מה שהתגלה אצל המצרים 'סוס ורוכבו רמה בים'.

ח	 ואז התיקון המתגלה הוא רק באופן של 'קברות התאוה' כמו שנתבאר.

הצורת  והעפר,  המים  בצירוף  יתגלה  ועי"כ 
אדם דתיקון שנעשה עפר מן האדמה אבל בלי 

ריבוי של מים.

דוקא  צורך  אין  עצמו,  אברהם  מדין  אבל 
ב'מעט מים', ועומק הדבר – הרי כלשון חז"ל 
השמים  תולדות  "אלה  ד(  ב,  )שם  הפסוק  על 
אלא  בהבראם  תיקרי  אל   – בהבראם  והארץ 
אצל  וא"כ  העולם"  נברא  באברהם  באברהם, 
אברהם שהוא שורש הבריאה לא מתגלה 'מעט 
מים' אלא מים באופן של ריבוי ומכח כך דייקא 
התאוה  ומתגלה  הבוץ  מדרגת  אצלו  מתגלה 
'וכי  זה לא תאוה דקלקול של  בתוקפה, אבל 
תאוה הוא לעינים' אלא תאוה של 'רצו לפניו 
כסוסים בין בצעי המים' מהשורש של 'נתאוה 

הקב"ה להיות לו דירה בתחתונים'.

גדר ה'דירה בתחתונים' במדרגת 
הארץ שיש בה 'מעט מים' וגדר 

ה'דירה בתחתונים' בארץ ש'כולה 
מים'

כמו  הרי   – חדות  ביתר  להבין  ונתבונן 
דברים  'עשרה  א(,  )יב,  בחגיגה  הגמ'  שאומרת 
נבראו ביום ראשון ואחד מהם הוא מים, ואז, 
במים  מלא  כולו  העולם  היה  ראשון,  ביום 
המבדיל  הרקיע  שנעשה  עד  שני,  ביום  וכן 
וביום  התחתונים,  למים  העליונים  המים  בין 
השלישי ההבדלה הנוספת של "יקוו המים וגו' 

אל מקום אחד ותראה היבשה" )שם א, ט(.

הבריאה  תהליך  בסדר  כאן  מונח  כלומר, 
העולם  כל  מתחילה  יסודיות,  הגדרות  שתי 
יש  למים  מתחת  אבל  במים  מלא  היה  כולו 
ג"כ אחד מהעשרה  – שהיא עצמה  את הארץ 
דברים המנויין שם בגמ' בחגיגה שנבראו ביום 
ראשון וכמו שנאמר להדיא בקרא )בראשית א, א( 
"בראשית ברא אלקים את השמים ואת הארץ" 
שהארץ היא מהדברים שנבראו בתחילה, וכיון 



אאלפך           מדור עבודה           חכמהיב

היה  כולו  גביה העולם  שהיה ארץ אלא שעל 
מלא במים, זאת אומרת שכל העולם כולו היה 
בוץ, זה ההגדרה היסודית שמתגלה בראשית 

הבריאה, כשהעולם הוא 'כולו מים'.

בראשית  דמעשה  שלישי  ביום  כך  גבי  ועל 
שנעשה ה'יקוו המים וגו' אל מקום אחד ותראה 
הנוספת  ההגדרה  התחדשה  שם  היבשה', 
שמתגלה בעולם בבחינת 'מעט מים' שאלו הם 
הז' ימים שנשארו בעולם כמו שאומרים חז"ל, 
כלומר, ביחס למה שבתחילה כל העולם כולו 
היה מלא במים, עכשיו מתגלה רק 'מעט מים' 
כלשון חז"ל ששליש של העולם בלבד הוא ים, 
מים,  שאינו  העולם  שליש  לשני  ביחס  וא"כ 
השליש מים הוא בבחינת 'יוקח נא מעט מים'.

והעפר  המים  שבין  שביחסיות  א"כ  ונמצא 
ביום  הבריאה,  בראשית  תפיסות  שתי  התגלו 
המים  בראשית  דמעשה  שני  וביום  ראשון 
כולו  העולם  וכל  העפר  על  לגמרי  גוברים 
בראשית  דמעשה  שלישי  ביום  ורק  בוץ,  הוא 
מתחדש "יקוו המים וגו' אל מקום אחד ותראה 
היבשה" שמכאן ואילך עומד העפר כמציאות 

לעצמו באופן שהוא אינו בוץ.

למדרגת  ששייך  מי  אצל   – דידן  ולעניינא 
ריבוי  יהיה  אם  כפשוטו,  כשלעצמה  ארץ 
וזה הגילוי  של מים, אין לו קיום מכח הבוץ, 
שמתגלה בשורש יצירת האדם שכנגד ה"וייצר 
ה' אלקים את האדם עפר מן האדמה" מתגלה 
'ואד יעלה מן הארץ' שזה מעט מים ולא באופן 
מתייבשים  הללו  המים  וגם  מים,  ריבוי  של 
כפי שנתבאר לעיל מכח היובש שבעפר ומכח 

החמימות שברוח ובאש.

בשורש  הוא  המתגלה  הפנימי  העומק  אבל 
 – בהבראם  והארץ  השמים  תולדות  'אלה  של 
אל תיקרי בהבראם אלא באברהם' שבאברהם 
נברא העולם, ואצל אברהם אבינו יש גילוי של 
תחילת הבריאה שכל העולם עדיין מלא במים 

וכל העולם עדיין במדרגת בוץ.

זה א"כ השורש של האבות הקדושים שרצו 

ט	 )עיי"ש צ"ב, ב(

לפניו כסוסים בבצעי המים כפי שנתבאר לעיל.

המתגלה  העולם  בכללות  כך,  ולעומת 
השתא, לא זו המדרגה שלו, אלא העולם הוא 
ותראה  אחד  מקום  אל  המים  "יקוו  במדרגת 

היבשה" של יום שלישי.

תכלית הבריאה – האור של עולם 
מלא מים שיתגלה לעת"ל

אבל נתבונן להבין עמוק – התכלית העמוקה 
של הבריאה היא לא כפשוטו ש"נתאוה הקב"ה 
להיות לו דירה בתחתונים" באופן שיש סילוק 
של המים למקום אחד – "יקוו המים אל מקום 
שקיימת  התפיסה  זה   – היבשה"  ותראה  אחד 
עכשיו בידינו מצד עלמא דידן, אבל הרי כדברי 
"שית  ב(  צז,  )סנהדרין  מאד  עד  הידועים  חז"ל 
וכמבואר  חרוב"  וחד  עלמא  הוי  שנין  אלפי 
שם בכל הסוגיא בסנהדריןט שאז הקב"ה עתיד 
להחזיר את כל העולם כולו למים, ומצד כך, 
לו  להיות  הקב"ה  "נתאוה  של  ההגדרה  מהי 
זוהי  עצמו  ה'נתאוה'   – בתחתונים"?  דירה 
לו  להיות  וה'נתאוה  במים,  ששורשה  התאוה 
דירה בתחתונים' היינו שעצם המים יגברו על 

העפר והוא יעשה בוץ.

מה שיהיה מהאלף השביעי ואילך שאז  וזה 
כולו  העולם  כל  את  להחזיר  עתיד  הקב"ה 

בחזרה למים.

מצטמצם  הזה  הגילוי  דידן  בעלמא  וא"כ, 
ותראה  אחד  מקום  אל  המים  "יקוו  ומתגלה 
ימות  כמו שבראשית   – לעת"ל  היבשה", אבל 
עולם היה הכל מלא במים ומתחת המים היתה 
כמו  בוץ  של  מדרגה  מעין  שזה  עפר   – ארץ 

שנתבאר, כך גם יהיה באחרית הימים.

ובעומק, האור הזה זה תכלית הבריאה.
והרי כמו שאומרים חז"ל, הארץ נקראת ארץ 
רצון  לעשות  רצתה  רצון משום שהיא  מלשון 
קונה, ולעניינא דידן, מהו 'רצון קונה' בעומק 
העפר  על  יתגברו  שהמים  הוא  ית'  רצונו   –
הרצון  עומק  וזה  בוץ,  של  מציאות  ויתגלה 



גי אאלפך           ערך בץ-ביצה           חכמה

המתגלה בארץ שהיא רוצה לעשות רצון קונה.

"צדיק  תיבות  ראשי  צבי  מאד  עד  וכידוע 
באמונתו יחיה" )חבקוק ב, ד(, ומצד כך לעניינא 
ראשי  הם  שבבֹּץ  צ'-ב'  האותיות   – דידן 
תיבות 'צדיק באמונתו', ומה שמונח בזה הוא 
שבעומק, כל שורש תכלית הבריאה שהעולם 
מים  בתוכה  שיש  והארץ  במים,  מלא  יהיה 
רוצה לעשות רצון קונה ופנימיות הרצון שלה 
שזה  במדרגת הבֹּץ  במים  כולה  יתגלה מלאה 
לו  להיות  הקב"ה  ה'נתאוה  שיתגלה  האופן 
דירה בתחתונים' ואז יתגלה ה'צדיק באמונתו' 
רצון,  הוא  פירושו  ארמי  שבלשון  הצבי  וזהו 
כמו בלשון הפיוטי "צָבי ואיתרעי בן" כי עומק 
דירה  לו  להיות  הקב"ה  "נתאוה  הוא  הרצון 

בתחתונים".

וכפי שנתבאר, ה'דירה בתחתונים' שמתגלה 
היבשה'  ותראה  אחד  מקום  אל  המים  ב'יקוו 
שנין  אלפי  'שית  במדרגת  זמנית  תכלית  זה 
היא עלמא', אבל תכלית התכליות היא באלף 
עולמו  את  לחדש  הקב"ה  עתיד  שאז  השביעי 
במים,  מלא  יהיה  כולו  העולם  שכל  באופן 
ואז יתגלה שזוהי תכלית כל מציאות הבריאה 

בגילוי השלם של התאוה שמיסוד המים.

זה הגילוי של עולם הבא, ומעין עולם הבא 
בפרט  ובאברהם  בכלל  באבות  מתגלה  זה 
שנאמר בו 'אל תקרי בהבראם אלא באברהם, 
שורש  מתגלה  שבו  העולם'  נברא  באברהם 

מדרגת התאוה.

בשורש  הוא  הבֹּץ  מדרגת  שלימות  וא"כ, 
יצירת האדם שכמו שנתחדד הוא נוצר מעפר 
יצירת  אופן  שזה  וכמו   – בֹּץ  בבחינת  ומים 
הוא  כך  הבריאה,  בראשית  שהיתה  האדם 
נוצר  שהוא  ואדם  אדם  כל  ביצירת  בפרט 
במקום של בִּיצה שזהו הטיפה שנמצאת בתוך 
מקום הנקיבה שהוא בהבחנה של בִּיצה, והיינו 
היא  האדם  של  השלימה  שהתכלית  משום 

להיות במדרגה של מים.

י	 הנקרא 'אקדמות' הנאמר בחג השבועות קודם קריאת התורה.

אחד  מקום  אל  המים  "יקוו  של  במדרגה 
של  אפשרות  נוצרת  ג"כ  היבשה"  ותראה 
תאוה במדרגת ארץ כפשוטו, אבל התיקון של 
התאוה הזו היא רק ע"י 'ביום אכלך ממנו מות 
תמות', 'כי עפר אתה ואל עפר תשוב' שהתאוה 
התאוה'  'קברות  בבחינת  הקבורה  ע"י  נתקנת 

כפי שנתבאר.

הטומאה  רוח  "ואת  הפסוק  כשיתקיים  אבל 
השלימה  התכלית  ותתגלה  הארץ"  מן  אעביר 
של עולם שכולו מלא במים, במדרגה העליונה 
הזו, כל העולם כולו יתגלה כמלא בתאות ה', 
ואז כמובן לא שייך שיפלו לעפר מצד נקודת 
במציאות  יכלל  העפר  אלא  שבעפר  הקלקול 
 – ואזי  העפר,  על  גוברים  המים מכח שהמים 
המים  את  מייבש  אינו  שבעפר  היובש  תוקף 
אלא ע"י ריבויים הם נשארים לחים, זה הגילוי 
אלא  שאינה  כולה  הבריאה  כל  תכלית  של 

להגיע למדרגה של מים.

תכלית הבריאה היא – "ועלו מושיעים בהר 
ציון לשפוט את הר עשיו והיתה לה' המלוכה", 
ההוא  ביום  הארץ  כל  על  למלך  ה'  "והיה 
יהיה ה' אחד ושמו אחד" וכידוע מדברי חז"ל 
רמז  בדרך  ולכך  במים  מתגלה  המלך  שעיקר 
מושחין  גם  ולכן  מים  בגימטריא  הוא  מלך   –
את המלכים על המים כדי שתמשך מלכותם, 
ובעומק טעם הדבר הוא כיון שהמים נשארים 
לחים ולכן הם נמשכים שהרי אם הם יתייבשו, 
הם אינם נמשכים, וזהו "והיתה לה' המלוכה", 
של  הארץ" שמלכותו  כל  על  למלך  ה'  "והיה 
שכולו  כזה  בעולם  בעולמו  מתגלה  הקב"ה 

מלא במים.

עומק היציבות המתגלה מכח תנועה 
דתיקון של 'שטים על פני המים' 

דלעתיד לבוא
דידן  בעלמא   – עמוק  להבין  ונתבונן 
כשנמצאים במקום שכולו מלא במים אין שם 
שזה  הדברים  בראשית  שהוזכר  וכפי  יציבות, 



אאלפך           מדור עבודה           חכמהדי

ומתנועע  נופל  העפר  שגם  שבבוץ  הקלקול 
הבריאה  בתכלית  בעומק,  אבל  יציבות,  בלא 
כולו  העולם  כל  את  מחזיר  הקב"ה  דלעת"ל, 
למים וכדברי חז"ל )גמ' סנהדרין צ"ב ב( שהקב"ה 
פני  על  שטים  והם  לצדיקים  כנפיים  עושה 
של  יציבות  במים  אין  אמנם   – כלומר  המים, 
ה'עושה  שזהו  תנועה  ישנה  במים  אבל  עפר, 
והתנועה  המים',  פני  על  ושטים  כנפיים  להם 
מקום  היא  במים,  המתגלה  הזו  העליונה 

היציבות המתגלה באור דלעתיד לבוא.

צ'-ב' מצד התיקון  שנתבאר, האותיות  וכפי 
'צָבי' שבארמית משמעותו  מלשון  זהו  שבהם 
ושוב',  'רצוא  מלשון  זה  עצמו  והרצון  רצון, 
היציבות   – כלומר  ריצה,  תנועת  של  הבחנה 
העליונה היא לא בעפר אלא היציבות העליונה 
היא ברוח המתנועעת, - ב"צבי ואיתרעי בן", 

שם מתגלה עומק נקודת רצונו יתברך שמו.

ויש בחירה, -  כאן בהאי עלמא  כשנמצאים 
היציבות  של  העליונה  מהמדרגה  נופלים  אם 
שבתנועה והרצון שמתגלה מכח הבחירה הוא 
היציבות  הטומאה,  רוח  של  דקלקול  באופן 
יציבות של עפר בבחינת "עפר  שמתגלה היא 

אתה ואל עפר תשוב".

שהעולם  הזו  במדרגה  דלעת"ל  באור  אבל 
של  היציבות  את  אין  א"כ  במים,  מלא  כולו 
הבוץ  של  הנפול  מצד  לא  זה  אבל  העפר, 
אלא  הדברים,  בראשית  שהוזכר  דקלקול 
העפר,  של  התחתונה  היציבות  את  כשאין 
מתגלה יציבות עליונה יותר בתנועה של 'רצוא 
ושוב' ע"י ה'עושה להם כנפיים ושטים על פני 
אבל   – הרוח  של  התנועה  מיסוד  שזה  המים' 
זה לא רוח שמייבשת את המים כפי שהתגלה 
בראשית יצירת האדם שכשהמים הצטרפו עם 
אותם,  מייבשת  הרוח  בוץ,  של  באופן  העפר 
זהו   - המים,  גבי  על  שמתגלה  רוח  זה  אלא 
המים'  פני  על  ושטים  כנפיים  להם  'עושה 
המים'  פני  על  מרחפת  אלקים  'ורוח  בבחינת 

)בראשית א, ב(.

אלקים  ש'ורוח  הידוע  חז"ל  כדרשת  וזהו 

מלך  של  רוחו  זה  המים'  פני  על  מרחפת 
נמצאת  שהיציבות  מתגלה  שמה  המשיח, 

בתנועה השלימה.

היציבות השלימה, השלימה המתגלה 
בתנועת ה'רצוא ושוב' אליו ית"ש

"שנים אשר תאמר  נקראים  דלעת"ל  הימים 
דידן  ולעניינא  א(  יב,  )קהלת  לי בהם חפץ"  אין 
רצון  של  לשון  הוא  ה'חפץ'   – הדבר  ביאור 
בחירה  בו  שאין  כזה  רצון  מתגלה  ולעת"ל 
הוא  ה'תאוה  מכח  ורע  טוב  בין  תחתונה 
לעינים' של הקלקול, אלא מתגלה אז התנועה 
הרצון  עומק  שזה  ושוב'  'רצוא  של  המתוקנת 
שבמדרגת  התנועה  תיקון  שהוא  שבארץ 
הרצון – הריצה, שם היציבות נמצאת בתנועה 

השלימה של ה'רצוא ושוב' אליו יתברך שמו.

במעמקי  שמתגלה  הפנימית  היציבות  זוהי 
הנפש שעליה נאמר "ויפח באפיו נשמת חיים" 
שזה הרוח הפנימית שגנוזה באדם, - במדרגת 
זה  באדם  נפח  שהקב"ה  הנפיחה  דידן  עלמא 
היה בהיותו מלובש בגוף שיסודו מעפר, ומצד 
כך, היציבות מתגלה מכח העפר, אבל בשורש 
העליון הפנימי – שהוא הוא המתגלה בעומק 
 – לעתיד  להתגלות  עתיד  הוא  והוא  הנפשות 
השלימה  בתנועה  הוא  דבר  כל  של  היציבות 
לך  אין  שבה  כזו  תנועה  שמו,  יתברך  כרצונו 
שום דבר שמתנועע נגד רצונו, וממילא מתגלה 
יציבות שלימה באותה תנועה, וזוהי המדרגה 
הפנימית של עומק הנשמות שנאצלה ונבראה 

מאמיתת הויתו ית"ש.

זוהי המנוחה השלימה  ית"ש  הויתו  אמיתת 
את  יש  נברא,  הנברא  בהיות  אבל  יתברך,  בו 
התנועה, והתנועה היציבה השלימה שבו היא 
ב'רצוא ושוב' אליו יתברך שמו בלי שום נקודה 

של סטיה.

וזה התיקון של האבות שרצו לפניו כסוסים 
יתברך  לפניו  שלהם  שהריצה  המים,  בבצעי 
מדרגת  זוהי  ושוב',  'רצוא  של  בתנועה  היתה 
לעתיד  שיתגלה  האור  מעין  שהיא  האבות 

לבוא.



טו אאלפך           ערך בץ-ביצה           חכמה

שאלות ותשובות לאחר השיעור
דלעת"ל  שהיציבות  בשיעור  התבאר  שאלה: 
ולכאו'  העפר,  מיסוד  ולא  הרוח  מיסוד  תהיה 
כן  וכמו  ההויה,  מכח  תהיה  דלעת"ל  היציבות 

צריך להבין איך שייך יציבות מכח יסוד הרוח.

תשובה: זה נתבאר בקצרה ונחזור ונחדד – יש 
את המנוחה הגמורה שזוהי ההתכללות הגמורה 
באור אין סוף, שם זה בבחינת אור אין סוף שנח, 
לעולם  שהוא  הנברא  מדין  ההבחנה  את  וישנה 
נכלל  שכשהוא  אף  על  וא"כ,  תנועה,  בתפיסת 
ב'אין סוף' הוא נמצא במנוחה, אבל במה שהוא 
הנברא  ובתפיסת  מתנועע,  הוא  כנברא,  נברא 
שהוא תנועה, ישנה תנועה יציבה ע"י רצוא ושוב 

באופן מתוקן שזה גופא שורש מציאות הנברא.

שזה  סוף'  ב'אין  נכלל  כשהוא  מכך  ולמעלה 
המדרגה שלמעלה מהאלף העשירי, שם מתגלה 
השביעי,באלף  באלף  אבל  השלימה,  המנוחה 
השמיני ובאלף התשיעי עד סוף האלף העשירי, 
להם  "עושה  נאמר  שעליה  תנועה  יש  עדיין 
שהם  כלומר  שהוזכר,  כפי  וכו'  ושטים"  כנפיים 
הגמ' שתלמידי חכמים  וע"ז אומרת  מתקדמים, 
אין להם מנוחה גם בעולם הבא ומביאים ע"ז את 

הפסוק "ילכו מחיל אל חיל".

בעולם הזה שיש בחירה, מצד כך יכולה להיות 
גם תנועה שהיא בלתי סדירה ולכן אין מנוחה רק 
בעפר התחתון, ומצד כך, קיימת אפשרות הנפילה 
ל'עפר אתה ואל עפר תשוב', אבל כשיסתלק רוח 
הטומאה אזי התנועה תהיה תנועה סדירה שזה 

שורש מקום המנוחה האמיתי.

שאלה: ביחס לתיקון כח התאוה, האם המכוון 
היה שצריך קודם לייבש את המים של כל התאוה 
שזה האופן להתנתק מהתאוות, ורק אחר שהוא 
מגיע ליובש צריך שוב לעורר את המים בשביל 

להגיע לתכלית.

תשובה: זה נכון מצד תולדת החטא שיש תאוה 
דקלקול, אבל אילו אדם הראשון לא היה חוטא 
מעיקרא, הוא היה אוכל מעץ החיים וחי לעולם 
של  לתאוה  מלכתחילה  מתחבר  היה  הוא  ואז 
"נתאוה הקב"ה להיות לו דירה בתחתונים" שזה 

התאוה דתיקון.

לעץ  התחבר  והוא  האדם  שחטא  לאחר  אבל 
'עפר  של  באופן  הוא  התיקון  ורע,  טוב  הדעת 
אתה ואל עפר תשוב' שהוא חוזר ליובש הגמור, 
שמונח  מה  עומק  שזה   – לחיות  חוזר  הוא  ואז 

בדבריכם.

המשך שאלה: והמים האלו שהוא חוזר אליהם, 
מעיקרא  שהיו  תחתונים  מים  אותם  הם  האם 

שהוא מעלה ומתקן אותם.

את  מעלה  לא שהאדם  היא  ההגדרה  תשובה: 
דירה  לו  להיות  הקב"ה  'נתאוה  שהרי  המים, 
בתחתונים' כלומר התאוה היא שזה יתגלה דייקא 
במים התחתונים, אלא שזה לא תחתונים באופן 
שאז  הקלקול  מצד  העפר  עם  מתערבים  שהם 
בעומק הם נעשים עכורים, אלא באופן שהמים 

גוברים על העפר שזה תיקונם.

בין  שההבדל  אחר  במקום  ביאר  הרב  שאלה: 
עם  מתאחד  האוהב  שבאהבה,  לאהבה,  תאוה 
הדבר ובתאוה זה לדבר שהוא חוצה לו, ולכאו' 
מה זה שייך בהבחנה של 'נתאוה הקב"ה להיות 

לו דירה בתחתונים'.

יותר  ונחדד  נכון,  זה  שאמרתם  מה  תשובה: 
ועל  אחד  בגימטריא  אהבה  כוללת  כהגדרה   –
התאוה נאמר 'לתאוה יבקש נפרד', אבל ב'נתאוה 
הקב"ה להיות לו דירה בתחתונים' שם הוא ית"ש 
נתאוה שבמקום הפירוד יהיה גילוי של אחדות, 
שהוא  ומה  אחד"  ושמו  אחד  "הוא   – כלומר 
התאוה  שהוא  היינו  בתחתונים  להיות  התאוה 
שיהיה גילוי בתחתון – שהיא גופא התאוה במה 
דירה  לו  להיות  'נתאוה  וא"כ  נפרד,  שהתחתון 
בתאוה  האהבה  את  לגלות  היינו  בתחתונים' 
האחד,  זה  לו"  ו"להיות  הנפרד,  זה   – "נתאוה" 

שבמקום התחתון הנפרד יתגלה האחד.

 ב-ץ בץ בלבביפדיה עבודת השם -

מספר שיעור בקול הלשון 39099765 



אאלפך           מדור עבודה           חכמהטז

 בלבביפדיה עבודת ה'
ביצה-פורים

א	 והה' כמובן נופלת בשורש ולכן בלשון רבים – ביצים היא איננה נמצאת.

ב	 על אף שהגמ' שם דנה גם על ביצה שנולדה בשבת.

במצות  הפסוק  בלשון  שנאמר  כמו   – ביצה 
על  רובצת  "והאם  ו(  כב,  )דברים  הקן  שילוח 
האפרוחים או על הביצים" שאלו הם הביצים 
תרנגול  ציפור,  כדוגמת  מעופות  הנולדים 

וכדו'.

גילוי מדרגת ביצה בשורש יצירתו 
של אדם

יותר,  והשורשי  יותר  הרחב  באופן  אבל 
מדרגת ביצה היא שורש יצירתו של האדם.

והן  האב  מן  ביצירתו  הן  הוא  הדבר  וגילוי 
האב  מן  יצירתו  בשורש  האם,  מן  ביצירתו 
זהו מה שהטיפה מתבשלת בביצה של הזכר, 
וכן מן האם, כאשר הוולד נוצר במעי אמו זה 
כדוגמת בֵּיצה שיש מים מסביב למקום יצירתו 
שם  שנעשה  ע"י  היא  היצירה  תחילת  ואופן 

מעין בִּיצה כמו שאומרים רבותינו.

והרי שבשורש יצירתו של האדם הן מן הזכר 
והן מן הנקיבה, יש שורש של מדרגת ביצה.

ביצה  ללשון  במקביל  הרי  יותר,  ובדקות 
שנקראת כך בלשה"ק, בלשון ארמית זה נקרא 
ביעא ובלשון רבים ביעין, וכידוע מאד, מצד כך 
יש בלשון הראשונים שקוראים למסכת ביצה 
'מסכת ביעא', - וביעא הרי זה מאותו לשון של 
משום  והיינו  רצון,  מלשון  שזה  בעל  המילה 
מכח  זה  האדם  של  לידתו  שורש  שפנימיות 
ושורש  לדעת"  אלא  קישוי  "אין  שהרי  הרצון 
הדעת הוא ברצון כמו שהרחיבו רבותינו, וא"כ 
שורש יצירתו של האדם הוא מהרצון של אביו.

והרי שמדרגת ביצה מתגלה בולד הנולד מן 
האב הן מצד ההתגלות בפועל במה שהטיפה 

מתבשלת בביצים והן מצד השורש של היצירה 
שהיא במדרגת ביעא מלשון בעי – רצון.

ודבר זה מתגלה באותיות של ביצה שהשורש 
צבי  זהו  האותיות  סדר  ובהיפוך  ב'י'צ'א  הוא 
שבלשון ארמית זה ג"כ לשון של רצון כדוגמת 
"צבי ואיתרעי בן" וכדו', וא"כ, פנימיות מדרגת 

הביצה מתגלה משורש מדרגת הרצון.

גילוי הביצה ב’מועדים לשמחה’ 
ולעומת כן במועד דתשעה באב

מצד  הביצה  מדרגת  מהות  הוסבר  כאן  עד 
מדרגת הנפש בשורש יצירתו של האדם, אבל 
דבר  כל  מאד,  עד  כידוע  חז"ל  כדברי  הרי 
זמן   – בשנה  הן  מקום   – בעולם  הן  מתגלה 
ביצה  של  הגילוי  זמן  ובמדרגת  בנפש,  והן 
נמצאת  ביצה  של  הסוגיא   - טוב',  ב'יום  הוא 
עניינים,  וכמה  כמה  לגבי  פעמים  כמה  בש"ס 
אבל עיקר המקום שמתגלה הסוגיא של ביצה 
בש"ס זהו במסכת ביצה כפי שהוזכר – "ביצה 
שנולדה ביו"ט"ב שזהו לשון המשנה בראשית 
מסכת ביצה שמדברת על דיני יום טוב, והיינו 
ששורש דיני יום טוב של כלל המועדים כולם, 

מתחיל בדיני ביצה.

הרי   – הדברים  חידוד   – הוא  דבר  והלא 
בבחינת  שהם  מועדים  ישנם  מועד  במדרגת 
מועדים,  הג'  הם  שאלו  לשמחה"  "מועדים 
להיפך משמחה  מועד שהוא  גם  אבל מתגלה 
בתשעה באב שהוא מועד של אב שעליו נאמר 
והרי  בחורי",  לשבור  מועד  עלי  "קרא  בקרא 
הגמ'  שהרי  הביצה  ענין  את  מצינו  באבל  גם 
אומרת בספ"ק דב"ב כידוע שמאכל של אבלים 



יז אאלפך           ערך בץ-ביצה           חכמה

הוא ביצה, והטעם הוא משום שבביצה מתגלה 
גלגול, ראשית שצורתה עגולה, וגם תיקונה – 
צלייתה וכדו', נקרא בלשון הש"ס גלגול, והרי 
בסעודה  ביצה  מתגלה  דקלקול  במועד  שגם 
הוא  מאכלם  אבלים  בסעודת  וכן  המפסקת 
דקלקול  המועד  בתפיסת  שגם  והיינו  ביצים, 

מתגלה מדרגת הביצה.

מהצד  ביצה  מתגלה  אחד  שמצד  והרי 
במדרגת  ביצה  מתגלה  ומאידך  דקלקול 

מועדים דקדושה – מועדים דשמחה.

כח הגלגול שבביצה שמתגלה בגלגל 
השנה

גלגל  שכפשוטו  אף  על  הכוללת,  ובהגדרה 
הזה  "החודש   – ניסן  מחודש  מתגלגל  השנה 
לחודשי  לכם  הוא  ראשון  חדשים  ראש  לכם 
השנה" שבו מתחילה השנה והוא מתגלגל עד 
בעומק,  אבל  השנה,  סוף  שהוא  אדר  חודש 
הגלגל שמגלגל את השנה זה המועדים, כלומר 
י"ב חודשים, אבל מה שיש צורה של  – ישנם 
שמגלגלים  המועדים  מכח  זהו  השנה',  'גלגל 
הגמ'  שאומרת  מה  בעומק  וזה   - השנה,  את 
שישראל  היינו  והזמנים'  ישראל  ש'מקדש 
שהם  והיינו  הזמנים,  את  שמקדשים  אלו  הם 
החדשים  קידוש  מכח  הזמנים  את  מקדשים 
שע"י כן נקבע זמן המועדיםג, והמועדים הללו 

הם מגלגלים את השנה.

בביצה  שמתגלה  הגלגול  שכח  והרי 
המתגלגלת, הוא מה שמתגלה בגלגל המועדים 
בשורש  א"כ, שהן  ועולה  את השנה,  שמגלגל 
מתגלה  לשמחה'  שב'מועדים  השנה  גלגל  כח 
שמכח  השנה  גלגל  כח  בשורש  וכן  ביצה, 

מדרגת האבלות מתגלה ביצה.

לשמחה  המועדים  מלבד  יותר,  ובהרחבה 
דרבנן,  המועדים  את  בשנה  יש  דאורייתא, 
והרי כמו שמובא בכמה וכמה מדברי רבותינו, 
הוי"ה, - וכידוע עד  צירופי  י"ב  ביצה זה ר"ת 

ג	 וכמובן, זה מתייחס בעיקר למועדים אבל לא רק זמן המועדים.

מאד מה שנדפס בסידורים בתפילה של מוסף 
דראש חודש, שבכל חודש וחודש ישנו צירוף 
אחד של הוי"ה ששייך לאותו חודש, ואלו הם 
י"ב  שהם  החודשים  כלל  של  צירופים  הי"ב 

הצירופים השונים שמתגלים בשם הוי"ה.

ועולה א"כ לפי"ז, שכל השנה כולה היא בעצם 
שמתגלים  הוי"ה  צירופי  בי"ב  ביצה  במדרגת 
והביצה הזו מתגלגלת מגלגול  בכלל החדשים, 
של צירוף אחד לגלגול של צירוף אחר. כלומר 
אלא  לעצמו  צירוף  חודש  בכל  שיש  לא  זה   –
שינוי סדר האותיות של השם הוי"ה שלפי"ז כך 
הוא צירופם, הוא ע"י גלגול, שהרי זהו הנקרא 
שבכל  משום  האותיות  גלגול  רבותינו  בלשון 
כאשר  מסויימות,  מאותיות  המורכבת  תיבה 
משנים את מקומם של האותיות זה ע"י גלגול 

ולכן זה נקרא גלגול האותיות.

גלגולי  הם  הוי"ה  צירופי  י"ב  כך,  ומצד 
השנה  גלגל  את  שיוצרים  הוי"ה  צירופי 

שמורכבת מי"ב חדשים.

הי"ג  שבחודש  כן  על  יתר  מתגלה  העיבור  ]ובשנת 

מכוונים את כל הי"ג צירופים דהיינו הי"ב צירופים עם כח 

הכוללם של כל הי"ב[.

תפיסת הגלגול המתגלה בפורים 
לכיוון של ‘והעיר שושן נבוכה’ ולכיוון 

של ‘צהלה ושמחה’
הכח  זה   – בעומק  להבין  לפי"ז  ונתבונן 
הפורים  ובימי  בכלל  אדר  בחודש  שמתגלה 
נעשה  הדבר  בשורש  מתחילה  שהרי  בפרט, 
שזהו  אבילות  של  גדר  התגלה  שאז  הגזירה 
מה שנאמר בתחילה "שק ואפר יוצע לרבים", 
הדבר  כשמתהפך  אבל  נבוכה",  שושן  "והעיר 
והרי  ושמחה",  צהלה  שושן  "והעיר  מתגלה 
כידוע, נהגו לקרוא את התיבות "והעיר שושן 
ולעניינא  איכה,  מגילת  של  במנגינה  נבוכה" 
האבילים  של  הביצה  כח  כאן  מתגלה  דידן 
הצירוף  הביצה  מכח  אבל  ביצה,  שמאכלם 



אאלפך           מדור עבודה           חכמהיח

צהלה  שושן  "והעיר  להיות  ונהפך  נתגלגל 
לשמחה  מועדים  מדרגת  מעין  ושמחה" 

שבמועדים דאורייתא.

הפורים  בימי  שמתגלה  הפנימי  העומק  וזה 
כיווניה,  של תפיסת הביצה שמתגלגלת בשני 
של  ולכיוון  האבילות  של  לכיוון  מתגלגלת   -
ימי  שקודם  הדבר  סדר  ולכן  ושמחה,  הששון 
אסתר  תענית  לחודש  בי"ג  מתענים  הפורים 
מהשורש של 'והעיר שושן נבוכה' ולאחר מכן 
זה מתגלגל לי"ד ולט"ו שנהפך אז לצירוף של 
זה הגילוי  ימי הפורים שהם מועדים לשמחה 

של הביצה דתיקון.

היא  התרנגולת  שביצת  בגמ'  מבואר  והרי 
של  מהביצים  יותר  להתבשל  שקלה  ביצה 
שאר העופות, ובעומק זה מהשורש שהתרנגול 
בינה  לשכוי  "הנותן  נאמר  עליו  'גבר'  נקרא 
קריאתו  מכח  לילה"  ובין  יום  בין  להבחין 
שמתגלה  מה  בבחינת  וזה  השחר,  כשעולה 
"למנצח  נאמר  שעליה  באסתר  הפורים  בימי 
על אילת השחר" כמו שאומרת הגמ' שאסתר 
נמשלה לאיילת השחר, והרי שבעומק הביצה 
שמתגלה בחודש אדר בימי הפורים, היא ביצה 
שמשם  להתבשל,  קלה  שהיא  תרנגול  של 
התגלה עומק האור של הגאולה שנהפך מ'והעיר 
ושמחה',  צהלה  שושן  ל'והעיר  נבוכה'  שושן 
– מה שביצת תרנגולת קלה להתבשל  כלומר 
היינו שהיא קלה להתגלגל כמו שהוזכר לעיל 
מדברי הגמ' שצלייתה של הביצה נקרא גלגול, 
והרי שבביצת תרנגולת מתגלה בעומק האור 
שמתגלגלת  השחר  איילת  של  הגאולה  של 
ומתהפכת מלילה ליום, מ'והעיר שושן נבוכה' 

ל'והעיר שושן צהלה ושמחה'.

בִּיצה כשהטיפה  כל אדם מתגלה  רצון, אלא שאצל   – ביעא  בבחינת  היא מהביצים שבאב שזהו  הלידה  ד	 אצל האדם שורש 

ּיצה גם כשהיא נגמרה. מתבשלת בתחילת יצירתה ובכל ביצה היא נקראת בִִ
ה	 ובתוך הזמן גופא שהיא יוצאת לאויר העולם ישנם ג' שלבים – יש מה שהיא יוצאת במקצת, יש מה שהיא יוצאת ברובה, ויש 

מה שהיא יוצאת כולה, ובסוגיא בחולין מבואר שלגבי הדין של "שלח תשלח את האם ואת הבנים תקח לך" שכשהאם רובצת על 
הביצים, מתחייבים בשילוח הקן משעה שיצאה רובה של ביצה וכשהיא יוצאת כולה אפשר לזכות בה בקנין חצר. וא"כ בתמצית 
ממש סדר המדרגות הכלליות שביצירת הביצה הם: מעורה בגידים, גמר בישולה במעי אמה, יוצאת במקצת, יוצאת ברובה ויוצאת 

כולה.

בֵּיצה מלשון בִּיצה בתהליך יצירתה 
וביצה מלשון ‘מבצבץ’ ביציאתה 

לאויר העולם
ונתבונן לפי"ז להבין עמוק יותר – הרי הגמ' 
בביצה מביאה מחלוקת מתי הוא הזמן שהביצה 
התרנגולת,  במעי  יצירתה  בתהליך  נגמרת 
של  בגידין  מעורה  עדיין  שהביצה  שלב  יש   -
התרנגולת, ]-ומצד כך הוזכר לעיל שהיא נקראת בֵּיצה 
יצירתה של  יש שלב שהושלמה  בִּיצה[ד,  מלשון 

לאויר  יוצאת  כבר  שהיא  שלב  ויש  הביצה, 
העולםה ]-ומצד השלב הזה יש טעם נוסף למה הביצה 
שהיא  מה  שמצד  ויוצא  מבצבץ  מלשון  ביצה  נקראת 

נחלקו  ובזה  ביצה[,  נקראת  היא  להתגלות  מתחילה 

בגמ' האם גמר הביצה זה כשהיא נגמרת במעי 
אמה או שגמר הביצה הוא ביציאתה לחוץ.

היא  מתי  הזו  במחלוקת  כאן  מונח  ובעומק 
שורשיות,  תפיסות  שתי  הביצה,  השלמת 
היא  הביצה  שהשלמת  הראשון  במהלך 
כשהושלם כל גידולה במעי אמה, הרי הביצה 
עדיין נמצאת באיתכסיא, בהעלם, ועל שם כן 

היא נקראת בֵּיצה מלשון בִּיצה.

כשהיא  ביצה  נקראת  היא  השני  ובמהלך 
היא  אז  ורק  העולם,  לאויר  לחוץ  יוצאת 

מושלמת כשמתגלה בה ה'מבצבץ ויוצא'.

ונתבונן להבין את עומק הדברים – הרי כמו 
מגילת אסתר  שהוזכר פעמים רבות מאד מהי 
שכידוע מאד מדברי חז"ל אסתר נקראת אסתר 
של  מלשון  זה  שמגילה  וכיון  הסתרה,  מלשון 

גילוי א"כ מגילת אסתר זה גילוי של ההסתרה.

דביצה,  בסוגיא  דידן  לעניינא  ולפי"ז 
כשהביצה נמצאת במעי אמה הרי כולה נסתרת, 



יט אאלפך           ערך בץ-ביצה           חכמה

להיות  הופכת  היא  אז  לאויר,  יוצאת  וכשהיא 
מבצבצת  היא  גילויה  שבתחילת  וע"ש  גלויה 

ויוצאת, היא נקראת ביצה כמו שהוזכר.

תפיסת הגאולה כשהיא מתגלה 
בפועל ותפיסת הגאולה של “מלחמה 

אתחלתא דגאולה היא”
וא"כ, יש כאן שתי תפיסות במדרגת הביצה, 
כלל  של  שהאור  שנתבאר  כיון  זה,  ולפי 
המועדים לשמחה והאור של פורים בפרט הוא 
תרנגולת  ביצת  של  בהבחנה  ביצה  במדרגת 
שמתגלה  שבאור  הרי  השחר,  איילת  בבחינת 
תפיסות,  שתי   – מדרגות  שתי  לו  יש  בגאולה 
באיתכסיא,  נמצא  כשהוא  היא  אחת  מדרגה 
ומדרגה שניה כשהוא יוצא למציאות של גילוי.

והדוגמא היסודית לדבר – הרי ידועים דברי 
ביאת  בזמן  שמתגלה  השנים  סדר  לגבי  הגמ' 
משיח "שביעית מלחמות, במוצאי שביעית בן 
דוד בא" ומבארת הגמ' שהטעם שברכת גאולה 
אתחלתא  ש"מלחמה  משום  בשביעית  היא 
דגאולה היא", כלומר – לעומת מה שהמושכל 
שיש  בשעה  מתחילה  שגאולה  מגדיר  ראשון 
הגמ' שהמלחמה  מגדירה  כאן  בפועל,  גאולה 

היא היא 'אתחלתא דגאולה'.

רבות  פעמים  הוזכר  שהרי   – הדבר  ועומק 
קודם  ש'העדר  רבותינו  דברי  יסודות  מאד 
להויה', הסתר מביא לידי גילוי, וכמו שאומרת 
הגמ' על "ויהי ערב ויהי בוקר – ברישא חשוכא 

והדר נהורא".

זמן  הוא  הוא  בפועל  שהגילוי  בוודאי,  אז 
אבל  בפועל,  גילוי  של  מלשון  שהיא  הגאולה 
בתפיסה השורשית הפנימית, תפיסת הגאולה 
 - דגאולה",  אתחלתא  ב"מלחמה  מתחילה 
והיינו משום שהמלחמה מגלגלת את הגאולה 

ו	 כדוגמת בא במחתרת שבא להרוג או להיהרג.

ז	 וכשהמלחמה איננה במדרגת מלחמה שלימה היא שייכת למלחמה של ממון אבל היא אינה עיקר 'שם מלחמה'.

מתפיסת העדר לתפיסת הויה, שהרי כל היסוד 
שכשעמים  העדר,  של  יסוד  הוא  מלחמה  של 
או  להרוג  או  באים  הם  זה,  עם  זה  נלחמים 
מלחמה  מלחמהז,  תפיסת  עיקר  זה  להיהרגו, 
מתגלה  שבמלחמה  וכיון  נפשות,  על  שבאה 
מות, זהו ההעדר הגמור המתגלה במת שנקרא 

חלל.

ולכן מלחמה היא אתחלתא דגאולה כי מונח 
בה תפיסת ההעדר שקודם להויה.

כך, מה שמבואר בגמ' בסוטה שאחד  ומצד 
ישם"  ש"הגליל  הוא  הגאולה  של  מהסימנים 
זה  וגליל  ושממה  חורבן  שם  שיהיה  דהיינו 
גלגול, כלומר, דייקא כשבגליל  כמובן מלשון 
מתגלה מציאות של חורבן הוא סימן לגאולה 
מראה  שהגליל  הדבר  עומק  כאן  שמונח  כיון 
שההעדר הזה עומד להתגלגל ולהיות תחילת 

ההויה, למצב של בנין שבא לאחריו.

וא"כ, מצד ה'עין רואה' החיצונית, היא רואה 
הגאולה,  מתגלה  כשבפועל  רק  הגאולה  את 
את  רואה  כשהיא  הפנימית,  העין  מצד  אבל 
רואה  היא  שם  ובשלימותו,  בתוקפו  החורבן 

כבר את הגאולה.

היא  מאד  עד  והידועה  היסודית  והדוגמא 
בסוף  בגמ'  שמבואר  במעשה  עקיבא  ברבי 
קדשי  מבית  יוצא  שועל  שכשהיה  מכות 
הקדשים היו שאר החכמים בוכים והוא מצחק, 
כלומר, מה שהם בוכים "איך לא נבכה" כלשון 
הגמ' שם, כי הם רואים שועל יוצא מבית קדשי 

הקדשים, אבל רבי עקיבא מצחק.

אמונה, שעשועים, שחוק – ג' שורשי 
האצילות המתגלים בחודש אדר

לי”ב  מקביל  הנפש  חושי  שי”ב  כידוע  והרי 
לחוש  מקביל  אדר  וחודש  השנה,  חודשי 



אאלפך           מדור עבודה           חכמהכ

“ואהיה  בקרא  שנאמר  מה  בבחינת  השחוק 
אצלו אמון ואהיה שעשועים יום יום משחקת 

לפניו בכל עת".

אמון"  אצלו  "ואהיה   – דפורים  ולעניינא 
זהו שורש האמונה שמתגלה ב"ויהי אומן את 

הדסה".

"ואהיה שעשועים יום יום" אלו הם שני ימי 
הפורים שנאמר בהם "וימי הפורים לא יעברו 
לעת"ל משום  בטלים  היהודים" שאינם  מתוך 

שהם שייכים למדרגת השעשועים.

השחוק  חוש  זהו  עת"  בכל  לפניו  "משחקת 
שמתגלה בכלל חודש אדר.

מדרגות  שלש  בפסוק  כאן  א"כ  ונתבארו 
האצילות  משרשי  המדרגות  ג'  הם  ובעומק 
המדרגה  אמונה,  היא  העליונה  המדרגה   –
שמתחתיה היא שעשועים והמדרגה התחתונה 

יותר זהו שחוקח.

ראיית העין הפנימית שמגלה את השחוק גם 
בזמן החורבן וההעדר

עקיבא משחק'  'רבי  של  העומק  א"כ,  ומ"מ 
בימי  שמתגלה  השחוק  כח  של  מהעומק  זהו 
הפורים וחודש אדר, כלומר, שאצל רבי עקיבא 
את  רואה  הוא  החורבן,  את  רואה  כשהוא 
הגאולה כי הוא רואה את ה'מלחמה אתחלתא 
ויחרב  יישם  שהגליל  מה  את  היא',  דגאולה 
שהדבר  ממקום  כי  הגאולה,  מתגלגל  שממנו 
נחרב בבחינת העדר רואים את ההויה הנולדת 

ממנו.

של  השלימות  בגמ',  מ"ד  לחד  כך  ומצד 
הביצה היא כשהביצה הושלמה במעי אמה אף 
היא  ואז  להתגלות,  התחילה  לא  עדיין  שהיא 
נקראת בֵּיצה מלשון בִּיצה כמו שהוזכר, והיינו 
ללכת  קושי  שיש  מקום  היא  שבִּיצה  משום 
שהאבות  בסנהדרין  בגמ'  שמבואר  כמו  בו 
כסוסים  יתברך  לפניו  רצים  היו  הקדושים 

ח	 והוזכר בקצרה.

שבו  כיון  סוס  ודייקא  המים,  בבצעי  הרצים 
מתגלה כח המלחמה כמו שנאמר בקריעת ים 
הדרך,  ע"ז  וכן  בים"  רמה  ורוכבו  "סוס  סוף 
שזה  היינו  המים  בבצעי  רצים  וכשהסוסים 
העומק  וכשמתגלה  ביותר,  הקשה  המלחמה 
זה העומק של  'סוסים בבצעי המים'  הזה של 

המלחמה, העומק של מקור ההסתר.

מה  וזה   – דגאלה'  'אתחלתא  זה  אבל 
ונגמרת  מושלמת  שהיא  בביצה  שמתגלה 
כיון שהיא  יוצאת לאויר העולם,  קודם שהיא 
מאמה,  שנבדלת  לעצמה  כמציאות  עומדת 
תחילת  בה  שמונח  והרי  לצאת,  עומדת  והיא 

הגאולה.

נגמרת  שהביצה  הראשון  המהלך  וא"כ, 
המהלך  זהו  באיכתסיא  נמצאת  עדיין  כשהיא 
הפנימי שהגאולה כבר נמצאת באיתכסיא בכח 
– אבל באופן שהיא עומדת להתגלגל ולצאת 

לפועל.

רבי  של  עיניו  מעין  עיניים  לו  שיש  ומי 
כבר  הוא  כי  זמן  באותו  שוחק  הוא  עקיבא, 
ומי שאינו נמצא במדרגה  רואה את הגאולה, 
הפנימית והעליונה הזו, הוא רואה את הגאולה 

רק כשהיא כבר יוצאת לפועל.

את  ידע  "ומרדכי  במגילה  שנאמר  מה  וזה 
'שידע  הידועים  חז"ל  כדברי  נעשה"  אשר  כל 
הוא  חז"ל  דברי  ועומק  ובביטולה',  בגזירה 
שאצל מרדכי מתגלה מעין רבי עקיבא שהוא 
מבית  יוצא  השועל  את  רואה  כשהוא  משחק 
כשהוא  מרדכי,  אצל  גם  וכך  הקדשים,  קדשי 
כל  את  ולאבד  להרוג  ה"להשמיד  את  רואה 
היהודים מנער ועד זקן טף ונשים ביום אחד", 

הוא רואה בזה שבהכרח יש כאן גאולה.

הוא  פנימית,  עין  אותה  את  לו  שאין  ומי 
המלחמה  מקום  לאחר  רק  הגאולה  את  רואה 
כשנעשה נייחא שאלו הם ימי הפורים בפועל.



כא אאלפך           ערך בץ-ביצה           חכמה

הפורים  שימי  אף  על  דאמת,  אליבא  אבל 
נחו מאויביהם,  כבר  הם  בימים שבהם  נקבעו 
בשושן,  ובט"ו  כולם  המקומות  בכל  בי"ד 
היהודים  כשהרגו  לכם  קודם  גם  בעומק  אך 
אז  כבר  המלחמה,  זמן  שזה  בי"ג  באויביהם 

התגלה ה"מלחמה אתחלתא דגאולה".

ולפי"ז בעומק, התפיסה היא ברורה מאד – 
מה שכפשוטו 'אסתר' זה הסתרה וצריך שיהיה 
היא  הגאולה  המגילה  שכשבאה  המגילה,  את 
של  הפנימית  התפיסה  לפי  בעומק  בגילוי, 
מתחילה  לא  הגאולה  וחביריו,  עקיבא  רבי 
במקום הגילוי של הגאולה בפועל אלא במקום 

ההסתר.

המתגלה  ביצה  מדרגת  של  העומק  וזהו 
של  הפנימי  שהאור  שחודד,  וכפי  בפורים 
הביצה שנתגלתה בפורים, היא לא כשכבר היא 
עדיין  נמצאת  כשהיא  אלא  אמה  ממעי  יצתה 

במקום האיתכסיא.

הפורים  ימי  מדרגת  הזה,  המהלך  ומצד 
לפני  עוד  נבוכה'  שושן  מ'והעיר  מתחילה 
הזמן  שזהו  ושמחה',  צהלה  שושן  'והעיר 

שנתגלתה כבר הגאולה אצל מרדכי.

הגילוי בגאולה אחרונה של “הגליל 
יחרב” קודם הגאולה שמשם תתגלגל 

הגאולה בפועל
לבוא  לעתיד  של  האור  שורש  מונח  ומשם 
כדברי חז"ל הידועים עד מאד על מה שנאמר 
בקרא "וימי הפורים לא יעברו מתוך היהודים 
לא  הפורים  שימי  מזרעם",  יסוף  לא  וזכרם 
יתבטלו לעת"ל, - ומה שמונח כאן בדברי חז"ל 
זה לא רק כפשוטו ממש שימי הפורים עצמם 
לא יעברו אלא מונח בדברי חז"ל עומק נוסף 
מהמקום  מתחילה  שהגאולה  הזו  שהתפיסה 
של ההסתר שהתגלתה בימי הפורים, היא זאת 
שלא תעבור מתוך היהודים וכו' לעת"ל, וכמו 
שבימי הפורים הגאולה התגלתה בהם במדרגה 
שתהיה  האחרונה  הגאולה  גם  כך  הסתר,  של 

בדרא בתראה, תחילת הגאולה תהיה באופן של 
יתגלה  ואז  היא",  דגאולה  אתחלתא  "מלחמה 
ויתגלה  חרב  יהיה  שהגליל  ייאשם',  'הגליל 
ה'אתחלתא  יהיה  גופא  וזה  שלו,  הביטול 

דגאולה' שמשם יתגלגל זמן הגאולה בפועל.

כפשוטו כשרואים ביצה, הביצה היא מדרגת 
הקטנות הפחותה ביותר שישנה.

המדרגה   – רבותינו  שסידרו  הסדר  וכמו 
הגמורה היא המדרגה של אב ואם.

למטה מכך זה המדרגה של בן כפשוטו.

ולמטה מכך זהו הבן הקטן שמוגדר אפרוח.

זה  הביצה,  זוהי  הגמורה  היותר  והקטנות 
ומצד  רבותינו  בדברי  שמסודר  מה  כפשוטו 
מדרגת  היא  והנמוכה  השפילה  המדרגה  כך, 

הביצה.

גדר ביצת תרנגולת שממהרת 
להתבשל – גילוי ה’אחישנה’ שבתוך 

ה’בעיתה’ של זמן הגאולה
תרנגולת  ביצת  שהוזכר  כפי  בעומק  אבל 
כך,  ומצד  להתבשל,  הממהרת  ביצה  היא 
מחד, הביצה היא ההתגלות השפילה והנמוכה 
במה  מאידך  אבל  המדרגות,  בסדר  ביותר 
שהיא ממהרת להתבשל זה בבחינת "אני הוי"ה 
במה  ה'אחישנה'  שמתגלה  אחישנה"  בעתה 

שהיא ממהרת להתבשל.

בצד   – השחר'  ב'איילת  שמתגלה  האור  זה 
ה(  )ד,  המן  של  גאולתו  בזמן  נאמר  הקלקול 
אבל  המן",  את  להביא  מהרו  המלך  "ויאמר 
מכח התיקון נאמר )ו, יד( "ויבהילו להביא את 
למפלתו למהר את הגאולה, - מעין מה  המן" 
הבור" שאומרים  מן  "ויריצוהו  ביוסף  שנאמר 
נעשה  הכל  שעתו  שהגיע  שכיון  חז"ל  ע"ז 
את  להביא  ה"ויבהילו  כאן  כמו"כ  במהירות, 
המן" זה שורש מפלתו של המן שנעשה באופן 

של מהירות.

והרי שהאור שמונח בימי הפורים הוא האור 



אאלפך           מדור עבודה           חכמהכב

פעמים  שהוזכר  וכפי  אחישנה',  'בעתה  של 
של  אור  ויש  'בעיתה'  של  אור  יש   – הרבה 
זמן  זהו  עצמה  ה'בעתה'  ומדרגת  'אחישנה', 
רחב שנחשב שבו כבר הגיע זמנה של הגאולה, 
הזמן שאפשר לקבל שבת  וכמו שלענין שבת 
יותר,  הוא אינו ברגע מסויים אלא בזמן רחב 
וחומש  שעה  שהוא  ולמעלה  המנחה  מפלג 
זמן קבלת  קודם השקיעה שהוא השיעור של 
יש  שבת, כך גם בתוך ה'בעיתה' של הגאולה 

זמן רחב, ובתוך הזמן הזה יש את ה'אחישנה'.

שקלה  תרנגולת  ביצת  של  המדרגה  וזה 
מקום  תוקף  מתגלה  בה  כלומר,  להתבשל, 
אבל  הגמורה,  הקטנות  מקום  בבחינת  הגלות 
היא ממהרת להתבשל, וכפשוטו, כשמבשלים 
אותה, היא מתבשלת מהר, אבל מהו השורש 
בחשבון  עמוק  להבין   – הבישול  מהירות  של 
המדרגה  מתגלה  שבביצה  כיון   – הדברים 
רק  ולא  אמה  במעי  גמורה  נקראת  שהיא 
כשהיא יוצאת לאויר העולם זהו השורש לכך 
שגם הבישול שלה הוא מהיר, כלומר, כפשוטו 
בבישול של דבר, יש אופן שזמן הבישול הוא 
ובזה  קצר  הוא  בישולו  שזמן  אופן  ויש  ארוך 
אבל  מהר,  מתבשלת  תרנגולת  שביצת  נאמר 
בעומק, מה שמתגלה בביצת תרנגולת שבפועל 
במה  הוא  הדבר  שורש  מהר,  מתבשלת  היא 
ומהשורש  אמה,  במעי  גמורה  נקראת  שהיא 

הזה מתגלה הבישול המהיר שבה.

מדרגת ההסתר העליונה של ‘בצל 
כנפיך יחסיון’ שמכחה אף מי שנמצא 

בעולם אינו מכיר מה שיש בעולם
מהלכים  שני  ישנם   – יותר  הפנימי  ובעומק 
כשהביצה  כפשוטו  גאולה  יש  גאולה,  של 
ביצה  נקראת  היא  כן  יוצאת לעולם שעל שם 
שנתבאר,  כפי  ויוצאת  מבצבצת  שהיא  משום 
אמו  במעי  חוסה  שלם  כשדבר  גאולה  ויש 
שורש  וזהו   – יחסיון"  כנפיך  "בצל  בבחינת 
ההסתר דקדושה – כלומר, כפשוטו הסתר זהו 
)קל"ט  פנים כמו שאומרת הגמ' בחולין  הסתר 

ב'( "אסתר מן התורה מנין שנאמר ואנכי הסתר 
אסתיר פני ביום ההוא", ומצד כך התיקון הוא 

שיתגלה גילוי-גאולה שהוא היפך ההסתר.

ולמעלה מכך, המהלך הפנימי יותר שהוסבר 
להויה',  קודם  ש'העדר  שכיון  הוא  השתא  עד 
תחילת  גופא  הוא  הוא  ההעדר  תחילת  לכן 

גילוי – "מלחמה אתחלתא דגאולה היא".

אבל בעומק יותר, מה שכפשוטו הסתר הוא 
"בצל  מתגלה  העליון  בהסתר  פנים,  הסתרת 
נמצאת  כשביצה  כך,  ומצד  יחסיון",  כנפיך 
נגמר בישולה  עדיין במעי אמה באופן שכבר 
– השורש לכך שאפי' שהיא כבר גדלה ואיננה 
בזמן  אמה  בתוך  נשארת  היא  לאמה,  צריכה 
בבחינת  יחסיון"  כנפיך  "בצל  מכח  זה  ההוא, 
רבותינו  כמו שהרחיבו  בניה  על  הסוככת  אם 
על  שנאמר  אמי"  בבטן  "תסוכיני  נאמר  שע"ז 
ע"ג  ומסוככת  עומדת  האם  שאז  העיבור  זמן 

הוולד.

הסתר  כל  של  העמוק  הפנימי  השורש  וזה 
הוא  במעי  נמצא  כשעובר  בעולם,  שקיים 
כביכול נמצא בעולם דידן, אבל יש לו הסתר, 

הוא לא רואה כלום ממה שקורה בעולם.

שקיים  ההסתר  של  הפנימי  העומק  וזה 
בעולם המתגלה אצל מי שנמצא בעולם, אבל 
בעומק הוא נמצא למעלה מן העולם ומקושר 
אינו רואה מה שקורה  ומכח כך הוא  לעליון, 

כאן בעולם.

וזה העומק הנורא של גילוי ההסתר דתיקון 
שמתגלה ב"אסתר מן התורה מנין שנאמר ואנכי 
הסתר אסתיר פני ביום ההוא", כלומר, מהצד 
שאמר  כמו  בהנהגה  פנים  הסתר  זה  התחתון 
המן "ישנו עם אחד מפוזר ומפורד – אלקיהם 
ית"ש  ישן הוא" כדרשת חז"ל, שהוא  של אלו 
נראה ח"ו כישן, אבל בעומק הפנימי, שורש כל 
ההסתר הוא כמו עובר שנמצא במעי אמו וכמו 
נמצאת  היא  ועדיין  גידולה  שהושלם  ביצה 
במעי אמה, והיינו שהם נמצאים שם בשביל כח 



כג אאלפך           ערך בץ-ביצה           חכמה

ההסתרה שקיים שם, ומה שהם אינם מכירים 
את מה שיש בעולם, זה לא לגריעותא אלא זה 

למעליותא העליונה.

בכלל,  שמתגלה  ההסתר  כח  עומק  זהו 
אסתר,  במגילת  בפרט  שמתגלה  ההסתר  וכח 

השורש העליון של מדרגת ההסתרה.

זה נאמר "יסתירנו בסתר כנפיו" שהיא  ועל 
האור  הוא  שהוא  העליון  ההסתר  מדרגת 

הפנימי של מדרגת הביצה.

והרי הצורה של ביצה היא שיש את תכולת 
את  יש  גביה  שעל  בתוכה  שנמצאת  הביצה 
שנמצא  מה  את  שמסתירים  והקליפה  הקרום 
שמה  התפיסה  כאן  מונח  כלומר,  בתוכה, 
לעצמו  כמציאות  עומד  הביצה  בתוך  שנמצא 
להיות דבוק במקורו העליון, נבדל ממציאות 

העולם.

זה השורש הפנימי שמתגלה בהארת הביצה 
דתיקון.

וזה השורש של הי"ב צירופי הוי"ה, כלומר – 
בעומק, כל הסתר שמתגלה בעולם שורשו הוא 
באופן נוסף של צירוף של הוי"ה, וכשמתגלה 
בשורש  הסתר,  ועוד  הסתר  ועוד  הסתר  עוד 
השונים  האופנים  שורשי  הינם  שלהם  העליון 

של צירופי שם הוי"ה.

שורש ההסתר שמתגלה מחמת 
ההסתכלות במדרגה העליונה

באופן  הוי"ה  בשם  להיכלל  וכשזוכים 
השלם, במדרגת 'היה הוה ויהיה' שבשם הוי"ה 
כלשון  הוי"ה  שבשם  תמיד'  'הוה  ובמדרגת 
תחתון  בהסתר  נמצאים  שלא  הרי  רבותינו, 

אלא נמצאים בהסתר עליון.

ובעומק, כשיש לאדם את ההסתר שמכח כך 
הוא נבדל ואינו רואה את המדרגה התחתונה, 
"לא  מעלה  כלפי  שנאמר  ההבחנה  מעין  זה 
בישראל"  עמל  ראה  ולא  ביעקב  און  הביט 
"ונשמרת  בחינת  הרע  את  רואה  אינו  שהוא 

מכל דבר רע" ומכח כך הוא אינו מסתכל בדבר 

רע, - זה מה שמתגלה במי שיש לו את שורש 

ההסתר העליון שמכח כך הוא אינו רואה את 

מה שנמצא למטה שהוא רע, אלא הוא מביט 

רק אל שורש המדרגה העליונה.

בימי  שמתגלה  הפנימי  האור  תוקף  וא"כ, 
הפורים, זה אור שמחבר את המועד של תשעה 

באב ואת המועדים כולם שמתגלה בהם "ביצה 

שנולדה ביו"ט", אבל הוא לא מחבר אותם רק 

במדרגת ההסתר שמביא לגילוי כפי שנתבאר 

את  מברר  הוא  בעומק  אלא  כפשוטו,  לעיל 

ההתכללות  מחמת  שמתגלה  ההסתר  שורש 

השלימה בעליון.

וזה העומק הפנימי של ערים המוקפות חומה 
כפשוטו,   - בט"ו,  המגילה  את  בהם  שקורים 

הסיבה שבונים לעיר חומה זה מפני האויבים 

בעומק  אבל  מהם,  ויראים  מסביב  שנמצאים 

כמו שברור, ה'מוקפת חומה' זה מאותו שורש 

כנפיו' שהחומה מסתירה  בסתר  'יסתירנו  של 

שזה  והרי  בתוכה  שנמצא  מי  את  ומעלימה 

מעין חזרה למדרגת 'עובר במעי אמו'.

מראה  זה  חומה,  מוקפת  כשהעיר  כפשוטו 
שבני העיר חלשים ואינם גבורים להילחם, ולכן 

הם צריכים לחומה ולעומת כך כשהעיר יושבת 

בפרזים זה מראה שבני העיר גבורים, שזה הרי 

את  לבדוק  באו  שהם  במרגלים  שנאמר  מה 

וכפי  במבצרים"  אם  "הבמחנים  ישראל  ארץ 

שמבאר שם רש"י על אתר.

ימי  של  השלם  הפנימי  האור  בעומק,  אבל 
שהוא  ט"ו  ביום  המתגלה  האור  הוא  הפורים 

הפורים דמוקפין – "יסתירנו בסתר כנפיו" בו 

יתברך שמו.



אאלפך           מדור עבודה           חכמהכד

שאלות מהשומעים
בבחינת  היא  ביאר שהמלחמה  הרב  שאלה: 
כשהאדם  לפי"ז  האם   - להויה',  קודם  'העדר 
שמתגלה,  המלחמה  למדרגת  להתחבר  רוצה 
בשביל  ה'העדר'  את  בתוכו  לגלות  צריך  הוא 

לגלות את הגאולה.

בהעדר  היא  הפרטית  הגאולה  תשובה: 
שבתוכו, ומכח כך הוא יכול להאיר גם לכלל 
שיתגלה בהם בחינת 'בעתה אחישנה' לזרז את 
הגאולה מכח מה שהוא הגיע בפרטות לגאולה 

הפרטית שלו.

המשך שאלה: ולפי זה, האם זה אומר שאדם 
שהוא לא בדרגה שהוא יכול להתחבר למדרגת 
'העדר', הוא מופקע מהגילוי שקיים כאן בזמן 

המלחמה.

חוזרים   – מאד  כללית  בלשון  תשובה: 
בתמצית על הדברים שנתבארו בעבר בשרשי 
ה'אור  את  היה   – שישנם  החיבורים  אופני 
כמו  העולם  שנברא  קודם  כביכול  סוף'  אין 
לכח  והחיבור  חיים',  ה'עץ  בתחילת  שמבואר 
שלב  זה   - שבנפש,  ה'הויה'  מכח  הוא  הזה 

ראשון של חיבור.

כן  הוא שנעשה צמצום שע"י  השני  והשלב 
חיבור  מתגלה  וראשית   – הפנוי  החלל  נעשה 
כח   – צמצום  שנעשה  עצמה  התנועה  לכח 
תנועת  שהיא  שנצטמצמה  עצמה  התנועה 
שעשוע כמו שנתבאר בהרחבה בתורת מהר"י 
לכח  והחיבור  ועוד,  חכמה  בנובלות  שרוג, 
עוד   – עצמה  התנועה  לעצם  חיבור  הוא  הזה 
 – ההעדר  שזה  ממנה  שנולדה  התולדה  לפני 
והרי  סוף' המתנועע,  ה'אין  זהו  הזו  והתנועה 
סוף'  ל'אין  חיבור  יש אפשרות של  כך  שמכח 
אצלו  "ואהיה  בבחינת  שהיא  תנועתו  מכח 
שעשועים יום יום" ]שזהו שכל שעשוע, תנועה לצד 

זה ולאחמ"כ תנועה לצד האחר שזוהי בחינת 'יום יום'[.

הצמצום  ע"י  שנעשה  מה  מצד  כך,  גבי  על 
ה'העדר  שורש  הוא  פנוי,  חלל  של  מקום 

הבחנות  שני  ישנם  עצמו  ובזה  להויה',  קודם 
המתגלה  להויה  קודם  הוא  לתתא  מלעילא   –
באדם קדמון, ומתתא לעילא, עולים מההעדר 

הזה להוית ה'אין סוף'.

היא  סוף'  אין  ל'אור  מההעדר  הזו  והעליה 
בעומק ההבחנה של "ואמונתך בלילות" שהרי 
לילה זהו זמן ההסתר, ובבחינת מדרגת מקום 
ע"י הצמצום  זה מהות מקום החושך שנעשה 
קודם  שה'העדר  והרי  האור,  שהסתלק  מכח 
להויה' זוהי ההבחנה של אמונה בבחינת ‘ויהי 
כלומר,  'מגדל',  מלשון  שזה  הדסה'  את  אומן 
זה גידול של אמונה שעליו נאמר "ואהיה אצלו 
אמון", וזה א"כ כח האמונה שהוא הוא ההעדר 

שמביא להויה.

והמהלך הנוסף הוא חיבור מכח מדרגת קו 
שהוא כח התקוה שהאדם מקוה לבוראו, ומצד 

כך, הכח המחבר הוא עצם התקוה.

ויתר על כן, אם ע"י כח התקוה הוא בוטח, 
הרי שנמשך מלעילא לתתא המשכה של שפע 
את  שמחבר  השפע  ע"י  חיבור  נוצר  כן  וע"י 
'ניצוק' שמחבר  בבחינת  לנבראים  סוף'  ה'אין 
וכל שפע ושפע שאנחנו מקבלים  בין שניהם, 

מה'אין סוף' יוצר תפיסת חיבור.

למטה מכך יש תפיסת חיבור במדרגת אדם 
צורת אדם המתגלה בכל מדרגת  קדמון שזה 

התורה.

ולמטה מכך, צורת אדם במדרגת מצוות.

החיבורים,  אופני  כל  ממש  בכללות  זה 
שאינו  שמי  ששאלתם  מה  לענין  וממילא 
מחובר ל'העדר קודם להויה' אין לו שום חיבור 
כל  את   – ממש  בקצרה   – בתמצית  הסברנו   –

מבנה השורשים של החיבורים:

- חיבור לאור אין סוף מכח ההויה שבנפש 
כמו שפשוט.

כשנעשה  התנועה  עצם  מכח  חיבור   -
הדברי  של  לשעשוע  חיבור  שזה  הצמצום, 

תורה.



כה אאלפך           ערך בץ-ביצה           חכמה

- חיבור למדרגת ההעדר שנמצאת בצמצום 
נעשה  שמכחו  להויה'  קודם  ה'העדר  שזהו 

מציאות של אמונה.

לתשוקה  חיבור  שזה  הקו  לעצם  חיבור   -
מתתא לעילא וחיבור להמשכה מעילא לתתא.

במדרגת  אדם,  הצורת  היא  מכך  ולמטה 
תורה ובמדרגת מצוות.

זהו בקצרה ממש ממש המבנה השורשי של 
כל שורשי החיבורים.

‘בצל  של  המדרגה  מתבטא  איך  שאלה: 
כנפיך יחסיון’ בכלל נשמות ישראל במצב של 

‘דור שכולו חייב’?

של  מציאות  להיות  הופך  ה’חייב’  תשובה: 
חִיבָּה – כשזה מתגלה מהצד הנפול, זה מציאות 
של 'חייב', אבל בתפיסה העליונה זה מציאות 

של חיבה.

ובעומק, מצד כך ה'חייב' הופך להיות שחייב 
שיבוא גאולה מתוך המצב הזה, לא 'חייב' מצד 
העבירות שבדור, אלא חובה שתהיה מציאות 
חקיקת  היא  כך   – כלומר  ו'חובה'  גאולה.  של 

רצונו יתברך שמו שיהיה חובה שיבוא משיח.

ירך  ‘עובר  מדרגת  בין  ההבדל  מה  שאלה: 
אמו’ לביצה כשהיא נמצאת בתוך אמה.

עצמו  הוולד  של  יצירתו  תחילת  תשובה: 
היא גם בצורה של ביצה ולאחר מכן הוא גדל 
ונעשה בו צורה של עובר ואז זה כבר לא גילוי 
– ועל אף שהוא  בִּיצה  שלם של ביצה מלשון 
גם צורה  לו  יש  נמצא במי השליה, אבל כבר 
גמורה והוא לא ממש בבִּיצה, וא"כ, הגילוי של 
בתחילת  רק  היא  דאדם  בעובר  גמורה  בִּיצה 
להיות  הופך  הוא  גדל,  וכשהוא  שלו  היצירה 

במדרגה של אפרוח, מדרגה של עוברט.

ממדרגת  למטה  שהיא  בֵּיצה  כך  ולעומת 
בזמן  גם  הבִּיצה  תפיסת  בה  נשארת  אפרוח, 

יצירתה וגם כשהיא יוצאת לאויר העולם.

ט	 ואפילו הכי הוא בגדר 'עובר ירך אמו' באותו זמן.

שגמורה  ביצה  האם  ולפי”ז,  שאלה:  המשך 
במעי אמה היא מדרגה יותר שורשית ממדרגת 

עובר במעי אמו.

בדברי  שכתוב  הפשוט  הסדר  תשובה: 
רבותינו ב’והאם רובצת על האפרוחים או על 
הביצים’ שישנם שלוש שלבים בגדילת הוולד, 
למעלה  מדרגה  יש  ביצה,  שהוא  מדרגה  יש 
מכך שהוא אפרוח ויש מדרגה שהוא יוצא כבר 
והופך להיות  וולד גמור  לאויר העולם שהוא 
יונק, ולמעלה מכן גדלות – זה בקצרה ממש, 
למדרגת  מקבילה  היניקה  שבכללות  אף  ]על 
בשיעור,  שנתבאר  כפי  ובדקות  האפרוח[, 
מדרגת ביצה היא למטה מן הכל – ולכן הודגש 
מן  הנמוכה  המדרגה  היא  שהביצה  אף  שעל 
תפיסה  ישנה  ההפוכה  בתפיסה  אבל  הכל, 
שביצה גמורה שעדיין נשארת במעי אמה, היא 
יחסיון’  כנפיך  ‘בצל  בבחינת  אמה  בצל  חוסה 
מצד   – בביצה  שמתגלה  והיפוכו  דבר  שזהו 
אחד זה בחינת האבל שבבֵּיצה בבחינת בִּיצה, 
שהיא  שבו  השלם  התיקון  כח  זה  שני  ומצד 
היא  ביצה  כפשוטו  וא”כ,  אמה,  בתוך  חוסה 
גילוי  את  והוספנו  ביותר,  הנמוכה  המדרגה 
וכדוגמא,  שבביצה,  העליונה  התפיסה  שורש 
י”ב צירופי הוי”ה  אם לוקחים את הגילוי של 
טוב  היום   - יו”ט,  של  הביצה  שורש  שהיא 
בו  שמתגלה  סוכות  הוא  דאורייתא  האחרון 
התפיסה  לא  זה  אבל  יחסיון”,  כנפיך  “בצל 

הפשוטה של ביצה.

שאלה: נתבאר בשיעור ג’ המדרגות שבחודש 
אדר, אמונה, שעשוע, שחוק, האם זה מקביל 
למדרגות השורשיות של – אמונה תענוג רצון?

כעס,  זה  מרצון  ברור שההיפך  כן,  תשובה: 
בהגדרה הכוללת מה שיש באדם חוטם ופה זה 
בחינת ז”א ונוק’, שהחיבור של זכר ונקיבה זה 
זיווג חוטם ופה, וכשזה מתגלה מצד הקלקול, 
מתגלה הכעס של החוטם בפה שעי”כ מתגלה 



אאלפך           מדור עבודה           חכמהכו

הדיבור שהוא לשון קשה כלשון הפסוק “דיבר 
אדוני הארץ אתנו קשות” כמו שאומרים חז”ל, 
והרי שהדיבור הופך להיות קשה מכח הכעס 
להיות  הופך  זה  התיקון  מצד  אבל  שבחוטם, 
נחת רוח שזה בחינת רצון – "שאמרתי ונעשה 
וכשנעשה   – שמו  יתברך  לפניו  רצון  רצוני" 
לא  כן,  על  ויתר  ה'בת-שחוק',  מתגלה  רצון 
מתגלה רק 'בת-שחוק' אלא 'ממלא פיו שחוק' 
שזה זיווג שלם דחוטם ופה, ובעומק זהו 'התרי 
יוסף שהוא בבחינת חוטם  משיחין', משיח בן 
רצוני'  ונעשה  שאמרתי  לפני  רוח  ה'נחת  זהו 
באופן הגמור, ואז מתגלה משיח בן דוד בפה 

שזה הסוגיא של שחוק דחודש אדר.

זהו  ששייכת  המדרגה  עיקר  דידן  בעלמא 
הפסוק  ובלשון  עת"  בכל  לפניו  ה"משחקת 
ואהיה שעשועים  "ואהיה אצלו אמון  שהוזכר 
וסדר  עת",  בכל  לפניו  משחקת  יום  יום 
הדברים: - ה"ואהיה אצלו אמון" זוהי מדרגת 

הכתר שהיא אמונה.

חכמה  מדרגת  זה   – יום"  יום  "שעשועים 
ובינה שהם תרי יומין כמו שאומרים חז"ל וזה 
החכמה  שע"י  תורה  הדברי  של  השעשועים 

ובינה.

תחתונות  הז'  זה  עת"  בכל  לפניו  "משחקת 
שאנחנו  דידן  ובעלמא  השחוק  מקום  שהוא 
ביסודה  המדרגה  כל  תחתונות,  בז'  נמצאים 

זה  וגם   – שחוק  של  מדרגה  רק  עדיין  היא 
לא בשלימות שהרי "אסור לאדם שימלא פיו 
זה  השלימות  ובמדרגת  הזה",  בעולם  שחוק 
ובכל  עת  בכל  לפניו  "משחקת  להיות  הופך 

שעה".

אבל למעלה מכך עולים למדרגת שעשועים 
שזה השורש של השחוק של חודש אדר שזהו 
מצד  כלומר,  אחשורוש',  בימי  קבלוה  ה'הדר 
חוש  מדרגת  רק  זה  המתגלים,  הנפש  חושי 
השחוק, אבל מצד התורה שלמעלה מהחושים, 

מתגלה שעשועים יום יום.

של  האמונה  שורש  מתגלה  מכך  ולמעלה 
להרוג  ה'להשמיד  להויה',  קודם  ה'העדר 
לתחילת   – להויה'  וקודם  ההעדר,  זה  ולאבד' 

הגילוי של הגאולה.

שלושת  תמצית  זה  אדר  חודש  שכל  והרי 
אלא  ושחוק,  שעשועים  אמונה  של  המדרגות 
שבעלמא דידן עדיין הגילוי הוא רק המדרגה 
הזכרנו   – בשלימות  לא  זה  וגם  שחוק  של 

בתמצית, בקצרה את המבנה.

 ב-י ביצה–בלבביפדיה.עבודת השם-פורים 
מספר שיעור בקול הלשון 37369727 



מדור

מחשבה
 בלבביפדיה מחשבה

בץ-ביצה

 סוגיות במחשבה
בץ-ביצה





כט אאלפך           ערך בץ-ביצה           חכמה

 בלבביפדיה מחשבה
בץ-ביצה

שורש בצ
הכפלה  'בצץ',  הוא  ב-צ,  האותיות  שורש 
של הצ', ומשם שורש המילה 'ביצה', והמילה 
ומפעפע.  מבעבע,  למילים  הדומה  'מבצבץ', 
עיקרו  שבעבע  במהותם,  הם  קרובים  וכן 
הוא  מפעפע  הבועה.  סוד  והוא  המים,  ביסוד 
ביסוד הדיבור, בבחינת 'פועה' "שהיתה פועה 
מבצבץ  טו(.  א  שמות  )רש"י  לתינוקות"  ומדברת 
המבצבצת  אש  כדוגמת  האש.  ביסוד  הוא 

ויוצאת מבין החרסים. 

האדם,  יצירת  בשורש  מצינו  אלו  בחינות 
בפסוק  מתגלה  המים  מיסוד  הבעבוע  שורש 
)בראשית ב ו( 'ואד יעלה מן הארץ', וכפי שמפרש 

רש"י על אתר, שלצורך בריאתו של אדם העלה 
את התהום והשקה העננים כדי לשרות העפר 
ולברוא את האדם, כגבל שנותן מים ואחר כך 
לש את העיסה, כמו כן כאן קודם השקה ואחר 

כך 'וייצר'.

שורש הפעפוע מיסוד הדיבור מתגלה כמובן 
ב'ויפח באפו נשמת חיים' )שם ב ז( בכח נשימתו 
ודיבורו של האדם, וכאשר האדם  נושם ונושף 

אויר הרי הוא מפעפע.

ושורש המבצבץ מיסוד האש מתגלה ביצירת 
האדם בשתי יחסויות. האחד הוא מה שאמרו 
בגמרא )סוטה יא:( על גלות מצרים, שהיו הנשים 
התפוח,  תחת  בשדה  הילדים  את  מולידות 
באים  וכשהיו  שם,  הוולדות  את  ועוזבות 
המצרים להורגם היה נעשה להם נס ונבלעים 
היו  הולכים  המצרים  שהיו  ולאחר  בקרקע, 
שנאמר  השדה,  כעשב  ויוצאים  מבצבצים 

)יחזקאל טז ז( 'רבבה כצמח השדה נתתיך'. 

כיוצא בזה איתא בגמרא )כתובות קיא:( בסוד 
גלגול מחילות שיהיה בתחיית המתים לעתיד 

צדיקים  עתידין  יוסף  בר  חייא  'א"ר  לבוא, 
שמבצבצין ועולין בירושלים שנאמר )תהלים עב 
טז( 'ויציצו מעיר כעשב הארץ' ואין עיר אלא 
אל  'וגנותי  לד(  יט  ב'  )מלכים  שנאמר  ירושלים 

העיר הזאת'.

יצירת  שכאופן  הגמרא,  מדברי  מבואר 
האדם כן יהיה לעתיד לבוא, שיעלו מן הקרקע 

במדרגה של מבצבץ - מבצבצין ועולין.

שורש בגדי בוץ - פשתן
מהמשך  גם  מבואר  'מבצבץ'  של  זה  שורש 
יוסף,  בר  חייא  רב  'אמר  שם,  הגמרא  דברי 
עתידים צדיקים שיעמדו בלבושיהם קל וחומר 
יוצאה  ערומה  שנקברה  חטה  מה  מחיטה, 
בלבושיהן  שנקברו  צדיקים  לבושין  בכמה 
הלבושים  אותם  שורש  וכמה'.  כמה  אחת  על 
הלבנים,  הכהנים  בגדי  כענין  בוץ,  בגדי  הם 

העשויים מפשתן.

מובא  בוץ,  נקרא  שהפשתן  הענין  ביאור 
גידולו  מקום  שם  על  שהוא  רבותינו  מדברי 
שגדל בביׅצה ]היינו מקום בו המים רדודים ויש בהם 
טיט, ויבואר להלן[. באופן אחר נקרא כן על שם 

שהוא עולה בד בבד, אחד אחד, ומצד כך אופן 
יציאתו הוא שמבצבץ ועולה.

המקום הראשון בו מצינו את המושג פשתן 
מביא  קין  שהיה  והבל,  קין  של  במעשה  הוא 
במדרש  ומובא  לה',  מנחה  האדמה  מפרי 
שהיה מביא מפרי הפשתן. לעומתו הבל הביא 
מבכורות צאנו ומחלביהן, והיינו שהיה מביא 
יחד,  שניהם  בצירוף  שהיה  הפגם  וזהו  צמר. 
כלאים,  היה  ויחד  צמר  וזה  פשתן  הביא  שזה 

שעטנז.

אך ביחס לקין לחוד, הרי ששורש הפגם שלו 
והוא   , בבּיׅצה  פשתן שגדל  במה שהביא  היה 



אאלפך           מדור מחשבה           חכמהל

וזהו  ועולה.  מבצבץ  בוץ,  בגדי  של  במדרגה 
שורשו הפנימי של הפגם ביחס לקין. 

שורש המושג 'ביצה'
התרנגולת,  ביצת  הידועה,  הביצה  מלבד 
ישנה 'בּיׅצה' נוספת בלשון הקודש, והיא מים 
של  מציאות  יחד  היוצרים  בטיט,  המעורבים 
בדברי  לביצה  הגדרה  עוד  ישנה  אכן  'בּיׅצה'. 
מעורב  בהכרח  אינו  הטיט  שבהם  רבותינו, 
במים, אלא המים צפים למעלה ואף על פי כן 
הם נקראים ביצה, והמשמעות היא למים שאין 

בהם עומק. 

הדוגמה לכך כמובא בגמרא )ב"ב עג.( שישנה 
ספינה קטנה הנקראת 'ביצית', שתפקידה הוא 
לספינה  הרדוד  מהחוף  האנשים  את  לקחת 
הטעם  מהחוף.  במרחק  שעוגנת  הגדולה 
יעודה הוא  זה הוא מפני שכל  שנקראת בשם 
באותו המקום שבו יש מים מועטים ורדודים, 

ומקום זה נקרא בּיׅצה . 

שכן  מצרים,  בגלות  הוא  הבּיׅצה   שורש 
שם  שיש  רדודים  מים  במדרגת  היא  מצרים 
פרעה  דייקא  כן  ומטעם  טיט,  של  תערובת 
שיעבד את בני ישראל לעבוד בחומר ולבנים 
וטיט, ולזכר זה בליל הסדר מטבלים בחרוסת 
זכר לטיט, שהוא כל שורש וסוד גלות מצרים, 

במדרגת בּיׅצה . 

ויש לבאר הדבר, מה המכנה המשותף לשתי 
של  ביצה   - 'בּיׅצה'  הנקראים  הללו  המושגים 
כמה  לכך  ויש  התרנגולת.  וביצת  וטיט,  מים 
טעמים. הטעם הפשוט הוא, שביצת התרנגולת 
מורכבת משני החלקים, מחלק נוקשה ומחלק 
הנוזל. מצד ההבחנה הזו, החלק הנוזל שבו זה 
של  צורה  זה  וטיט,  "מים"  של  תערובת  מעין 
נוסף כותב הבן איש חי, שכאשר  ביצה. טעם 
הביצה יוצאת מאימה, היא מבצבצת ויוצאת, 
ועל שם כן היא נקראת ביצה. כלומר, לא מצד 
עצם הביצה עצמה אלא מצד ההתראות שלה 
ויציאתה לחוץ. כל מבצבץ הוא קרוב ללשון 

יוצא, 'בץ'.

טעם נוסף בעומק, הוא מחמת אופן  אמנם, 
אופן  שכן  הביצה,  מאותה  האפרוח  יצירת 
ידי התרנגולת  על  הוא  העולם  בטבע  יציאתו 
ובכך  הביצה  את  ומחממת  הקן  על  שדוגרת 
ידי  על  שנעשית  זו  חמימות  האפרוח.  נוצר 
ביצה,  נקראת  שמחמתה  זו  היא  התרנגולת, 
'מבצבץ'  השם  שורש  לעיל  שהובא  שכפי 
כיון  זה  הוא משורש "האש", שמבצבצת. לפי 
ידי  על  הוא  הביצה  מציאות  תכלית  ששורש 
החמימות, לכך נקראת משורש מבצבץ, ביצה. 
ועוד, ש'אפרוח' לשון 'פרח' )רפ"ח( וזהו בחינת 
"רוח" שבבץ, ע"י  שפורח ומבצבץ בפריחתו. 

יציאת מצרים במדרגת ביצה
את  לגאול  הקב"ה  כשבא  מצרים  ביציאת 
'עובר במעי  ישראל, היו בני ישראל במדרגה 
אמו', והיו בבחינת ביצה משתי הבחינות שבה. 
בּיׅצה,  של  בבחינה  שהינה  במצרים  היו  גם 
שיעבוד הטיט, וכנ"ל. וגם היו כאותו האפרוח 
כלוא  והוא  הביצה  מתוך  לצאת  יכול  שאינו 
בתוכה. וממילא כשבא הקב"ה לגאול את עם 
לו  לקחת  'לבוא  של  בבחינה  זה  היה  ישראל, 
מעי  מקרב  ישראל  עם  היינו  גוי',  מקרב  גוי 
הרי  מצרים  וגאולת  מצרים,  וקליפת  מצרים 
היא כהסרת אותה קליפה, היינו שעם ישראל 

יצאו ממדרגת ביצה למדרגת אפרוח.

כן נוהגים לאכול בליל הסדר ביצה,  מטעם 
היא  מורה  חגיגה,  לקרבן  זכר  היותה  שמלבד 
יציאה  שהיתה  מצרים  יציאת  מדרגת  על 

והתעלות מאותה מדרגה של ביצה.

גם הטעם שיציאת מצרים היתה דיקא  וזהו 
בבחינת  קורא,  שהתרנגול  בשעה  בבוקר, 
בין  להבחין  בינה  לשכוי  'נותן  של  הגילוי 
מעורר  התרנגול  זו  שבשעה  לילה'.  ובין  יום 
כלומר,  לחוץ.  ויוצא  ביצה  ומטיל  השחר  את 
ביצה,  של  מדרגה  מאותה  היציאה  נרמז  כאן 

למדרגה של אפרוח ותרנגול.

מלשון  היא  שהביצה  הדבר  טעם  גם  וזהו 
ביחס  לחוץ.  התרנגול  מן  שיוצאת  יציאה, 



לא אאלפך           ערך בץ-ביצה           חכמה

במדרגת  ממצרים  יציאת  שורש  זהו  לדידן, 
הביצה.

לפי זה גם קריאת ים סוף היתה גופא במדרגה 
זו של ביצה. שהרי טבעו של הסתלקות המים 
במים.  מעורב  טיט   - ביצה  של  מקום  מייצר 
והגם שנעשה שם נס ונהפכה הקרקע לחרבה, 
של  ה'בכוח'  מדרגה  מצד  אך  לגמרי,  ויבשה 
סילוק המים, היתה שם בּיׅצה . וכן הקב"ה נשא 
אותם על כנפי נשרים – רוח, כאפרוח שפורח.

מציאות אופן ההולדה באדם
כידוע ישנם שני אופנים של הולדה בעולם, 
הבהמות  האדם  בו  שכלולים  האופן  את  יש 
מי  בדמות  להדיא  יוצא  הולד  שבו  והחיות, 
שמולידו. ויש את האופן של העופות השרצים 
ביצה,  של  באופן  יוצא  הולד  שבו  והדגים, 
מי  כדמות  הולד  יוצא  הביצה  אותה  ומתוך 
בביצה,  נמצא  הולד  שבו  זה  שלב  שמולידו. 
של  מציאות  שמעמיד  ממוצע,  של  שלב  הוא 

דבר שאיננו בגילוי.

כפי שהובא, שורש יצירת האדם היה באופן 
שגיבל הקב"ה את העפר במים, ומשם יצר את 
האדם, וכפי שנתבאר מציאות זו של תערובת 
ומכאן  בּיׅצה,  הנקראת  היא  והמים  העפר 
גם בבחינה מסויימת של  הינו  ששורש האדם 

ביצה.

כן גם אופן תחיית המתים יהיה על  ומטעם 
היינו שכשהאדם מת  ועולין',  'שמבצבצין  ידי 
הרי הוא חוזר לעפר, לביצה, ובתחיית המתים 
הוא מבצבץ ויוצא, כאותו אפרוח שבוקע את 

קליפת הביצה ומבצבץ ויוצא לחוץ.

הבריאה  היתה  שאילו  ברור,  זה  לפי 
מתקיימת כסדר בריאתה, ועומדת בשלימותה 
מולידים  הכל  היו  אזי  החטא,  מציאות  בלי 
יוצא  הולד  שבו  והבהמות  האדם  של  באופן 
תיכף כדמות מולידו. אך כיון שאדם הראשון 
מפרי  והביא  חטא  בנו  קין  ובפרטות  חטא, 

בוץ,  בגדי  ששורשו  הפשתן  שהוא  האדמה 
ממילא נתגלה הבחינה שבו יצא ממדרגה של 
האדמה,  פרי  של  למדרגה  וחזר  רגילה  לידה 
שהוא מדרגת הבּיׅצה . ונתגלה שאותה הבּיׅצה  
והמים,  העפר  מעירוב  האדם  נוצר  שממנה 
אליה גם חוזר האדם לאחר מיתתו, וממנה הוא 

עתיד לקום בתחיית המתים.

לבוא  שלעתיד  הגמרא,  דברי  עומק  זהו 
כלומר,  בלבושיהן.  וקמים  ועולין  מבצבצין 
יש כאן בחינה המורה על שורש החטא שהיה 
לעתיד  קמים  שמכחו  דקין,  הבוץ  במדרגת 

לבוא בלבושי בוץ דידהו.

לעתיד  שיהיו  בוץ  בגדי  של  מדרגה  ואותה 
לבוא, היו גם בגאולה בימי מרדכי ואסתר, כפי 
שנאמר )אסתר ח, טו( 'ומרדכי יצא מלפני המלך 
היה  שכאן  כלומר,  וארגמן'.  בוץ  ותכריך  וגו' 
מציאות של דבר שחל בו שורש התיקון, כענין 
התיקון שיתגלה לעתיד לבוא בתחיית המתים 

והגאולה השלימה.

שורש התיקון לעומת שורש הקלקול
ישראל  בני  גאולת  שורש  שנתבאר  כפי 
ממצרים היה במדרגת ביצה, שיצאו ממדרגת 
הביצה של מצרים להיות עם ה'. בחינה זו של 
שנטלו  במה  גם  מצינו  ביצה  במדרגת  תיקון 
לא  כי  מצות  'עוגות  ממצרים  ביציאתם  עמם 
בצקם  הספיק  ולא  בחיפזון  יצאו  שכן  חמץ', 
נעשה על  להחמיץ. אופן מציאות הבצק הוא 
ידי תערובת של קמח ומים היוצרת יחד כעין 
תופח  הבצק  מכן  ולאחר  בּיׅצה,  של  מציאות 
ועולה. כענין זה כך הוא שורש גאולת מצרים, 
תפח  לא  ובכך  להחמיץ,  בצקם  הספיק  שלא 
הגיע  לא  ועדיין  מצה  במדרגת  והיה  ועלה, 
מציאות  ושורש  החטא  שהוא  חמץ  למדרגת 

הגאווה, שהיא יסוד האש.

ונמצא, שבכך שלא הספיק בצקם להחמיץ, 
נתקן מציאות הבוץ, שהוא מיסוד האש, והוא 



אאלפך           מדור מחשבה           חכמהלב

ישראל  בני  יציאת  של  ההארה  עומק  שורש 
ממצרים שמתגלה, והיינו מהלך דתיקון בבצק 

שחוזר ויוצא לחוץ.

שהוזכר  וכפי  הקלקול,  צד  הוא  השני  הצד 
אצל קין והבל, שקין הביא מפרי האדמה שהוא 
והיינו  צאנו  מבכורות  הביא  והבל  הפשתן, 

הצמר, ובכך נוצר כלאים ושעטנז. 

מה  'כל  קט:(,  )חולין  חז"ל  מדברי  וכידוע 
ולעניינה  כוותיה',  לן  שרא  רחמנא  לן  דאסר 
דידן איסור כלאים הותר בשני אופנים, האחד 
הוא במצוות ציצית, והשני הוא בבגדי כהונה 
הבגדי  וגם  הציצית,  גם  המקדש.  שבבית 
הכהונה יש להם שורש לבחינה זו של המבצבץ, 
בין  'מציץ  הלשון  משורש  היא  הציצית  שכן 
החרכים', מבצבץ. וכן בגדי הכהונה שהם בגדי 
'בוץ', ובראשם ה'ציץ' של הכהן גדול שהוא גם 

כן מאותו לשון של 'מציץ'. 

שהתגלה  הבצבוץ  ששורש  כן  אם  נמצא 
בקלקול הוא בפשתן, ומצד כך כשהרג קין את 
'קול דמי אחיך צועקים  הבל אמר לו הקב"ה 
דמו  שהיה  חז"ל,  אומרים  האדמה',  מן  אליי 
ועולה  מבצבץ  שהיה  היינו  מבעבע,  הבל  של 
דקלקול  הבוץ  כוח  כן  אם  זהו  האדמה.  מן 

שהתגלה אצל קין.

מצרים,  ביציאת  התיקון  במדרגת  אבל 
ביצה,  במדרגת  שהיה  לעיל  שהובא  מה  הוא 
להחמיץ,  בצקם  הספיק  שלא  בצק  ובמדרגת 
היינו שאין מציאות תפיחה של בוץ דקלקול. 

מצד כך דייקא בפרשת ציצית שאומרים בכל 
במצרים  כלומר,  מצרים.  יציאת  מוזכר  יום, 
מצד  ויוצא  מבצבץ  של  זה  שורש  התגלה 
התיקון, במה שהיו תינוקות במצרים נבלעים 
בקרקע ומבצבצין ועולין. ובזה מתגלה שאותו 
דתיקון,  בוץ  אלא  דקלקול  בוץ  אינו  הבוץ 
ציצית,  מצות  בעיקר  בשלימות  מתגלה  והוא 

א	 על דרך כן, הרבה בחינות במצרים הינם במדרגת ארבע. הדוגמה הברורה, מכת דם, אותיות ד' ומ' הם ארבע בעשרות. וכן 

המילה מצרים עצמה, האות ראשונה מ', והאות האחרונה מ'. וכן אורכה ורוחבה של ארץ מצרים, מובא בגמרא שהיא ארבע מאות 
פרסה על ארבע מאות פרסה. וזהו הד' מ' ת', סוד הדמות, 'בצלמנו כדמותנו'.

מציאות של עירוב צמר ופשתים יחד.

של  מיסודו  הוא  זה,  תיקון  של  והשורש 
בעל  עליו  'הציץ  בו  שנאמר  אבינו  אברהם 
גר  כי  תדע  'ידוע  הקב"ה,  לו  ואמר  הבירה', 
ועינו  ועבדום  להם,  לא  בארץ  זרעך  יהיה 
אותם ארבע מאות שנה, ואחרי כן יצאו ברכוש 
גדול'. ובכלל אותו רכוש שנטלו ממצרים היו 
גם בגדים, כדאיתא בפסוקים, בגדים אלו היו 
דקלקול,  בגידה  של  במדרגה  פשתן  הבגדי 
בגד  למדרגת  והעלום  ממצרים  והוציאום 

החייב בציצית.

יש להוסיף, שכענין הד' כנפות  זה  בהקשר 
ועל  לארץ,  כנפות  ד'  יש  כך  לציצית,  שיש 
יב( שלעתיד לבוא בגאולה  יא  )ישעיה  זה נאמר 
ישראל  נדחי  את  יקבץ  הקב"ה  השלימה, 
היא  זו  גאולה  ושורש  הארץ.  כנפות  מארבע 
בגאולת מצרים, שכן גלות מצרים היא שורש 
לכל הגלויות כולם, וכך גם גאולת מצרים היא 
שורש לכל הגאולות כולם, כפי שנאמר )מיכה ז 
טו( 'כימי צאתך מארץ מצרים הראנו נפלאות'א. 

ממילא ברור, שכאשר הקב"ה גאל את בנ"י 
מארבע כנפות הארץ של מצרים, אז נתחייבנו 
במצוות ארבע כנפות של ציצית. וכיון ששורש 
ה'ביצה'  במדרגת  היה  הקלקול  מצד  מצרים 
מצרים  גאולת  שורש  ממילא  דקלקול,  ו'בוץ' 
שהיא  הציצית  במדרגת  הוא  התיקון  מצד 

בבחינת ה'בוץ' דתיקון.

טלית קטן וטלית גדול
האב  את  מחייב  חינוך   מצות  כידוע  והנה, 
לחנך את בנו הקטן בכל המצות. ביחס לציצית 
מצינו הגדרה חדשה שאין בשאר המצות, והיא 
טלית קטן וטלית גדול, כמובן שגם גדול יכול 
הוא  יסוד טלית קטן  ללבוש טלית קטן, אבל 
גדול  טלית  משא"כ  הקטן,  הבן  לפי  שיעור 

ששיעורו לפי אדם גדול. 



לג אאלפך           ערך בץ-ביצה           חכמה

לאדם  הגדול  האדם  בין  ההפרש  ובדקות, 
יש דעת ומחשבה, בחינת  הקטן הוא שלגדול 
'ראש', מה שאין כן לקטן שאין בו דעת וראש. 
מצד כך, הרי שהטלית גדול מהותה שכוללת 
ועוטפת גם את הראש עם הגוף, משא"כ טלית 
קטן שאינה עוטפת את הראש אלא את הגוף, 

שכן הגוף בלא הראש הוא בהגדרה של קטן. 

כפי שנתבאר מצות ציצית היא זכר ליציאת 
גדול  הטלית  שלבישת  הרי  כך  מצד  מצרים, 
היא זכר ליציאת מצרים של הגדולים, בבחינת 
מבקשים'.  אתם  אותה  כי  הגברים  נא  'לכו 
זכר  היא  קטן  הטלית  לבישת  זאת  לעומת 
ליציאת מצרים במדרגה של הקטנים, בבחינת 
'גם טפכם ילך עמכם' )שמות י כד(. ואותם קטנים 
בזמן  מהארץ  ועולין  מבצבצין  שהיו  הם  הם 
בשיעור  הקטנים  מדרגת  וככלל  השיעבוד, 
הנמוך שלהם היא מדרגה של מבצבץ בבחינת 
שהתגלות  ונמצא,  אמו.  משדי  שיונק  היניקה 
של  המדרגה  גילוי  היא  קטן,  הטלית  של  זו 

המבצבץ ויוצא. 

יציאת מצרים מדין לילה ומדין יום
בעיקר יציאת מצרים מצינו שני שרשים, ליל 
יש שורש  זאת  ]מלבד  ט"ו בבוקר  ויום  בניסן  ט"ו 
ואכמ"ל[,  פסח,  של  בשביעי  סוף  ים  קריעת  והוא  נוסף 

ביחס  הוא  ליום  הלילה  בין  השורשי  החילוק 
הארה  את הארת החמה,  יש  ביום  שכן  לאור, 
הלבנה  מאירים  שבו  הלילה  לעומת  שלמה, 
גם  אמנם  חלקית.  הארה  שהינם  והכוכבים, 
צורת הארתם שונה, שהלבנה מבצבצת ועולה 
לעומת  ומאירים,  מבצבצים  הכוכבים  וכן 
החמה בתוקפה שאינה מבצבצת אלא מאירה 

בעצמותה.

הוא  הלילה,  מדין  מצרים  יציאת  שורש 
והכוכבים,  הלבנה  של  המבצבץ  במדרגת 
להחמיץ',  בצקם  הספיק  'לא   - חלקית  הארה 
זהו  היום  מדין  מצרים  יציאת  ואילו  וכנ"ל, 

הארה שלמה.  

במצרים  לישראל  שנמסר  הסימן  והנה, 
לידע מיהו הגואל, מבואר בפסוקים, שהוא מי 
שיבוא ויאמר להם 'פקוד פקדתי אתכם'. 'פקד' 
בגמטריא כמנין 'בצבץ', כלומר, שורש גאולת 
זו  וממדרגה  ועולה.  מבצבץ  במדרגת  מצרים 
עלו ונתעלו מהארה להארה עד שלימות האור 

במדרגתה העליונה במתן תורה.

שורש הבצבוץ דקלקול באיסור אשת 
איש

גם שורש זה של גאולת בני ישראל  ואולם, 
פנים,  מכמה  השלם  באופן  היה  לא  ממצרים 
ובפנים דידן היה החסרון במדרגת איסור אשת 
איש, וכדברי חז"ל על הפסוק )ויקרא כד י( 'ויצא 
בן אשה ישראלית והוא בן איש מצרי', שהיה 
ובא  הישראלי  הבעל  את  מצרי  שהרג  מעשה 
על אשתו ונתעברה וילדה בן, ופרסמה הכתוב. 

אשה הנחשדת באיסור זה של אשת איש, היא 
אשה סוטה שמשקין אותה את המים המרים, 
ואם אכן חטאה מתה ביסורים, וכמובא בפסוק 
)במדבר ה כא( 'בתת ה' את ירכך נופלת ואת בטנך 

'נפיחה'.  כתרגומו,  צבה,  רש"י  מפרש  צבה', 
הבעבוע  כענין  הרוח,  מיסוד  קללה  כלומר, 
שהוא גם כן משורש הרוח. כיוצא בזה ב'ביצה' 
אותיות 'צבה', וזהו מבחינת יסוד האש.  נמצא 
אם כן, ששורש הדבר שבמצרים לא היה גילוי 
שלם של היציאה במדרגת הביצה, הוא מחמת 
עומק  דקלקול.  ביצה  איש,  אשת  של  הפגם 
הדבר שכאשר יש ביצה דקלקול בבחינת אשת 
איש, ממילא אין כאן הארה שלמה אלא הארה 

חלקית, והיא זו שמבצבצת ויוצאת. 

יצירתו,  בשורש  הראשון  אדם  נברא  כאשר 
אדם מן האדמה, נברא כולו בבת אחת. לעומת 
מבצבצים  היו  במצרים  שנולדו  הילדים  זאת 
הצדיקים  כאשר  וכן  קימעא,  קימעא  ועולין, 
יהיו  לבוא,  לעתיד  המתים  בתחיית  יקומו 
מבצבצין ועולין, קימעא קימעא, היפך יצירתו 

של אדם הראשון שנברא בבת אחת.



אאלפך           מדור מחשבה           חכמהלד

הארת החמה כנגד הארת הלבנה
בבריאת המאורות ביום רביעי, הקדוש ברוך 
'את  ברקיע השמיים,  את המאורות  תלה  הוא 
המאור  ואת  היום  לממשלת  הגדול  המאור 
הקטן לממשלת הלילה ואת הכוכבים'. אלמלא 
משמשים  מלכים  שני  שאין  הלבנה  קטרוג 
בכתר אחד, הרי שהחמה היתה מאירה כל הזמן 
בתוקפה, ולא כהאידנא ששוקעת ושוב זורחת 
ומאירה שלב אחרי שלב, קימעא קימעא, עד 

חצות היום שמאירה במלא אורה.

בעומק  שגרם  הוא  הלבנה  שקטרוג  נמצא, 
של  באופן  תהיה  הארתה  שצורת  לחמה 
ניצוצות - נץ החמה. וכמו כן גרם הקטרוג גם 
עצמה,  מחמת  עוד  תאיר  שלא  עצמה  ללבנה 
אלא רק מחמת החמה שמקבלת ממנה ניצוצות 
כן,  ומטעם  מאירה.  היא  ידם  ועל  אורה,  של 
מתגלה  בכוכבים,  הלבנה,  של  במשרתיה  גם 
השמים  ברקיע  ועומדים  שמאירים  זו  בחינה 
כניצוצות, וכענין הלבנה עצמה שמקבלת את 

הניצוצות מהחמה.

השתא  בידינו  שיש  הבריאה  צורת  וזוהי 
מתולדות החטא שקטרגה הלבנה ואמרה שאין 
כן  ומחמת  אחד,  בכתר  משמשים  מלכים  שני 
במלא  שלמה  מהארה  החמה  מציאות  נשתנה 
קימעא  של  באופן  חלקית  להארה  תוקפה, 

קימעא. 

ומציאות זו של החמה תשתנה לעתיד לבוא, 
וכמו שאמרו בגמרא )נדרים ח:(, 'שעתיד הקדוש 
כלומר,  מנרתיקה'.  חמה  להוציא  הוא  ברוך 
החמה  של  חלקית  הארה  של  זו  מציאות 
נמצאת  שהחמה  ידי  על  נעשה  הזה  בעולם 
לבוא  ולעתיד  לבושהב,  בתוך  נרתיקה  בתוך 
ואולם,  שלמה.  הארה  ותאיר  מנרתיקה  תצא 
גם בעולם הזה אין החמה נסתרת לגמרי בתוך 
נרתיקה, שאם היתה כך לא היתה מאירה כלל, 
והיה העלם גמור של החמה. אלא אופן ההארה 

ב	 'נרתיק' נוטריקון, נר תיק, נר מצוה ותורה אור, הנר הוא כלי לאור.

אך  הנרתיק  בתוך  שנמצאת  בכך  הוא  השתא 
מבצבצת ויוצאת ממנו. 

זהו עומק ההגדרה של הארת החמה השתא, 
לעומת העתיד לבוא, שבו עתיד הקדוש ברוך 
ותאיר  לגמרי,  מנרתיקה  חמה  להוציא  הוא 

בשלימות ההארה. 

יש לומר עוד, שעומק מהות נרתיק  בדקות 
זה המלביש למציאות החמה, אינו לבוש גמור 
בוץ',  'בגדי  כבחינת  הוא  אלא  הכל,  המסתיר 
פשתן, שהם דקים ואין האור נסתר מאחוריהם 
אלא נראה באופן של ניצוצות. ושורש הלבוש 
שהינו בבחינת הבוץ, הוא מכח אותו שורש של 
קלקול דקין, שהביא קרבן לה' מפרי האדמה, 
מהפשתן, ומאותו שורש דקלקול נעשה נרתיק 
מהארה  אורה  מצטמצם  שמחמתו  החמה 
שלמה להארה חלקית במדרגה של ניצוצות.  

אכן יחס זה של הניצוצות עם הפשתן עלול 
וכדברי חז"ל בהרבה  גמור,  גם לגרום לכילוי 
מקומות, שהסכנה הגדולה לפשתן הם הגיצים 
ומכלים את הפשתן. עומק  שיוצאים מן האש 
בפשתן,  נוגעת  אינה  שאש  זמן  שכל  הדבר, 
אזי הפשתן גופא משמש לאש ככיסוי להוציא 
תגיע  אם האש  אך  ניצוצות,  באופן של  אורה 
לפשתן באופן של ניצוצות, שיצא ממנה ניצוץ, 
כיסויה  אזי תכלה האש את  ויגע בפשתן,  גץ, 

וישרף הפשתן כולו. 

שורש  של  הדברים  מהלך  ברור  זה  לפי 
המבצבצים ועולים מצד נקודת הקלקול ומצד 
יוצר  נקודת התיקון. מצד הקלקול, המבצבץ 
שבא  איש  אשת  כך,  מצד  אש.  של  חמימות 
ביאה  עבירה  של  בחמימות  זר  איש  עליה 
ובאו  ממנו  יצאו  שהניצוצות  כלומר,  גמורה, 
צבה',  ש'בטנה  לעונש  השורש  זהו  בתוכה, 
מעוררים  ששותה,  המאררים  המים  שאותם 
גופא  וזה  הביאה,  של  הניצוצות  בחינת  את 



לה אאלפך           ערך בץ-ביצה           חכמה

אזי  התיקון,  מדרגת  מצד  אבל  אותהג.  מכלה 
ניצוץ אחד בא ומכלה את כל מציאות הפשתן. 
לפי זה יציאת מצרים לא היתה יציאה שלמה, 
'כימי  אבל  וכנ"ל.  איש  אשת  באיסור  ושורשו 
בגאולה  נפלאות'  צאתך מארץ מצרים הראנו 
'והיה  נאמר  העתידה  הגאולה  ועל  העתידה. 
עשיו  ובית  להבה,  יוסף  בית  אש,  יעקב  בית 

לקש'. 

שהתבואה  וככל  התבואה,  את  מכסה  הקש 
ומוסר,  הולך  כנגדה  הקש  והולכת,  גדלה 
שככל  אפרוח,  ממנה  שיוצא  הביצה  וכענין 
ומוסרת.  הולכת  הקליפה  כך  גדל,  שהאפרוח 
צדיקים  שעתידים  בגמרא,  אמרו  כך  מצד 
הבחנה  מחיטה,  וחומר  קל  בלבושיהם  לקום 
החיטה  גבי  על  הנמצא  הקש  מעין  היא, 
וקמים  כן הצדיקים מבצבצים  ומוסר,  שהולך 
בלבושיהם, כאפרוח שגדל ומסיר את הקליפה 

קימעא קימעא.

הגאולה  בשורש  מהלכים  שני  כן  אם  נמצא 
הניצוץ  שיוצא  הוא  אחד  מהלך  העתידה, 
ניצוץ  בא  בבחינת  הלבוש,  את  ומכלה  עצמו 
מוסר  כך  ידי  ועל  הפשתן,  את  ושרף  אחד 
ויש מהלך אחר  ומתגלה האור.  כוח המסתיר 
בשלמותו,  מגיע  האור  בה  העתידה,  בגאולה 
מוסרת  הקליפה  בו  הלידה  בזמן  נשלם  והוא 

ואזי מתגלה שלמות האור בבת אחת.

והם הם שתי הבחינות הידועות מדברי חז"ל 
את  יש  שמחד  לבוא,  לעתיד  הגאולה  באופן 
כענין  והוא  השחר',  'איילת  הנקראת  הבחינה 
שהוזכר  כפי  קימעא,  קימעא  שמגיע  השחר 
לעיל. ומאידך יש את הבחינה שהגאולה תבוא 
בפעם אחת, כלשון הפסוק )מלאכי ג א( 'פתאום 
הבחינות  שתי  שורש  היכלו'.  אל  האדון  יבוא 
שמדין  השתא,  שנתבאר  מה  הוא  הללו 
הניצוצות יש את הבחינה של קימעא קימעא, 
שמתגלה  עד  ניצוצות  ועוד  ניצוצות  עוד 

ג	 וזהו ענין 'ארור' שבתורה, שנקרא ארור מלשון אור, שכן הוא מהות האור שאם הוא מתרבה למעלה מכח הכלים לקבלו, הרי 

הוא נופל לקלקול ונהפך לארור. ארור מלשון 'אור רע', ר' מוכפלת, המורה על הכפלת מציאות כח הרע שבדבר. 

אזי  האור,  מדין  אך  השלמה.  הגילוי  מציאות 
יש את הבחינה של פתאום יבוא אדון, גילוי כל 

שלימות האור בבת אחת.

ומדין הניצוצות שהוא הבחינה של הקימעא 
שתאיר  בכך  יהיה  הגאולה  אופן  אזי  קימעא, 
הניצוץ  אם  אבל  ניצוצות,  של  בצורה  תחילה 
יכנס לתוך הדבר עצמו, יתרחש הדבר שיתכלה 
כל הפשתן כולו. אך מדין האור שהוא הבחינה 
של ה'פתאום יבוא אדון', אור שלם בבת אחת, 
אחת,  בבת  שבאה  לידה  כמו  גילוי  זה  יהיה 
וכדוגמת האפרוח שמסיר את הקליפה ובוקע 
מצד  האישה ששורשו  בלידת  הוא  וכן  לחוץ. 
מדרגת האור, ותוקף ריבוי האורות דוחף את 
היא  הלידה  שתחילת  כלומר,  לחוץ.  הוולד 
במדרגה של ניצוצות, ומכוח כך באים הצירים, 
ואחר  ו'מצרים',  'מיצרים'  משורש  שהינם 
הלידה,  שורש  של  העליונה  המדרגה  בא  כך 

המתגלה מכוח מדרגת האור. 

לפי זה מהלך הדברים, שכאשר הדבר עולה 
הרי  גמור,  אור  הבִיצה למדרגה של  ממדרגת 
'צוהר',  'צבה' למדרגת  הוא משתנה ממדרגת 
שהוא תוקף החום ואור החמה בזמן הצהרים. 
ועיקר מהות ההארה בצהרים אינה באופן של 
ניצוצות כמו בנץ החמה, אלא באופן של תוקף 
ריבוי האור בבת אחת. זוהי העלייה ממדרגת 

הניצוץ והצבה, למדרגה של אור גמור.

כמו  ממצרים,  ישראל  בני  גאולת  בשורש 
גאולה  היה  לגאולה,  זמנים  שני  היו  שנתבאר 
הלילה  מדין  היום.  מדין  וגאולה  הלילה  מדין 
הניצוצות,  הגאולה היתה במדרגת הארה של 
לא הספיק בצקם להחמיץ, וכנ"ל. מדין גאולת 
שיש  בלילה  כגנבים  יצאו  שלא  הרי  היום, 
הארת ניצוצות של לבנה וכוכבים, אלא יצאו 
שורש  זה  מדין  העולם.  כל  לעיני  היום  באור 
היום.  של  האור  מדרגת  מכוח  היתה  הגאולה 
והוא עיקר שורש הגאולה העתידית ממדרגת 



אאלפך           מדור מחשבה           חכמהלו

וגילויו  האור  שלימות  האדון'  יבוא  ה'פתאום 
בבת אחת, שהוא משורש גאולת היום, שהחמה 

מאירה בתוקפה.

הנפילה ממדרגת מתן תורה למדרגת 
חטא העגל

במדרגת  גם  שבקדושה,  דבר  ככל  אמנם, 
העגל  חטא  והוא  קלקול,  צד  יש  הצהרים 
וכדאיתא  ממצרים,  יציאתם  לאחר  שחטאו 
בפסוק )שמות לב א( 'וירא העם כי בושש משה 
)ב"ר שם(, היינו  לבוא', 'בושש' באו-שש שעות 
נפלו  גופא  בצהרים  כלומר,  הצהרים.  שעת 
ההארה  שלימות  ובמקום  הקלקול,  למדרגת 
נפלו לבחינה של 'והיית ממשש בצהרים כאשר 

ימשש העור באפלה' )דברים כח כט(. 

כך, נפלו בני ישראל מהמדרגה שבה  ומצד 
פניו,  אור  קרן  כי  משה  פני  את  לראות  יכלו 
והוצרך ליתן על פניו מסווה. בחינה זו ש'קרן 
אור פניו', היא כבחינת השמש, שאף בצהרים 
בתוך  מוסתרת  אלא  בגלוי  מאירה  אינה 
נרתיקה, וממילא ההארה היא על ידי קרני אור 

החמה ולא על ידי עצמותו של האור.  

ולא  הקרנים  מכח  ההארה  של  זו  ומדרגה 
העגל,  חטא  משורש  הוא  האור,  עצמות  מכח 
וכענין שאמרו חז"ל )ב"ר ב ד( שגזרו היוונים על 
ישראל לכתוב על קרן השור שאין לכם חלק 
באלוקי ישראל ח"ו, והיינו לעורר בכך החרון 
אף של חטא העגל. הקרן בבחינה של קרניים 
ואין  ניצוצות  של  מציאות  רק  בה  שיש  היינו 

כלל מציאות של עצמות האור. 

איתא  תורה  מתן  במדרגת  כך,  לעומת 
בחז"ל )דב"ר ואתחנן( שהקב"ה קרע להם את כל 
הרקיעים. עומק הדבר, שקרע את כל המסכים 
בין  להבדיל  תכליתו  הרקיע  שכן  המבדילים, 
מים למים, בין המים שלמטה למים שלמעלה, 
ואם כן קריעת הרקיע ענינו הסרת כל מציאות 
השלם  האור  מתגלה  וממילא  הבדלות.  של 
ומופיע  ונרתיק  מסך  מאחורי  עומד  שאינו 
במלא  עומד  הוא  אלא  ניצוצות,  של  באופן 

תורה,  מתן  של  זו  וממדרגה  ואורו.  תוקפו 
שלימות האור, חזרו ונפלו לחטא העגל, היינו 
אין  שבו  הניצוצות  למדרגת  האור  ממדרגת 

גילוי שלם של מדרגת האור. 

משה מת ויהושע מכניס
במדבר  )ספרי  חז"ל  הדבר שאמרו  עומק  וזהו 
כלומר,  מכניס'.  ויהושע  מת  'משה  צה(, 

שהכניסה בחזרה למדרגת הארץ, ארץ ישראל, 
מדרגת  ניצוצות,  של  במדרגה  עדיין  היא 
שנפלו  שלאחר  והיינו  מת.  משה  הלילה, 
ממדרגת מתן תורה בחטא העגל כמו שהוזכר, 
נפלו ממדרגת האור למדרגת הניצוצות, ומכאן 
ממשה  שמסתלקת  כולה  ההנהגה  כל  ואילך 
ומתגלה ב'משה מת ויהושע מכניס', הינה גם 
בלבד,  הניצוצות  מדרגת  של  זה  דרך  על  כן 

ומצד כך הם חוזרים ונכנסים לארץ ישראל. 

ואופן כניסתם לארץ ישראל היה גם כן כאופן 
במדרגת  עברו  שביציאתם  ממצרים,  יציאתם 
בכניסתם  גם  וכך  סוף,  ים  שבתוך  הביצה 
אמנם,  הירדן.  שבתוך  הביצה  במדרגת  עברו 
ב'בכוח'  רק  היתה  שהביצה  סוף  מים  בשונה 
ולא בפועל, זאת מאחר ונעשה להם נס ויבשה 
הארץ, והלכו בתוך הים ביבשה, בירדן לא היה 
גם בפועל עברו בתוך הביצה.  וכך  כן,  הדבר 
ש'משה  המדרגה  אותה  מחמת  הדבר  ושורש 
משה  של  בפטירתו  שכן  מכניס',  ויהושע  מת 
רבינו חזר למדרגת 'עובר במעי אמו', מדרגת 

האפרוח הפנימי שבתוך קליפת הביצה.

וכן איתא בחז"ל, שביקש משה רבנו להיכנס 
לארץ ישראל, אמר לו הקדוש ברוך הוא אין 
נימא,  כמלוא  אפילו  בחברתה  נוגעת  מלכות 
אמר משה רבנו אם כן אכנס כאדם לעצמו ולא 
כמנהיג. אך גם לכך מיאן הקב"ה. עומק הדבר, 
ולהיות  ממדרגתו  לירד  רבינו  משה  שרצה 

כאפרוח בעלמא, ולא כמנהיג הכלל. 

אך  בפועל,  נתקבלה  לא  זו  שבקשה  והגם 
לא  רבינו  נתקבלה בכוח, שכן למרות שמשה 
הקדוש  לו  אמר  ישראל,  לארץ  להיכנס  זכה 



לז אאלפך           ערך בץ-ביצה           חכמה

ברוך הוא, אותה תראה ושמה לא תבוא. כלומר, 
כאן פעל משה רבנו בראייתו גופא את מדרגת 
הפסוק  על  רבותינו  מדברי  שכידוע  העיבור. 
)דברים ג כו( 'ויתעבר בי השם למענכם', שאמר 

הקב"ה שמשה יבוא איתכם בעיבור בכל שעה. 
במה  התחילה  העיבור  של  זו  מדרגה  שורש 
שראה ונכנס לארץ ישראל בראייתו, ובכך יצר 

את מדרגת העיבור, כעובר במעי אמו.

מת  ו'משה  רבנו.  משה  של  מדרגתו  זוהי 
נשאר  שמשה  כפשוטו  אינו  מכניס',  ויהושע 
בחוץ, אלא שנקבר מול הר העברים, בבחינת 
של  במדרגה  ישראל  לארץ  ונכנס  'עובר', 

עיבור, במדרגה של ביצה. 

לארץ,  נכנסו  ישראל  בני  כאשר  זה,  ולפי 
וכבשו את שבע האומות, תנועת הכיבוש היתה 
מעין בִיצה שהולכים בתוכה, ושורשה מאותה 

המדרגה בה עברו את הירדן, וכנ"ל.

ומכל מקום, במדרגה של 'האי עלמא' אנחנו 
אבל  ועולה.  מבצבץ  של  במדרגה  נמצאים 
במהרה  העתידה  בגאולה  השלימה  המדרגה 
בימינו, אז יתגלה המדרגה לא רק באופן של 
'בוצע',  מלשון  אלא  ועולה',  'מבצבץ  'בץ', 
את  להם  קרע  בבחינת  לגמרי,  נחתך  כלומר, 
כל הרקיעים, ועתיד הקדוש ברוך הוא להוציא 
מן  שלמעלה  האור  יאיר  ואז  מנרתיקה.  חמה 
אחרי  )אותיות  ק"ג  במדרגת  'בץ'   – המבצבץ 
ב"ץ(, במדרגת מנחה )ק"ג גימט' מנחה(, מדרגת 

ימי  שבעת  כאור  יאיר  כיום  לילה  צהריים, 
בראשית, אור השלם, אורו יתברך, אור שאין 

לו סוף. 

 ב-צ בצה–בלבביפדיה מחשבה  
מספר שיעור בקול הלשון  34289997



אאלפך           מדור מחשבה           חכמהלח

 סוגיות במחשבה 
בץ

הטבעו  וז"ל,  בצץ(  )ערך  השורשים  בספר  כתב 
טיט  בוץ  וענין  וכו',  כב(  לח,  )ירמיה,  רגליך  בבץ 
ורקק. וכן בצאתיו וגבאיו )יחזקאל, מז, יא(, העמקים 

שהם מלאים טיט, וכו', עכ"ל.
עה,  )ע"ז,  ואמרו  פשתן,  הוא  "בוץ",  ומאידך, 
ע"א( העקלין של נצרין ושל בצבוץ מנגבן. ופירש 

עכ"ל.  בוץ,  מלשון  פשתן  וז"ל,  בץ(  )ערך  הערוך 
ובבגד פשתן, הבגד מבצבץ, וזהו יופיו של הבגד, 
ומאידך בבוץ וטיט מבצבץ אולם יש בו כיעור. 
ועיין ספר הנימוקים לר' אליהו בחור, ערך בוץ, 

וערך בצץ. 
הנחתו  וז"ל,  בץ(  )שורש  שלמה  בחשק  וכתב 
לשם  ריר.  כעין  חלקה  ליחה  בו  שיש  דבר  על 
והדגים  והשרצים  שבעופות  השליה  תקרא  כך 
מטילין ביצה, על שם ריר חלק שבו. ויקרא האגם 
הגיאה  כמו  בצה,  שמניית  וליחה  רפש  בו  שיש 
גמא בלא בצה )איוב, ט, יא(, בסתר קנה ובצה )שם, 
ובלי ה"א  יא(,  מז,  )יחזקאל,  וגבאיו  מ, כא(, בצאתיו 

מין  ויקרא  כב(,  לח,  )ירמיה,  רגליך  בבץ  הטבעו 
ותכריך  בוץ  בחבלי  אחוז  בוץ,  פשתן  של  צמח 
טז(,  כז,  )יחזקאל,  ובוץ  ורקמה  יח(,  א,  )אסתר,  בוץ 
ע"ש שגדל בביצה, כי צמח הפשתן צריך ביותר 
מקום  בכל  גדל  ואינו  ושמנה  רטובה  לקרקע 
מן  עשו  התלמוד  ובלשון  וכו'.  צמחים  כשאר 
בץ פעל מבצבץ לחוץ )גיטין, נו, ע"ב; חולין, נו, ע"א(, 
ונאמר על כל דבר לח הכנוס בדבר קשה ודוחק 
לצאת שהוא כענין לחוץ של ביצה המעורב טיט 
ורפש והוא דוחק ומבצבץ למעלה כעין שנראה 
באגמי מים שהמים מבצבצים בו תמיד למעלה, 

עכ"ל.
מבעבע,  "בע",  ללשון  קרוב  "בץ"  ושורש 
ר'  אמר  ע"ב(  קיא,  )כתובות,  כמ"ש  "צץ",  ומלשון 
ועולים  צדיקים שמבצבצים  עתידין  בר"י,  חייא 
בירושלים, שנאמר "ויציצו" מעיר כעשב הארץ 

וכו'. והיינו שכל דבר שמבעבע ומבצבץ, נראה 
כמציץ. וזהו בצבוץ דתיקון, תחיית המתים. 

המוות  ושורש  מוות.  תחיה,  היפך  ולעומתו, 
כב,  )שמות,  רש"י  וכתב  וממית.  שנושך  נחש,  ע"י 
כד( וז"ל, נשך – ריבית שהוא כנשיכת נחש שנושך 

חבורה קטנה ברגליו ואינו מרגיש, ופתאום הוא 
מבצבץ ונופח עד קדקדו וכו', עכ"ל.

והנה  וז"ל,  כח(  אור,  תורה  )תצוה,  בשל"ה  וכתב 
המן הוא סמאל כו', כנרשם למטה, והנה פעולת 
ופעלו  בהמן  מבצבץ  הוא  סמא"ל,  הוא  הנחש 
וכו', עכ"ל. ובצבץ דקלקול ובעבוע נתגלה בדם, 

עיין גיטין )נו, ע"ב(. 



מדור

רל"א
שערים

 צירוף 
 ב-י / ב-צ / ב-ה / י-צ / י-ה / צ-ה





מא אאלפך           ערך בץ-ביצה           חכמה

ב-י
הנה ברא השי"ת את עולמו בששת ימים, וכשם 
שהדבר קיים בזמן כן קיים בעולם, שצורתו ששה 
גבולי  י"ב  להם  יש  צדדים  ששה  ונודע  צדדים. 
הקוים  הם  ואלו  יצירה(  בספר  )כמ"ש  אלכסון 
המקיים  הכח  והוא  הצדדים.  ששת  את  המחברים 
את צורת העולם. ושורשו בשם הוי'ה, שיש בו יב' 
כמ"ש  הוי'ה,  צרופי  יב'  ביצה,  ר"ת  הויה.  צרופי 
בלימה,  בחינת  עולם,  גבולות  הם  והם  רבותינו. 
גבולות  הוא  הוא  הבלימה  וכח  בלום,  למה,   – יב 
עולם. והפורץ גבולות אלו נקרא בליעל, בי – לעל, 
היינו פורץ שורש צורת הבריאה. וזהו בחינת בית, 
כדכתיב בחכמה יבנה בית. ובית גדול נקרא בירה, 
בי – רה. ויש את צורת הבית ששה צדדים. ויש את 
יבנה,  בפעולה,  ובתוצאה.  בפעולה,  החיבור.  כח 
בנין. יב-ן. מכח י"ב קוים מחבר את ששת צדדיו. 
ומכח כך עומד הבית על עומדו. בית, יב-ת. )ועיין 
ושורש  י"ב(.  פ"ה בהרחבה להקבלת מדרגת  ס"י 
ואמרו  הצלע,  את  ויבן  כמ"ש  בבינה,  הבית,  בנין 
חז"ל שהוא לשון בנין ולשון בינה. בי – נה. ובין י"ב 
הללו יש חילוקים, וזהו בין, בי – ן, והיינו, חילוק 
מה בין כל אחד מי"ב הללו. אולם בחורבן הבית, 

בית המקדש, יש בכי, בי – כ.
שכל  ולילה,  יום  במערכת  אמור  הדבר  וכן 
וקוים  היום,  את  המחברים  קוים  שעות,  י"ב  אחד 
י"ב  השנה  במערכת  וכן  הלילה.  את  המחברים 

חודש. ותחלת חדש האביב. אב - יב.
כן  ומקום,  זמן  במערכת  אמור  שהדבר  וכשם 
הדבר אמור במערכת נפש של כללות האומה, י"ב 
הוא  כי  יב-נימן.  בנימין,  לבסוף,  ושורש  שבטים, 
ס"י  )עיין  הנפש  בחושי  הוא  וכן  לי"ב.  המשלים 
בהם שלמות  נחסר  אלו  י"ב שבטים  וכאשר  שם(. 
מי"ב  נעשה  בשלמות,  אלו  חיבור  קוי  י"ב  הארת 
וישנאו  כמ"ש  זה  לקלקול  והכח  יב-ר.  ריב,  אלו 
יב-או.  אויב,  לאויבים.  לו  נעשו  ובפרטות  אותו, 
יוסף  נמכר  ואזי  יב-און.  אביון,  יוסף  נעשה  ואזי 
יוסף,  של  הארתו  ואזי  יב-ש.  שבי,  בשבי,  וניתן 
אור זרוע לצדיק נעלם בחביון עוזו. חבוי, יב-חו. 
אות  מעינו,  יבש  ובזה  יב-אדה.  אבידה,  ונעשה 

ברית קדש. יבש. יב -ש.
ואזי כשם שנגלה בכללות בניו של יעקב שהוא 
י"ב  חר,   - יב   – בריח  התיכון  הבריח  בבחינת 
כמ"ש  קודש  ברית  אות  ביוסף  נגלה  כן  שבטים, 
)סוטה לו ע"ב( שהיה ראוי לצאת ממנו י"ב שבטים 

אילולי חטא, כדרך שיצאו מיעקב. וכשם שחל ריב 
י"ב  בין  וריב  פרוד  חל  כן  הללו,  שבטים  י"ב  בין 
אות  יוסף  של  מדתו  ואזי  ביוסף.  הגנוזים  כוחות 
ברית,  הפרת  בה  נעשה  יב-תר,  ברית  קדש,  ברית 
ידיו,  זרועי  מבין  ויפוזו  כתיב  ולכך  פרור.  מלשון 
ועי"כ  שם(  )סוטה  כמ"ש  ממנו  טיפין  י'  שיצאו 
היה  ואילו  החבילה.  ונתפרדה  י"ב,  מן  י'  נחסר 
עומד בנסיון בשלמות היה בבחינת אביר בשלמות, 
אביר, יב-אר. וכחו זה של יוסף נגלה בגביע שלו, 
גביע, יב-עג. ולכך הטמין גביע זה באמתחת אחיו, 
זו שנפגמה. ובפרטות  י"ב  לרמוז להם על אחדות 
שהוא  כנ"ל,  יב-נימן,  בנימין.  באמתחת  הטמין 
והאחים  יוסף  בין  לי"ב. שכשם שבפרוד  המשלים 
נשאר חיבור של ב', יוסף ובנימין, שלא היה כלל 
במכירתו. כן אצל יוסף עצמו, מתוך י"ב נשאר ב', 

מנשה ואפרים. 
ומכח כך חזרו ונתחברו יוסף ויהודה, ויגש אליו 
)בראשית  וכמ"ש  ללביא,  נמשל  ויהודה  יהודה. 
מט, ט( וכלביא מי יקימנו. לביא, יב-לא. כי חיבור 
י"ב.  עד  שמתפשט  שנים  של  חיבור  מושרש  י"ב 
משיחין  תרי  ויהודה,  יוסף  הוא  זה  חיבור  ושורש 
ומקדש  משכן  ובנימין,  יוסף  חיבור  וכן  כנודע. 
שבחלקם, ואז החל להאיר אור התיקון להאיר י"ב 
צרופים אלו כביצה הגודלת. ונודע, ביצה ר"ת י"ב 
צרופי הוי"ה. וגילוי זה נתגלה בליל פסח, בשתית 
יין, שמקורו, יקב, י"ב-ק. וכיעקב בים סוף, שנקרע 
לי"ב גזרים. ואח"כ כתיב וישב הים לאיתנו. ישב, 

יב-ש.

אבוי,  זה:  מאמר  המרכיבות  התיבות  שרשי 
אביב, אבידה, אביגיל, אבידן, אביהו, אביו, אביון, 
אביאסף,  אבינעם,  אבינדב,  אבימלך,  אביחיל, 
אבישוע,  אבישג,  אביר,  אביעזר,  אביעד,  אבינר, 
אחיטוב,  איבה,  אויב,  אהליאב,  אביתר,  אבישי, 
איוב, אלישבע, בהיר, ביצה, בית, ביתן, בינה, בנין, 
דביר,  גבריאל,  גביר,  גביע,  ברית,  בריח,  בנימין, 
ישב, נביא, סביב, רביעי, ריב, תשבי, חביון, יבוסי, 
יבלת, יבש, יואב, יובב, יובל, יקב, שבי, כזבי, צבי, 
עמינדב,  עכביש,  עיבל,  סנחריב,  נביות,  לביא, 

רבית, שיבה, בי, בין, בירה, בכי, בלימה, בליעל.



אאלפך           מדור רל"א שערים           חכמהמב

ב-צ
ג' ד"ה עגלת צב(  )נשא, פ"ז פסוק  רש"ר הירש  עיין 
"צב" קרוב אל סבב, והוא מורה כנראה על מחיצות 
האנשים  על  והמגינות  העגלה  חלל  את  המקיפות 
בצל,  צורת  וזהו  עכ"ל.  על החפצים שבעגלה,  או 
כן  נקרא  ובעומק  המקיפות.  מחיצות  ל,   – בצ 
לב,  )בראשית  כמ"ש  עמדו,  על  עומד  נצב,  מלשון 
כן  על  ויתר  נצבה".  וגם  אלומתי  קמה  "והנה  ז( 
עומד בקומתו, וכך אמרו בזוה"ק )פנחס, רמב, ע"ב( 
והנה קמה אלומתי וגם נצבה, דכך תפילה מעומד. 
וכמ"ש רש"י שם, קמה אלומתי, נזקפה, וגם נצבה 
לעמוד על עמדה בזקיפה ועיי"ש בשפתי חכמים, 
וגם נצבה, לעמוד כן תמיד כן על עמדה בזקיפה. 

והוא בחינת מבצר, עומד על עומדו בתוקף.

עמידה בזקיפה הוא התקשרות לשורש  ומהות 
כן  ע"י  העליון  לשורשו  שנקשר  וכיון  העליון, 
שורשו העליון אוחזו, ודין גרמא ליה לעמוד תמיד 
בזקיפה. וזש"כ )שם כח, יב( והנה סולם מוצב ארצה 
וראשו מגיע השמימה, וגו' והנה ה' נצב עליו, וגו'. 
והיינו מוצב ארצה, לתתא, וראשו מגיע השמימה 
נקשר לשורשו העליון, ומכח כך נצב ארצה. ולכך 
מיד כתיב והנה ה' נצב עליו, והיינו שנגלה שורש 
הכל ה' ית"ש שמכחו הוא נצב ועומד תדיר. והוא 
לשורשו  מחוי  אצבע  שע"י  צב-אע,  אצבע  בחינת 
באצבעו  מראה  אחד  שכל  בתענית  בשלהי  כמ"ש 
ואומר זה ה' קוינו לו, והיינו שעי"כ נקשר לשורשו, 
ואזי ה' נצב עליו. והוא בחינת שם צבאות, שהוא 
ית"ש נצב על נבראיו. והוא בחינת ביצה, צב-יה, כי 
ונבדל  הנולד הגמור באפרוח נעשה בריה לעצמו 
משורשו, אולם הביצה אינה ולד גמור ועדיין לא 
הכל  ושורש  המולידה.  מקורה  משורש  נתנתקה 
כי  רצה,  צבי,  בארמית  ונקרא  רצון,  בחינת  הוא 
הרצון על ידו הכל ניצב, כפי גדרי הרצון. וכאשר 
לתתא  נעשה  רצון-רץ,  לתתא,  מתפשט  הרצון 
זו  כצרות  נעשים  הפרטים  רצ-צר,  בחינת  פרוד, 
מכח  אולם  הפרוד.  עומק  בהם  מושרש  ובזה  לזו, 
הארת הרצון, "צבי" נעשה קיבוץ קבץ, ק-צב. והוא 
אור הגאולה, מקבץ נדחי עמו ישראל. ואזי נעשה 
בחינת משבצת, שיבוץ, שבץ, ש-צב, שכל אחד מן 
הפרטים שנקבץ מסתדר ועומד ומשובץ במקומו, 
לפי הארת השורש. וכן לבוש העשוי מבוץ, בצ – ו, 

פשתן, שגדל בד בבד. אולם בלבוש בוץ משובץ כל 
חוט כראוי, ונגלה יופיו של בוץ. והארה זו בחינת 

צהוב, צב-הו, בחינת "צהבו פניו", צהוב הארה.

כן הוא הגלות, ונעשה ע"י נבוכדראצר,  והיפך 
אותיות צב בקרבו, שבא לבטל יציבות זו, וניתוק 
חצב,  דקלקול,  חצב  בחינת  והוא  מארצם.  בנ"י 

ח-צב, מנתקם מן מקום יציבותם. 

כנ"ל,  השורש  הארת  מכח  יציבות  שיש  והבן 
"והארץ  בחינת  בארעא,  דבקות  מכח  יציבות  ויש 
והוא בחינת רבץ, ר-צב, שרובץ  לעולם עומדת". 
ודבק בארעא. והוא בחינת מצבה כמ"ש אצל יעקב 
ועוד, שענינה לקבץ את כל החלקים מצד קביעות 
בארעא. וזוהי מצבה שנותנים ע"ג המת, לקבץ כל 
חלקי חייו שנתפזרו בארעא. וזהו בחינת בצק, בצ-
ק, שתחילה יש מים וקמח, וכל גרגיר בקמח עומד 
נעשב  ולישה  במים  תערובת  ע"י  אולם  לעצמו, 
בצע,  היפך  יחדיו.  החלקים  כל  את  שמצרף  בצק 

צב-ע, שמחלק הדבר לחלקיו.

ע"י  זו מתגלה במשכן שנעשה  הארה  ושלמות 
התקשרותו  ע"י  מצורף  כלומר  צב-לאל,  בצלאל, 
לאל, אליו ית"ש. ויתר על כן מתגלה בא"י שלמטר 
שנתנתק  בצורת,  היפך  מים,  תשתה  השמים 
יכניע את שרו של עשיו שעתיד  ממקורו. וכח זה 
ואזי  וגו',  מבצרה  בא  זה  מי  כמ"ש  מבצרה,  לבא 
היציבות  ויתגלה  בן",  ואתרעי  "צבי  יתגלה 
השלימה. והוא ע"י חיבור הוי"ה- אדנות גימטריא 

צב עם הכולל.  

	
אבצן,  זה:  מאמר  המרכיבות  התיבות  שרשי 
בץ  בוצץ,  בצרה,  בצר,  בצע,  רבץ,  קבץ,  אצבע, 
)ביצה(, בלשאצר, עצב, צבא, צבאות, בצורת, בצל, 

בצלאל, בצק, חצב, נצב, יצב, מבצר, מצבה, צבי, 
נבוכדראצר, קצב, צהוב, בוץ, יעבץ, שבץ, צבעון.



מג אאלפך           ערך בץ-ביצה           חכמה

ב-ה
נודע שבימים ב-ה, יש בהם תוקף של דין. ולכך ב"ד 
ן. וזהו  יושבים בימים אלו. וכח הדין מגביל, דין, די – 
בלימה, בה – לים, כח עצירה, בלום. והוא מושרש במדת 
הגבורה, גבורה ב-ה-גור. )ובדקות רמוז בה ר"ת של ג' 
וביסודות  ה(.   – ג, הוד   – גבורה  ב,   – בינה  דין,  חלקי 
שורש הדין מיסוד האש. שכאשר האש בתוקפה מתגלה 
ל,   – בה  בהל,  של  באופן  הארתה  וצורת  ל-הב,  להב, 
שמאל,  בקו  הדין  ומדת  ל.   – בה  שמבלה,  ותולדתה 
מקום הנקבה, נקבה, נק-בה. ונודע זכר, בחינת נתינה, 
נקבה בחינת קבלה, קל – בה. והמבקש לקבל אומר הב-
בפרט  נגלת  זו  נקבה  ובחינת  זה-הב.  זהב,  בחינת  תן. 

בבלהה, בה – לה.

חז"ל בנדה, בינה יתירה ניתנה באשה. בינה,  ואמרו 
ושורש  צנועה,  היי  א"ל,  הקב"ה  בראה  וכאשר  ין-בה. 
הצניעות מדת הבושה, בה-שו. ומתחלה נקראת בתולה, 
בה-תול. והכח המצרפם של הזכר והנקבה נקרא כתובה 
לית כתובה דלית  ולכך אמרו  וכן( בה-כתו.  )כתב-וה. 
בה תיגרא, כי שורש הדין יוצר תיגרא, מריבה, מרי-בה. 
אולם אסור לקדש אשה קודם שיראנה שמא ימצא בה 
דבר מגונה ותתגנה עליו. ולכך נצרך תחלה הבטה, הט-
ולכך  נישואין,  יוצא לפועל בדקות בכל  זה  בה. וחשש 
יוצאת  זו  מריבה  ח"ו  וכאשר  כנ"ל.  בפועל  תיגרא  יש 
אשית  איבה  בחינת  אי-בה,  איבה,  נעשה  ממש  לפועל 

בינך ובין זרעה.

דין זה כאשר יוצא לפועל תולדתו צער ובכיה,  וכח 
שמאכלם  באבלות,  לבכיה  צער  יש  ובעיקר  כי.   – בה 
אולם  בה-לה.  בהלה.  יוצר  וכן  יצ.   – בה  ביצה,  מאכל 
אצל נוק' דתיקון, רחל, שהיא עיקרו של בית, ובית גדול 
ונתהפך בהלה לבלהה שפחתה.  יר,   - בה  בירה,  נקרא 
אולם אצל חוה נתגלה איבה כנ"ל, ולכך יצא הבל הב-ל, 
ונהרג ע"י קין, דין דקלקול. וכאשר כח דין יוצא לפועל 
לנגע,  כדלהלן(  )אהבה  מענג  שנהפך  גמור  בקלקול 
היפך  נגעים.  ממראה  שהוא  רת,   – בה  בהרת,  נעשה 

בהיר, בה – יר, וכן בהק, בה -ק, הארה.

ומצות,  תורה  בהם  שאין  הרשעים  מדרגת  והוא 
בבחינת ערבה, רע-בה. וזו ירידת אדם למדרגת בהמה, 
למדרגת  אדם  מדרגת  שנפל  אדם,  גימ'  מ"ה  בה-מ"ה, 
אדם.  מדרגת  שנאבד  נדמו.  כבהמות  נמשל  בהמה, 
אבדה אד-בה. וראשית הקלקול התחיל באשה שנפתתה 
לעצת נחש, מפני שנקראת אבדה, משל לאדם שאבדה 
לו אבידה, כמ"ש בקדושין )ב ע"ב(. ואכלו חוה ואדה"ר 
מעץ הדעת, ומאכל זה ירד לקבה, ק-בה. וירד מדרגת 
בשעה  ולכך  דקלקול.  קבה  של  לדין  תנו-בה,  תנובה, 

כנבלה  נעשה  מתוקנת  אינה  שאכילתו  מכיוון  שמת 
המסרחת, נבלה, נל-בה. אולם בתיקון יש עליה מתתא 
עליה  שמעלים  מ,   – בה  במה,  בחינת  וזהו  לעילא, 

קורבנות, אכילת גבוה.

ששורש פגם חוה, בפגם הלבנה שאמרה א"א  ונודע 
ואחר  לן-בה.  לבנה,  אחד.  בכתר  לשמש  מלכים  לשני 
י' דורות נעשה תוקף של דין, מבול. וההצלה מן הדין 
לנח וב"ב נעשה ע"י התבה, ת-בה. ומעין כך אצל משה 
)נח שורש למשה כנודע, מן המים משיתהו, מן מימי 
המבול( והשורש לכך תחלה תהו, חורבן, מימי המבול, 
ואח"כ בהו, בה-ו, תיקון, ולצורך ההצלה עלתה התיבה 

של נח לגובה, גו-בה. 

די-בה.  דיבה,  מוציא  הלשון,  חטא  הקלקול  ושורש 
אמרו  כך  ועל  א"י.  דבת  שהוציאו  במרגלים  כך  ומעין 

חז"ל, אתם בכיתם בכי של חנם וכ"ו. בכה, כ-בה.

וחוזר עמלק ומעורר כח של דין זה, ולכך עלה משה 
החובה,  את  למתק  בכדי  וזהו  גע-בה.  הגבעה,  ראש 
חרבונה,  ע"י  נתקן  עמלק,  של  מזרעו  המן  וכן  חו-בה. 

חרון-בה.

א-בה,  אבה,  לאהב  מתהפך  הדין  מתמתק  וכאשר 
גילוי אהבה, גילוי אלופו של עולם בדין. וגילוי זה היה 
במשכן שנתנן בנדבה, דן-בה, ונתקן הדין,  ע"י אהליאב, 
און-בה.  נבואה,  נתגלה  הכרובים  מבין  ושם  אליא-בה. 
דתיקון  ובדין  טוי-בה.  טוביה,  הנקרא  למשה  ובעיקר 
נעשה בהק, בה – ק, הארה. ויתר על כן, בהר, בה – ר, 

בהרת, לשון בהירות.

שרשי התיבות המרכיבות מאמר זה: אבה, אהב, 
ארבה,  איבה,  אהלימה,  אהליהב,  אביהו,  בהלה, 
בהיר,  בה,  ברכה,  בהמה,  בהרת,  בינה,  ארבעה, 
בלהה,  זהב,  בושה,  בנה,  בהק,  בהן,  בהו,  הבל, 
בלהות, להב, לבנה, מרכבה, נדבה, בניהו, ערבה, 
דבה,  גבעה,  גבורה,  גבה,  בתיה,  בתולה,  תבה, 
דבורה, דבלה, אבדה, הב, הבא, היטב, נבלה, הסב, 
בכה, הבטה, טוביה, נקבה, מצבה, נבואה,  שביה, 
מריבה, רהב, חובה, חרבונה, יבשה, כתובה, טובה, 
במה,  בלימה,  בלה,  בירה,  תנובה,  קיבה,  סיבה, 

ביצה.



אאלפך           מדור רל"א שערים           חכמהמד

י-צ
יו"ד-נו"ן,  מאות  מורכבת  עצמה  צד"י  אות 
וכן  בצד"י.  כלולה  יו"ד  שאות  והרי  כנודע. 
וכו',  ב"ח  א"ט  בבחינת  האותיות,  זיווג  בסוד 
בה  יש  במילוי,  צד"י  וכן  י-צ.  של  חיבור  יש 

אות י'.

יצר טוב חיבור של  יצ-ר.  יצר,  בחינת  וזהו 
אותיות צ-י, ויצר הרע, פירוד של צ-י. וכאשר 
עולה  הקלקול,  מצד  צ-י,  של  חיבור  מתגלה 
כנודע,  סמ-אל,  בחינת  והוא  ס"ם,  בגימט' 
בחינת סם המות, היפך סם חיים. בחינת עריץ, 
ער-יץ. ובחינת הפירוד, הוא בחינת יחץ, יצ-ח. 
אותיות חצי. והוא בחינת יתץ, יצ-ת. ובחינת 
פסולת  והוא  פיזור.  פירוד,  הפצ-יץ,  הפציץ, 
יצ-חק.  יצחק,  בקדושה  ששורשה  הדין  מדת 
"עקדת"  בבחינת  דקדושה,  דין  זהו  ובשורש 
יצא,  כאשר  אולם  ומחובר.  עקוד  הכל  יצחק, 
והפזור  והפצה.  פזור  נעשה  לחוץ,  יצ-א, 
השלם לקצוות, בחינת קיצון, קון-יצ. ובתיקון 
זהו מצות ציצית, צי-צי-ת, בד' כנפות. ומצד 
ונתפזרו,  לתתא  שנפלו  הפזור  חלקי  התיקון, 
צי-ץ,  ציץ,  בחינת  למעלה.  ועולים  צצים 
ניצוצות שעולים ונתקנים כנודע. ובפרט נגלה 

בביצה, יצ – בה. 

"כולם  כמ"ש  החכמה,  ע"י  בירורם  ושורש 
יצהר,  שמן  בחינת  והוא  אתברירו".  בחכמה 
יצ-יקה,  יציקה,  נעשה  ובשמן  יצ-הר.  יצהר, 
אחר  יעקב  עשה  וזאת  ראשה,  על  שמן  ויצק 
החלקים  בין  החיבור  וכח  יצ-ק.  ויקץ,  שישן 
אחר שעלו ונתברר הפסולת מהם, הוא בחינת 
צמיד, צי-מד, ונקרא מליץ, "המליץ בינותם", 
מל-יצ. ושורש כל החיבורים הוא חיבורים של 
בחינת  וזהו  כנודע.  הוי"ה,  שמות  צרופי  י"ב 

ביצה, בה-יצ, ר"ת של ביצה, י"ב צרופי הוי"ה, 
מ"ב,  בשם  וכן  ממזריטש.  המגיד  בשם  כמ"ש 
צרורה,  תתיר  ימינך  אבגית"ץ,  ראשון  שם 
של  מהפרוד  שנתקן  והמובחר  י-צ.  אותיות 
הניצוצות כנ"ל, ועלה ונתקן, הוא בחינת מיץ, 
מ-יץ, תמצית, ודו"ק. והזוכה לברר זאת הוא 

בחינת צדיק, צי-דק.

מ-ה,  באותיות  צ-י,  מתחלפים  ב"ש  ובא"ת 
שלמות  וזהו  כנודע.  )גימט'(  אדם  בחינת 
וזהו מצד  אדם,  צורת  ונתגלה  שיוצא  דתיקון 
)ובקלקול  הנבראים.  קומת  שלמות  גליוי 
קומת אדם, עמד ומיעטו על ק' אמה, כמ"ש 
בחגיגה, י-צ, גימט' מאה, כנ"ל. ונגלה בעשו 
איש ציד, צי-ד(. אולם מצד המאציל העליון 
יצא, יצ-א, יצא ונתגלה א – אלופו של עולם. 
וזהו הגילוי השלם, והוא הארת משיח כנודע. 
שעל משיח כתיב שיגבה מאד – אדם, כנודע. 
אזי  זכו,  ואם  עולם.  של  אלופו  את  ומגלה 

אחשינה, בחינת האיץ, הא-יץ.

שרשי התיבות המרכיבות מאמר זה: יצר, יצא, 
הפיץ, יצחק, הפציר, האיץ, יקץ, יצק, יצף, הציל, 
קיצון,  יצוע,  יחצאל,  יצהר,  מליץ,  יצב,  יחץ, 
ביצה,  אליצפן,  יהצה,  ציצית,  אליצור,  יתץ,  ציץ, 
יציע,  קיץ,  אחימעץ,  יועץ,  מיץ,  קציץ,  הציק, 
עריץ, פריץ, מרביץ, יחליץ, יהוצדק, צדיק, קציר, 
נציב,  צידון,  הצליח,  צמיד,  צעיר,  ציד,  מצרים, 

עצמי, אציג, צעיף, מצליח, צפחית, אציל.



מה אאלפך           ערך בץ-ביצה           חכמה

י-ה
ומתפשט  וה,   – יה  הוי"ה,  בשם  שורשו  י-ה. 
ה   – י  ונעשה  נעלם,  ושם  אלם-יה.  אלהים,  לשם 
י  את  בלם  והיינו  בלם,   – יה  בלימה,  וזהו  כאלם. 
– ה. ושם השורש לעולמות לשון העלם. וע"י שם 
זה הושרשו העולמות, כמ"ש חז"ל כי בי-ה הוי"ה 
צור עולמים, עוה"ז נברא באות ה', ועוה"ב באות 
י'. וצורת הבריאה, עגולה כצורת ביצה, יה – בץ, 
מבצבץ בה שם י – ה, ותכלית הבריאה, להיות לו 
הי-כל.  היכל,  ה'.  היכל  בחינת  בתחתונים,  דירה 
ועוה"ז נקרא בירה, בר – יה. ודבר זה הושרש ע"י 
בעיקר  ונגלה  תוש-יה.  תושיה,  הנקראת  התורה 

בישראל הנקראים יהודי. יה-ודי.

והנה עולם הוא בחינת גבול, היפך הא"ס שאין 
של  מדידה  יה-מד.  מידה,  הגבול,  וגדר  גבול.  לו 
ע"י עשרה מאמרות שאמר  נבראה  והבריאה  י-ה. 
י-ה-י.  אותיות  יהי,  וכו'.  רקיע  יהי  אור,  יהיה 
יהי,  ע"י  בקרא  במפורש  שנברא  הראשון  והדבר 
את  אלהים  וירא  נאמר  ועליו  אור,  יהי  אור,  הוא 
האור כי טוב. ראיה, רא-יה. ואמרו רבותינו שאינו 
אור חדש, אלא אור שהיה, אור א"ס, נמשך לתוך 
הבריאה. היה, ה-י-ה. ואזי נאמר ויבדל בין האור 
יום ולחשך קרא  ויקרא אלהים לאור  ובין החושך 
לילה. לילה, לל-יה. והיום עיקרו י', והלילה עיקרו 

ה'.

ה',  עיקרה  ואשה  אש-י.  איש,  י',  עיקרו  ואיש 
יתירה  בינה  חז"ל,  ואמרו  חז"ל.  כמ"ש  אש-ה, 
ניתנה לאשה, בן – יה. וחטאו ואכלו מעץ הדעת. 
תחלה  ראשונה  ואשה  כנודע.  אכל-יה,  אכילה, 
נקראת חיה, ח-יה, והיה לה בינה יתירה. בינה, בן-
יה. ואח"כ חוה, כי בחטאה איבדה את שורש אות 
יו"ד שבקרבה, כי קודם החטא היה להם יראה, יה-
רא, והיה להם אימה, אם-יה, וזהו בפרטות לנקבה 
שהיא בחינת אם. ואזי נתקללו אדה"ר, חוה, ונחש. 
איבה,  זרעה.  ובין  בינך  אשית  ואיבה  ביה  וכתיב 
אך- "איכה",  לאדה"ר  הקב"ה  אמר  ואזי  אב-יה. 
הנבראים,   – ולהיפך מצד האדם  לשון הכאה.  יה. 
כבודו  מקום  איה  שאלת  הקב"ה  כלפי  נשאלת 

להעריצו. איה, א-יה.

ושורש תיקון זה של פגם האשה שגרמה מיתה 
לעולם, מיתה, מת-יה. נתקן כידוע במלך השמיני 
שלך מלך אדום הדר, שלא כתוב בו מיתה, וכתוב 
ועיקר  מטבאל-יה.  מהיטבאל,  אשתו,  שם  את 
התיקון בשרה, הנקראת יסכה, סך-יה. שהכל שחין 

ביופיה, שיחה, שח-יה. 

הנקרא  משה  אצל  ונגלה  זה  תיקון  ונמשך 
וכל הצלתו ע"י בתיה בת פרעה.  טוביה, טוב-יה. 
היאר.  מימי  המים,  מן  שהצילתו  בת-יה,  בתיה, 
בקריאת  שירה  ישראל  וכל  משה  אמר  כך  וכנגד 
ים סוף, נס הצלתו במים. שירה, שר-יה. ומה ראה 
נקרא  שפעמים  יוסף.  של  ארונו  ראה  וינס,  הים 
יהוסף, "עדות ביהוסף". יה-סוף. וכן יתוקן לעת"ל 

ע"י מבשר הגאולה, אליהו, אלו-יה.

אלהים,  זה:  מאמר  המרכיבות  התיבות  שרשי 
שניהם,  והיה,  יבשה,  לילה,  היתה,  היה,  יהי, 
אהליאב,  אדניהו,  אביהוא,  איבה,  הגיד, 
איכה,  איה,  אחיה,  אזניה,  אוריה,  אהליבמה, 
אליהוא,  אליהו,  אליה,  אישה,  אימה,  איפה, 
אמציה, אניה, אריה, בינה, דינה, היכל, בהיר, 
הרים, יהודי, יהודה, יהונתן, יהוסף, יראה, נהי, 
חידה,  הוי,  בתיה,  בריה,  קריה,  ציה,  צהרים, 
הנני,  הכי,  הילל,  הין,  יונה,  הידד,  היא,  חיה, 
חלילה,  חזקיה,  חוילה,  זבדיה,  זרחיה,  בניהו, 
טוביה,  חסידה,  חנניה,  חנינה,  חמיה,  חירה, 
יסכה, לישה, מהיטבאל, מידה, מיכה, מתתיהו, 
צידה,  פלילה,  עוזיהו,  עדיה,  נריה,  מתניה, 
יה- תושיה,  ראיה, שירה, שיחה,  קינה, שירה, 

וה, מיתה, בירה, בינה, בלימה, ביצה.



אאלפך           מדור רל"א שערים           חכמהמו

צ-ה
יצא,  מלשון  מציאות,  סוד  הבריאה,  מהות  כל 
נתגלה, כמ"ש הלשם ועוד. ולכך שורש כל השמות 
שאזי  כנודע.  צ"א,  גימט'  אדנ"י,  ושם  הוי"ה  שם 
יצא ונתגלה א – אלופו של עולם. וזהו שורש הכל. 
ושורשו  יצא-ה.  צ-ה,  הוא  לגילוי  נוספת  ובחינת 
נגלה  ועיקרו  אותיות.  ה'  בו  שיש  אלקים  בשם 
בפועל באצבעות, שיש ה' אצבעות, בחינת אצבע 
ליציאה,  עביות  שנעשה  צא-עב.  אצבע,  אלהים. 

ולא רק בבחינת צ-א, אלא נעשה צ-ה.

ושלמות הארה זו נגלה בחמה בתוקף יציאתה, 
הרצון,  גילוי  שלמות  והוא  צה-ר.  צהר,  צהרים, 
אצל  זו  הארה  עיקר  נגלה  ובנפשות  רצה.   – צהר 
יצהר, י-צהר. וכן אצל גמליאל בן פדהצור, צהר-
נסתרה  וכאשר  פני-הצ.  צפניה,  אצל  וכן  פדו. 
החמה נעשה לה צל, צלה, צה-ל. ותוקף הארה זו 
ללשון  מצרים  שנתהפך  מצרים,  ביציאת  נתגלתה 
צהר, בליל יציאת מצרים בבחינת לילה כיום יאיר. 
ולכך אחד מלשונות הגאולה, והצלתי, הציל, הצ-
לי. ולכך אכלו בליל זה מצה, מ-צה. ובשעת יציאה 
זו עדיין לא זכו בנ"י לגדלות, בחינת גדלות מוחין, 
מתן תורה. אלא היו בבחינת קטנות, אפרוחים או 

ביצים. ביצה, בי-צה.

תגשו  אל  החומר,  מן  לצאת  זכו  תורה  ובמתן 
ישראל  היו  ושם  צה-רו.  בצורה,  ודבקו  אל אשה, 
חתנים.  מצהלות  קול  וכלה.  חתן  בבחינת  וקב"ה 
ה'  דיבר  בפנים  פנים  בחינת  ונגלה  צה-ל.  צהל, 
חז"ל  בלשון  שנקרא  פנים,  הארת  בחינת  עמכם. 
הדברות  עשרת  כי  צה-ב.  צהב,  פניו".  "צהבו 

נחלקים לה-ה, כנודע.

נפלו בחטא העגל, בחינת עלובה כלה  וכאשר 
שמזנה תוך חופתה, בחינת סוטה, שמשקים אותה 
מי המרים )מעין כך השקו את בנ"י(, ואזי בטנה צבה, 
וצוקה.  צרה  ונעשה  לצרה,  צהר,  ונתהפך  צה-ב. 
צוקה, צה-קו. ובמקום לדבוק בקו, באורח מישר, 
עליהם  נקנסה  ואזי  ק-צה.  בקצה,  בקצות,  דבקו 
מיתה, וזהו ע"י שטן, מלאך המות, שצפה, צה-פ. 
וצדה, צה-ד, עליהם מן הצד להורגם ולהשמידם. 
בגימט'  שעולה  הרשע  המן  יניקת  שורש  ומשם 
ואמרו  העגל  בחטא  חטאו  לא  הנשים  אולם  צ"ה. 

חז"ל שהייתה בהם עצלה, עץ-לה.

פת-צה, האדמה  בקרח שפצתה,  הדבר  ונמשך 
בצינה,  בחורף,  במדבר,  והלכו  ובלעתם.  פיה  את 
ע"י  זאת  וכל  צה-י.  ציה,  ביובש,  וחמה,  צה-ין. 
ינק  זה  פגם  וכח  צה-פור.  צפורה,  שאשתו  משה, 
רצועה  והוא  בר-צה.  בצרה,  ומקומו  ושרו,  עשו 

להלקאה לישראל, רצועה, רוע-צה.

ובפרט  כנ"ל,  בכלל  במצוה,  התיקון  ושלמות 
במצות הצדקה, צה-דק. וחטאיך בצדקה פרוק.

שרשי התיבות המרכיבות מאמר זה: צלה, צוה, 
ביצה,  מצבה,  בצרה,  רצה,  צפה,  אמציה,  פצה, 
הצלה,  צוקה,  ציה,  צורה,  צהרים,  צדה,  בצה, 
הוציא, הציג, הציב, הציף, צפורה, הקיץ, התייצב, 
קצה, מצוה, מצה, הפיץ, יצהר, חוצה, חצה, יצאה, 
צינה, צרה, מצבה, צהוב, צהל, נוצה, קצה, עצה, 
צעה,  צהר,  צביה,  צבה,  פדהצור,  עצלה,  עצמה, 

צפניה, יצועה, צרעה.



מדור

קבלה
 בלבביפדיה קבלה

 בץ
 מילון ערכים בקבלה 

 בץ





מט אאלפך           ערך בץ-ביצה           חכמה

 בלבביפדיה קבלה 
בץ

אור א"ס
ים סוף, נקרא כן מלשון שיש לו סוף. וכתב 
וז"ל, טבעו בים סוף  )בשלח, טו ד(  בהעמק דבר 
וכל  א"ס.  והיפוכו  עכ"ל.  ובצה,  קנה  מקום   –
רפש  ביצה,  היא  לא"ס  ביחס  כולה  הבריאה 
וטיט שיש ע"ג מים, וכדלהלן. וביצה מים שיש 
להם סוף. עיין יבמות )קכא, ע"א( באגמי דסמקי. 

צמצום
בטיט  בפרך,  עבדו  ושם  מיצר-ים.  מצרים, 
שהוא ביצה כלשון רש"י )ירמיה, לח, כב(. ובדרך 
רמז, בצץ ר"ת ביום צרה צר )משלי, כד, י(. ושורש 
היציאה ממצרים ע"י שה. אותיות ב-צ, בא"ת 
ב"ש הם ש-ה. וביציאה כתיב )ואתחנן, ה, טו( משם 

ביד חזקה, גימט' בי"ת צד"י. 

קו
קטן  ערך  )עיין  הטיט  מן  שלמעלה  מים  ביצה, 
חסד(. וזהו מימי הקו שמעל הצמצום. הצמצום 

בחינת עפר – טיט, והביצה בחינת הקו.
בוץ. וכתב האבן עזרא )אסתר, ח, טו( וז"ל, בוץ 
– הוא הבד, והוא מין ממיני פשתים במצרים, 

והוא "דק" ויקר, עכ"ל. קו אחד "דק". 

עיגולים
 – בץ  וז"ל,  ב-ץ(  )ערך  שלמה  בחשק  כתב 
הנחתו על דבר שיש בו ליחה חלקה כמין ריר. 
והשרצים  שהעופות  השליה  תקרא  כך  לשם 
שבו,  חלק  ריר  ע"ש  ביצה,  מטילין  והדגים 
וז"ל,  ע"ב(  מד,  )ברכות,  יהוידע  בבן  וכתב  עכ"ל. 
נקרא  וע"ש  אפרוח,  ממנה  מבצבץ  זו  ביצה 
זהו חומר  והביצה של תרנגולת  ביצה, עכ"ל. 

שיש ע"ג מעין ביצה, ודו"ק.
ובצה  וביצה  ע"ב(.  טז,  ב"ב,  )כמ"ש  עגולה  ביצה 
ע"ב(  כט,  )שבת,  יוסף  ראש  עיין  ההדדי.  קרובים 

של  שפופרת  אדם  יקוב  לא  במשנה  וז"ל, 
וכו', ביצה, כפי שמפרש הר"מ והרע"ב  ביצה 
בשם  א(  )רסה,  הא"ר  מ"ש  ולפי  בצירה,  הבית 
גומא  היגאה  בפלס  בחירק,  הבית  המהרי"ל 
בלא בצה )איוב, ל, יא(, מ"ם כ"א, ובצה היא טיט 
ל,  )איוב,  רש"י  ועיין  עכ"ל.  לח, מרישק בלע"ז, 
יא( וז"ל, היגאה גומא – ביצה מריש"ק בלע"ז, 

ביצה  שנחלף  ע"ב(  )ה,  סנהדרין  ועיין  עכ"ל. 
בביצה, גבי מי בצים. 

אותיות אחרי ב-צ, ג-ק, גימט' עגל, מתעגל. 
ואמרו )ע"ז, עה, ע"א( העקלין של בצבוץ. ופרש"י 
ולכן  עכ"ל.  טפי,  בלע  קנבוס,   – בצבוץ  וז"ל, 
מבצבץ, כי אינו בולע כראוי, ודו"ק. ועיין נדה 
עיין  "בוץ".  בגד פשתן, הנקרא  וזהו  ע"ב(.  )סה, 

)ערך בץ( כתב  ערוך ערך בץ. וביריעות שלמה 
בביצה,  שגדל  מפני  כן  נקרא  פשתן,  שבוץ, 

עיי"ש.

יושר
ז"ל רש"י )שופטים, ד, יא( אילון בצעננים – מישר 

אגניא, מקום מישר של בצעים, עכ"ל. 

שערות
שמבצבצים  המים  הוא  מבצבץ,  ביצה,  בצ, 
נעשה  ואזי  באדמה.  נקלטים  ואינם  ועולים, 
בצרות, בצ-ר. ואזי נעשה יוקר ה"שער", לשון 

מפקיעי שערים, ודו"ק. 

אזן
קטן  ערך  עיין  קול.  משמיע  המבצבץ  דבר 

חכמה. לכן שמעו, עולה בגימט' בי"ת צד"י. 

חוטם
המבצבץ  דבר  כי  א-ף.  ב-צ,  לפני  אותיות 
יותר נפוח, "ויפח באפיו", עיין ערך קטן דעת. 
ומלשון זה נקרא מפעפע, כמ"ש רש"י )חולין, צז, 



אאלפך           מדור קבלה           חכמהנ

ע"א( מפעפע – מבצבץ. ומאותו לשון מבעבע, 

שיוצר בועות. ונתבאר בערך ב-ע. וזה כאשר 
)יא, ע"ב(  האף מבצבץ ומבעבע דם. עיין חולין 
מבצבץ קועיה. ועיין יו"ד )סימן, לט(, ובאר היטב 
ובמפרשים  ע"ב(,  )מח  בחולין  ובסוגיא  ט(,  )ס"ק 

שם. 

פה
ופעמים  ביצה.  מעין  הוא  שבפה  הרוק 
מבצבץ דם, עיין רמב"ם )חולין, פ"ג, מ"ג(. וכאשר 
זהו בקלקול, נעשה ע"י הדיבור צרעת. ובדרך 
רמז, כתיב )תזריע, יג, מז( צרעת בבגד צמר, ר"ת 
היא  צרעת  וכן  בשחין,  היא  צרעת  וכן  בצץ. 
במכוה, ר"ת בצה. ובתיקון ב-צ, במילוי בי"ת 
צד"י עולה תפלה עם הכולל. וכתיב )עקב, ח, ג( 
כי על כל פי ה' יחיה האדם, גימט' כנ"ל. וכן 
לשון  עולה  וכן  כנ"ל.  גימט'  עולה  לו,  לנשק 

לימודים )ישעיה, נ, ד(.

עינים - שבירה
רפ"ח ניצוצין מבצבצים ויוצאין מבין שברי 

הכלים. ונקרא ניצוץ, נ-ץ, קרוב לב-ץ. 
וכתיב )יחזקאל, כז, לה( שממו עליך, גימט' בי"ת 

צד"י. 

עתיק
דבר המבצבץ לבסוף "נעתק" ממקומו. 

אריך
ביריעות  וכתב  רכות.  א-רך,  ארך,  אורך, 
לח  דבר  כל  על  ונאמר  וז"ל,  ב-ץ(  )ערך  שלמה 
ודוחק  קשה  בדבר  הכנוס  קשה(  והיבש  רך,  )הלח 

המעורב  בצה  של  לחות  כענין  שהוא  לצאת 
בטיט ורפש והוא דוחק ומבצבץ למעלה, כעין 
שנראה באגמי מים שהמים מבצבצין בו תמיד 

למעלה, עכ"ל. 

אבא
שורש כח האב המוליד ע"י טפה שמבצבצת 
ויוצאת. וטפה ראשונה שורש לבכור במצרים. 
וכתיב  הרחם.  את  בפוטר  תלוי  הבן  ובפדיון 

בי"ת  גימט'  חדש,  מבן  ופדויו  טז(  יח,  )במדבר, 

צד"י. 

אמא
הולד היוצא מאמא מבצבץ ויוצא. ועיין ערך 
בעל  של  ביצה  נקרא  כן  שע"ש  עיגולים  קטן 
חי, כי מבצבץ ויוצא. ובדרך רמז, אשה הרה, 
עולה  רחמה,  סגר  ולהיפך  צד"י.  בי"ת  גימט' 

גימט' כנ"ל. 

ז"א
הרשב"ם  וז"ל  לא"א.  לגדול,  מביא  זעיר 
)ב"ב, עג, ע"א( ביצית ודוגית, היינו ספינה קטנה 

לעלות  וכשרוצין  גדולה,  לספינה  שקושרין 
וכו',  מהגדולה  קטנה  באותה  נכנסין  ליבשה 

עכ"ל. וכן להיפך, ודו"ק.
ועיין  ו"ק.  אחד,  בכרס  ששה  ילדו  במצרים 
סוטה )יא, ע"ב( שנעשה להם נס שתחלה נבלעין 

בקרקע ואח"כ היו מבצבצים ויוצאין, עיי"ש. 

נוק'
כתיב )משלי, לא, כז( צופיה הליכות ביתה, ר"צ 

בצה. וכן )שה"ש, א, ח( היפה בנשים צאי.
ארץ. וז"ל תוספות ר"י הזקן )קידושין, סב, ע"ב( 
מן  ועולה  מבצבץ  )בצ-ל(  בצל  מין   – בביצלא 
הארץ, עכ"ל. וע"ש כן נקרא בצל, כי מבצבץ 

ועולה.
ביצה  השפע,  מקור  שם  ביהמ"ק,  בית, 
תהומא  קפא  בבנייתו  כך  ומכח  דקדושה, 
נוה  אל  יג(  טו,  )שמות,  וכתיב  עלמא.  למשטף 
בית  מקום  ועל  צד"י.  בי"ת  גימט'  קדשך, 
שכן,  "כתפיו"  בין  יב(  לג,  )דברים,  כתיב  המקדש 
)תצוה,  כתפיו גימט' כנ"ל. ועל מקום זה נאמר 
כט, מב( אועד לכם שמה, גימט' כנ"ל. וכן כתיב 

)ויקרא, מ, לה( כי שכן עליו, גימט' כנ"ל. וכן לשכן 

עליו )במדבר, ט, כב(. 

כתר
יומא(  מגמ'  ב,  ב,  ויקרא,  )רש"י,  ואמרו  קמץ.  סוד 
מלא קומצו – יכול מבורץ מבצבץ ויוצא לכל 

צד ת"ל וכו'. 



נא אאלפך           ערך בץ-ביצה           חכמה

חכמה
ולוי  נו, ע"א( אתמר, רב ושמואל  )חולין,  אמרו 
אי  ובודק,  "מוחו"  לתוך  ידו  מכניס  דאמרי, 
מבצבץ ועולה טריפה, ואם לאו כשרה. וכתיב 

)ישעיה, מ, ב( חכם יבקש לו, בגימט' בי"ת צד"י.

וז"ל,  מב(  ג,  א,  )שה"ש,  תמימה  בתורה  כתב 
שהשמן אינו מבצבץ ומנתז למעלה כששופכן 
הרבה בפעם אחת כשאר משקין שעולין בקול, 

עכ"ל. 

בינה
לב. וכתב בערוך )ערך ב-ץ( וז"ל, תרגום וחופש 
דכרסיא,  גויא  כלהון  ובציא  בטן,  חדרי  כל 

עכ"ל. והיינו גילוי מחשבת הלב. 

דעת
המן, עמלק, דעת דקלקול. בן המדתא צרר, 

ר"ת בצה.
 – נשך  וז"ל,  כד(  כב,  )שמות,  רש"י  וכתב  נחש. 
רבית שהוא כנשיכת נחש שנושך חבורה קטנה 
מבצבץ  הוא  ופתאום  מרגיש,  ואינו  ברגלו 

ונופח עד קדקדו, עכ"ל.
ג(  יב,  )במדבר,  וכתיב  משה.  בתיקון,  ולהיפך, 

משה ענו מאד, גימט' בי"ת צד"י. 

חסד
מים. וכתיב )איוב, ח, יא( היגאה גמא בלא בצה 
ב,  שמות,  טוב,  )שכל  ואמרו  מים.  בלא  אחו  ישגא 
מיא  ושותה  גומא  שהוא  גומא,  נקרא  למה  ג( 
אפשר  וכי  רסא(  בשלח,  )ילק"ש,  ואמרו  תדיר. 
כך  מים,  ובלא  בצה  בלא  להתגדל  זה  לגומא 
א"א לישראל להיות אלא א"כ עוסקים בתורה.

וז"ל,  יא(  מז,  )יחזקאל,  דוד  במצודות  וכתב 
בצאתיו וגבאיו – אסיפת המים שממעל הטיט 
המתכנסין  המים  וכן  הים,  אל  הסמיך  הלח 
)פרה, פ"ח,  וכן אמרו  לים, עכ"ל.  בבורות סמוך 
מים  וז"ל,  )שם(  הרמב"ם  ופירש  בצים.  מי  מ"י( 

המתמצין, עכ"ל.

גבורה
דם  והיה  ע"ב(  נו,  )גיטין,  כמ"ש  מבצבץ,  דם 
אמרו  וכן  )שם(.  מהר"ל  ועיין  ויוצא.  מבצבץ 
מבצבץ  דהוי  רבא,  דבי  באווזא  ע"ב(  יא,  )חולין, 

קועיה דמא.
דרך האש לבצבץ בין החרכים. 

תפארת
ביצה  בחינת  והלבנה  ההארה,  עיקר  חמה 
ביחס לחמה, סוד ניצוצין )עין ערך קטן עינים(. וזהו 
מדרגת יהושע, כפני לבנה. וכתיב )דברים, לד, ט( 

בן נון מלא רוח חכמה, גימט' בי"ת צד"י. 
בצץ, גימט' יעקב. 

נצח
נו"ה, רגלים. וכתיב )ירמיה, לח, כב( הטבעו בבץ 
ההלך  לג(  ח,  )דברים,  כתיב  רמז,  ובדרך  רגליך. 

לפניכם בדרך, גימט' בי"ת צד"י. 
נצח, מעלה. בצה, ר"ת צבא המרום במרום 

)ישעיה, כד, כא(. 

הוד
יא(  מז,  )יחזקאל,  וכתיב  עומק.  מטה,  הוד 
בצאתיו וגבאיו. ופירש הרד"ק )ספר השורשים, ערך 

בצץ( וז"ל, העמקים שהם מלאים טיט, עכ"ל. 

יסוד
צדיק. בצה ר"ת צדיק הראשון בריבו )משלי, 
יח, יז(. וכן ביצה ר"ת ברבות צדיקים ישמח העם 

ואמרו  בארץ.  צדיק  הן  ר"ת  ובצה  ב(.  כט,  )שם, 

עתידין  יוסף,  בר  חייא  א"ר  ע"ב(  קיא,  )כתובות, 

צדיקים שמבצבצין ועולין בירושלים וכו'.
וז"ל, בצית  )ב"ב, עג, ע"א(  וכתב ביד רמה  דג. 
קטנה  ספינה  והיא  היא,  מילתא  חדא  ודוגית 
שיכולה להלך אפילו בביצות מקום שאין שם 
אלא מים מועטין, ולפיכך נקראת ביצית. ודרך 
הימים  מן  דגים  לצוד  בתוכה  להלך  הדייגים 

ומן הנהרות, ולפיכך נקראת דוגית, עכ"ל. 
שהיא  מלכות  והוא  ציון,  בת  ר"ת  בץ  ציון. 
בת היסוד. ובצה ר"ת הר בית ציון. וכן בת ציון 

הריעי.



אאלפך           מדור קבלה           חכמהנב

מלכות
בצאתיו  וז"ל,  יא(  מז,  )יחזקאל,  רש"י  וכתב  ים. 
– של יום, עכ"ל. וכן במצודות דוד )שם( וז"ל, 
אל  לטיט הלח הסמוך  אסיפת המים שממעל 
הים, עכ"ל. וכתב ביד רמ"ה )ב"ב, עג, ע"א( וז"ל, 
ספינה  והיא  היא.  מלתא  חדא  ודוגית  ביצית 
קטנה שיכולה להלך אפילו בביצות שאין שם 
אלא מים מועטין, ולפיכך נקראת ביצית, עכ"ל. 
וכתיב )ישעיה, יח, ב( השלח בים צירים, ר"ת בצה.
עטרת היסוד. וכתב ביש"ש )יבמות, פ"ח, אות יד( 
וז"ל, בתוך העטרה, אינו פוסל בנקב כל שהוא, 
אם לא שהנקב כ"כ שהזרע גופא מבצבץ ממנו, 

עכ"ל.

נפש
מת בקברו לא נשאר אלא נפש, ולכך נקרא 
"נפש" מקום קבורתו. ואמרו בירושלמי )זרעים( 
על בן זכאי "תורמוסי", שהיה מקצץ תרמוסין 
מבצבץ.  המת  והיה  נס  לו  ונעשה  ומשליך, 
עיין רש"י )שבת, לד, ע"א(. ונסתלק מן המת גילוי 
שם הוי"ה ונשאר מדרגת אלקים, נפש אלקים 

גימט' בי"ת צד"י. 
בוץ, פשתן, נפש-ת. 

רוח
ערך  )עיין  בתוכו  רוח  בו  יש  שמבצבץ  דבר 
קטן חוטם(. וע"ש כן נקרא בצק, בצ-ק, כי דרכו 

לטפוח ולבצבץ. עיין ר"ש משאנץ )טהרות, פ"ה, 
מ"ח, ד"ה בצבוץ(. ועיין ב"י )או"ח, תמ"ב, אות ו(. וז"ל 

)חולין, מו, ע"ב( אי מבצבצא – ההיא רוקא  רש"י 
שהרוח  נקב  שם  שיש  בידוע  הנפיחה,  מחמת 

יוצא משם, עכ"ל.

נשמה
אף שהנשמה מולבשת ומוסתרת תוך הגוף, 
מ"מ היא מבצבצת ויוצאת, ונגלה בעיקר בכח 

הדיבור. 

חיה
היפך מים חיים זהו ביצה. עיין יבמות )קכא, 
ע"א( באגמא דסמקי, וברש"י שם, ובשו"ת הב"ח 

הישנות )סימן עט(. ובסוד כללות ההפכים, בצה 
ר"ת צרורה בצרור החיים )שמואל, א, כה, כט(.

לשון   – בצים  מי  מ"י(  פ"ח,  )פרה,  הרע"ב  וז"ל 
מים  כלומר,  ח(,  )איוב,  בצה  בלא  גומא  היגאה 
אמר  ורחמנא  בהן,  "מוערב"  וטיט  שהחומר 
בין  חציצה  איכא  והכא  כלי,  אל  "חיים"  מים 
עד,  )ב"ב,  תוספות  עיין  אולם  עכ"ל.  לכלי,  מים 
ע"ב( שכתבו את דברי הרע"ב הנ"ל משם ר"ת, 

ולפי שמי  הן,  נובעין  נהרות  וז"ל,  ועוד כתבו 
לפי  למי חטאת,  פסולים  בהן  בצים מתערבין 
באגמים,  שמתערבין  מחמת  רדופים  שאינם 

"ואין חיותן חיות גמור", עכ"ל. 

יחידה
בן  משיח  צדיקים,  ב'  אחדות  יחידה,  סוד 
יוסף עם משיח בן דוד. ב"צ, ר"ת ב' צדיקים. 
ועל משיח נאמר )ישעיה, נב, יג( הנה ישכיל עבדי. 



נג אאלפך           ערך בץ-ביצה           חכמה

 מילון ערכים בקבלה 
בץ

כאשר מצמצמים דבר, טבעו לבצבץ, כמ"ש 
מלא קומץ )עיין רש"י, ויקרא, ב, ב(. והבן, שהרשימו 
שנאמר בצמצום, הוא מבצבץ, ודו"ק. וכן אור 
אור  בצבוץ  בחינת  בו  יש  בקו  הנמשך  הא"ס 

א"ס לחוץ.

רפ"ח  ניצוצין,  נעשה  בשבירה,  ולתתא 
כלים  להם  שאין  ניצוצין  אולם  ניצוצות, 
לתוך  שנכנסו  ניצוצין  הרפ"ח  אולם  בטלים, 
הכלים לקיים את הכלים, בעומק אף הניצוצין 

מחמת שיש להם כלים הם מתקיימין. 

הניצוצין.  לקיים  אופנים  ב'  שיש  ודו"ק 
לתוך  כניסתם  ב.  לשורשם.  לאור  חזרתם  א. 
ע"י  הניצוצין  קיבוץ  ק-בץ,  קבץ,  וזהו  כלים. 
בחינת  הם  וכאשר  קיום.  להם  יש  ועי"ז  כלים 
זהו קיבוץ, וכאשר הם אור מקיף,  אור פנימי 
שרובץ  מקיף  כאור  ר-בץ,  רבץ,  בחינת,  זהו 
סביבות הדבר. ואזי נעשה לו קיום, בחינת נצב 

– יצב, היפך דבר שאינו יציב, שאין לו קיום.

הכלי לניצוצות, הוא ציץ, וכן מצות  ועיקר 
כי  בפרט,  שבציצית  ותכלת  בכלל,  ציצית 

מתנוצצת בצבעה ביחס ללבן.

ואמרו )זוה"ק, זהר חדש, סז, ע"ב( כל אינון תקיפי 
מצחא )היפך אור שם מ"ה שמקומו במצח, ודו"ק(, דהוו 
בהו בישראל, כד הוו מסתכלין באתוון דשמא 
קדישא, בציצא נזרא דקודשא דכהן גדול, הוו 
עיי"ש.  בעובדיהון,  ומסתכלי  לבייהו  מתברי 

בציץ,  מסתכלין  כאשר  מצחא  שתקיפי  והבן 
מזלייהו חזי הניצוצות שנפלו ע"י חטאם והיה 
והבן שהמסתכל בציץ, רואה את  נשבר לבם. 
והחטא.  השבירה  מחמת  שנפלו  הניצוצות 
ושורש התשובה, לחזור לבצבוץ הנגלה באור 
הרשימו, ששם נגלה אור התשובה, כי אור א"ס 
נסתלק ע"י הצמצום הוא הוא שורש תשובה, 
נשאר  ובתולדתו  לשורשו  א"ס  אור  שיבת 
מכך  וכתולדה  היטב.  היטב  ודו"ק  רשימו, 
אור  ולהמשיך  לחזור  א"ס  האור  את  מעורר 
נוסף,  בצבוץ  וזהו  הרשימו,  למקום  הקו  תוך 
תשובה נוספת, שיבת אור א"ס למקומו בתוך 

החלל, ודו"ק. 

קווים,  צורת  חוטין,  הציצית,  אור  וזהו 
ולתתא  א"ס,  מאור  הנמשך  אחד  קו  ושורשו 
נעשה קווים רבים, ג' קווים, ולתתא ל"ב חוטין, 
ל"ב נתיבות חכמה, כנודע. והתחככות הקווים 
זה בזה, מגלים התנוצצות נוספת, בחינת ת"ח 
שמחדדין זה את זה בהלכה, וכל שביל לעצמו, 

בחינת נר - בוצינא, והבן.

שורש  ששם  צחצחות,  בחינת  נגלה  ואז 
החכמה, נה"י של עולם עליון כנודע )עיין פרדס 
יא(  נח,  )ישעיה,  מש"כ  סוד  הצחצחות(,  שער  רימונים, 

והשביע בצחצחות נפשך, ודו"ק. 





מדור

ארמית
 מילון ערכים בארמית

בץ – בצבץ – מבורץ – בוצין



אאלפך           מילון ערכים ארמית           חכמהנו

 מילון ערכים ארמית 
בץ – בצבץ – מבורץ – בוצין

ובלשון  וז"ל,  בץ(  )שורש  שלמה  בחשק  כתב 
התלמוד עשו מן בץ פעל מבצבץ לחוץ )גיטין, 
לח  דבר  כל  על  ונאמר  ע"א(,  נו,  חולין,  ע"ב;  נו, 

כענין  ודוחק לצאת שהוא  בדבר קשה  הכנוס 
לחוץ של ביצה המעורב טיט ורפש והוא דוחק 
מים  באגמי  שנראה  כעין  למעלה  ומבצבץ 

שהמים מבצבצים בו תמיד למעלה, עכ"ל.

 – קמצו  מלא  וז"ל,  ב(  ב,  )ויקרא,  רש"י  וכתב 
עכ"ל.  צד,  לכל  ויוצא  מבצבץ  מבורץ,  יכול 
המבצבץ  דבר  כי  רץ,  מלשון  מבורץ,  ונראה 
קרוב  בץ,  ושורש  לחוץ.  לצאת  כרץ  נראה 
לשורש בע, לשון בע, בעבוע, והבן. ומתנוצץ 
)בראשית,  יונתן  בתרגום  וכתב  לחוץ.  ומתראה 
לט, יט( בציצא דדהבא. והבן שזהב נוצץ ונראה 

כמבצבץ.

כגון  התראות,  מחמת  רק  בצבוץ  יש  אולם 
מש"כ בערוך )ערך אוטם( וז"ל, בריאה )חולין, מז(, 
מהלכת  הרוח  שאין  יבש  עמוק  מקום  פירוש, 
מחמת  שחין  יש  אם  מקום,  אותו  קורעין  בו, 
נותנין עליו רוק או דבר  ואם לאו  שחין הוא, 
קל, כגון קש וכדומה לו, ונופחין, אם מבצבצת 
בצבוץ  וזהו  עכ"ל.  טריפה,  לאו  ואם  כשרה 
בפועל,  בצבוץ  גוף  אולם  התראות,  בו  שיש 

התפשטות ע"י רוח, והבן.

וכמ"ש  דומם.   – בעפר  בצבוץ  אף  ויש 
וז"ל, הגיא הוא קרוי בין  יד, ד(  )שמואל, א,  רש"י 
מכאן,  וסלע  מכאן  סלע  לו  והיה  המעברות, 
זה בעברו מזה וזה בעברו מזה, והגיא בין שני 
העברים וכו', שן הסלע - שם שן האחד בוצץ, 
ושם השני סנה, עכ"ל. והבן שנקרא "בוצץ" כי 

היה שן בולט ונראה כמבצבץ, והבן.

אולם עיקר הבצבוץ הוא בצומח, שבתחילת 
גידולו מבצבץ ועולה מן הקרקע. ועיקר דבר 
זה נגלה בצמח הנקרא "בצל", וכלשון ר"י הזקן 
)קידושין, סג, ע"א( בצל – מבצבץ ועולה מן הארץ, 

עכ"ל.

הנקרא  נר,  הוא  שמבצבץ  הדבר  ועיקר 
בצורה  דולק  אינו  הנר  כי  בוצינא,  בארמית 
פעמים  השלהבת  וכן  מתנועע,  אלא  קבועה, 
וכן  כמבצבץ.  ונראית  ויורדת  עולה  רבות 
הם  כן  וע"ש  הנר,  מן  ניצוצות  יוצאין  פעמים 

נקראים ניצוצות, והבן. 

וכן תרגום הכתוב קשאים )במדבר, יא, ה( בוצינא 
)עיין נדרים, סו(. ונראה שצורת גידול הקישואים 

בו  שיש  שם(  בפסוק  )שהוזכר  בצל  כמין  הוא  אף 
קושי,  מלשון  קשאים  שנקרא  ונראה  בצבוץ. 
ובצבוצו קשה, כי הוא מבצבץ בחוזק, ודו"ק. 


