
קונטרס

בלבבי משכן אבנה

אוצר האותיות

תורה לשמה

לא מוגה כלל

ערך אהרןערך אהרן

יוצא לאור לכבוד חנוכה תשפ”ו



© כל הזכויות שמורות

מידי שבוע יוצא לאור קונטרס 
'אאלפך חכמה',

 שכל שבוע עוסק בתיבה אחרת.
 המעוניין להצטרף לרשימת התפוצה 

ישלח בקשה במייל:
bilvavi231@gmail.com

נשמח לקבל הערות והארות, 
וכן תוספות קצרות על 

הקונטרס, על מנת לתקן 
ולהוסיף במהדורה הבאה 

בע"ה.
כמו כן, המעוניין לסייע להגיה 
את הקונטרס כל שבוע לפני 

צאתו, יפנה למערכת.

 להאזנה לשיעור 
 בקול הלשון

073-295-1245 ישראל
USA 605-313-6660

  ומקישים: כוכביןת ]*[
  סולמית ]#[ -<

   ]מספר שיעור[ -<
סולמית ]#[

ללקיחת חלק בהוצאות 
הגדולות של הדפסת הספרים 
לזיכוי הרבים, ניתן ליצור קשר 

 עם מערכת 
 'בלבבי משכן אבנה'

 טלפון: 052.763.8588
 ת.ד. 34192 ירושלים 9134100
bilvavi231@gmail.com



עבודה                               
בלבביפדיה עבודת ה' אהרן���������������������������������������������������������������������������� ז
אוצר האותיות מיתת אהרן הכהן���������������������������������������������������������������������� יד

מחשבה
יט בלבביפדיה מחשבה אהרן���������������������������������������������������������������������������������
אוצר האותיות אהרן הכהן - תורת שלום��������������������������������������������������� לא
���������������������������� מה אוצר האותיות מסירת התורה במדריגת אהרן הכהן
אוצר האותיות אוהב את הבריות���������������������������������������������������������������������� נז
������������������������������������������������������������������������������������סו-פז סוגיות במחשבה אהרן

רל”א שערים
��������������������������������������������������������צא צירוף  א-ה / א-ר / א-ן / ה-ר / ה-ן / ר-ן

קבלה
��������������������������������������������������������������������������������������� צט בלבביפדיה קבלה אהרן
�������������������������������������������������������������������������������������קו מילון ערכים בקבלה אהרן

ארמית
���������������������������������������������������������������������������������קח מילון ערכים בארמית אהרן

ערך אהרן

 תוכן העניינים
“בא אל התיבה” 





מדור

עבודה
 בלבביפדיה עבודת ה'

אהרן

אוצר האותיות
אמיתת אהרן הכהן





ז אאלפך           ערך אהרן           חכמה

 בלבביפדיה עבודת ה'
אהרן

מידת משה- שלימות של אמת ומידתו 
של אהרן- שלימות של שלום

שלום  היא  אהרן  של  מידתו  הכהן,  אהרן 
של  מתלמידיו  "הוי  הידועים  המשנה  כדברי 
את  אוהב  שלום  ורודף  שלום  אוהב  אהרן 
המידה  כלומר  לתורה",  ומקרבן  הבריות 
ומתוך  שלום,  של  מידה  היא  שלו  העצמית 
הוא  שלו  השלימות  תפיסת  שהיא  השלום 
לעומת  לתורה",  ומקרבן  הבריות  את  "אוהב 
כך משה, כמו שאומרת הגמ' בפ"ק דסנהדרין 
המידה שלו היא "יקוב הדין את ההר" – מידת 

האמת.

ובלשון קצרה וברורה, יש שתי תפיסות של 
 – תפיסה של שלימות של משה  יש  שלימות, 
א'  האותיות  כידוע  וסוף,  תוך  ראש,   – אמת 
היא  ובזה  ואחרונה,  אמצעית  ראשונה,  ת',  מ' 
כוללת את הכל, זה תפיסת השלימות של משה 
משה  של  החיבור  מתגלה  הזה  מהכח  רבינו, 
שבאמת,  התם   – תמימה"  ה'  ל"תורת  רבינו 
שלם, תפיסת השלימות, מידת  תם מלשון  זה 

האמת.

שלום,   – כך מידתו של אהרן הכהן  לעומת 
תפיסת השלימות שלו היא תפיסה של שלום, 
היא  שתפיסתו  רבינו  משה  הדברים,  ותולדת 
אמת, "משה אמת ותורתו אמת", הוא השורש 
התורה  מסירת  של  לתלמיד  הרב  מסירת  של 
שמידתו  הכהן  אהרן  כך  לעומת  לדור,  מדור 
היא מדת שלום, האופן של היחס שלו לתורה 
הוא "מקרבן לתורה", זה יחס של קירבה זה לא 
יחס של עצמיות, מידתו של משה שהיא האמת 
אהרן  של  ומידתו  תורה,  של  העצמיות  היא 
הכהן שהיא תפיסת השלימות של השלום הוא 

ה"מקרבן לתורה".

אותיות א-ה שבשם אהרן
שהיא  הכהן  אהרן  של  במידתו  כן,  על  יתר 
מידת השלום, כפי שהוזכר בהרחבה בשיעורים 
זה האחד, אות  א'-  הקודמים עד השתא, אות 
ועיקר הגילוי של  לחמשה,  זה ההתפרטות  ה' 
הגמורים  באיברים  אדם  בקומת  ההתפרטות 
שבו שמתפרט לחמשה, הוא מתגלה בחמשה 
ה'  ושמאל,  ימין  ורגל,  יד  שבכל  אצבעות 
אצבעות לכל אחד מהם, וע"ז חל גילוי עומק 
מידת השלום אצל אהרן הכהן, ולכן האותיות 
שלהם  שהצירוף  ה',  א'  הם  שבו  הראשונות 
מתגלה  וזה  בחמישה,  האחד  את  לגלות  הוא 
כהנים,  ברכת  במצוות  וניכר  ברור  באופן 
שנצטוו אהרן ובניו "כה תברכו את בני ישראל 
"וישם  אחריתה-  עד  הברכה  כל  להם",  אמור 
שים שלום –  לך שלום", וזה הפתיחה לברכת 
מסיימים וישם לך שלום ואומרים שים שלום. 
נשיאת  של  באופן  היא  כהנים  ברכת  צורת 
הכהנים  שבתחילה  הוא  הדבר  וסדר  כפים. 
מפרידים את אצבעותיהם ולאחר מכן מחברים 
אותם ובאופן הזה הם מברכים את עם ישראל 
היד  שכף  התפיסה  מתוך  כלומר,  בשלום, 
מחברת את חמשת האצבעות, דהיינו שהאחד, 
מתוך  אצבעות,  החמש  כל  את  מחבר  הכף, 
התפיסה הזו נעשה לאחר מכן חיבור האצבעות 
זו לזו, וזה תפיסת השלום אצל המברך עצמו, 
ומתוך גילוי תפיסת השלום בתוך עצמו שהוא 
עושה שלום בין אצבעותיו שלו, מכח כך הם 
מצווים לברך את בני ישראל "וישם לך שלום",

הגילוי של שורש הא' – ה' שנמצא בשם  זה 
של אהרן הכהן, שמידתו שלום,

האותיות ‘נר’ שבאהרן
הם  באהרן  שנמצאות  הנוספות  האותיות 
בהעלותך  בפרשת  שנאמר  וכפי  נר,  אותיות 



אאלפך           מדור עבודה           חכמהח

המנורה  פני  מול  אל  הנרות  את  "בהעלותך 
יאירו שבעת הנרות", ורש"י שם מביא מדברי 
את  הכהן  אהרן  שכשראה  מאד,  כידוע  חז"ל 
עמהם  הוא  היה  ולא  הנשיאים  של  נדבתם 
חלשה דעתו, עד שפייסו הקב"ה ואמר לו שלך 
גדול משלהם שאתה מדליק ומיטיב את הנרות, 
של  בעבודתו  שמתגלה  הגילוי  שעיקר  והיינו 
אהרן היא "להעלות נר תמיד", ובעומק, שבעה 
תפיסות  שתי  בהם  יש  במנורה  שיש  הנרות 
דבר מתחיל  היא שכל  שרשיות, תפיסה אחת 

באחד, מתפרט לחמשה וחוזר לאחד, 

מעשה  ימי  הוא  כך  של  השרשי  והגילוי 
בראשית, יום ראשון שבו נברא הכל נקרא "יום 
אחד", שהכל נברא ב"בכח" שבו, ולאחר מכן 
הדברים מתפרטים בחמשה ימים, ושבת קודש 
זה  וכוללם,  חוזר  כלל,  של  לשון  זה  "ויכולו" 
מקביל לשבעת הנרות, שנאמר בהם "אל מול 
פני המנורה יאירו שבעת הנרות", כלומר הכל 
מאירים  נרות  הששה  לאחד,  ומתאחד  חוזר 
הנר  שזה  הבחנה  ישנה  האחד,  של  לכיוון 
האמצעי וישנה הבחנה שזה הנר הצדדי – אך 
יוצא  הוא  לאחד.  בחזרה  ומתחבר  פונה  הכל 
זהו,  לאחד,  וחוזר  לחמשה  מתפרט  מהאחד, 
"אל מול פני המנורה יאירו שבעת הנרות, וא"כ 
הדלקתו  כח  גופא  הוא  שבאהרן  נר  האותיות 
להעלות נר תמיד, ובזה מתגלה עומק נקודת 

האחדות.

הגילוי במנורה שהפרטים מצטרפים 
לאחד

זהב  "מקשה  נאמר  עצמה  שבמנורה  וזהו 
תעשה את המנורה עד ירכה עד פרחה מקשה 
של  הוויה  היא  המנורה  כל  של  ההוויה  היא" 
שהיא  במה  אחד  שהיא  בלבד  זו  ולא  אחד, 
מקשה זהב, אלא גם במקום התנועה שבה, שזה 
השלהבת שדרכה להתנועע גם בה נאמר אלא 
יאירו שבעת הנרות, כלומר  מול פני המנורה 
מתגלה בה השורש של האחד ב"מקשה זהב" 
שבעצם המנורה, מתגלה בה מקום ההתפרטות 
נר  שה"להעלות  להתנועע,  שדרכה  בשלהבת 

עולה  "שתהא שלהבת  באופן של  הוא  תמיד" 
מאליה" שאז דרכה להתנועע אנה ואנה, ושם 
"אל מול  במקום ההתפרטות מתגלה במנורה 
שם  שגם  הנרות"  שבעת  יאירו  המנורה  פני 

חוזר ומתגלה עומק נקודת האחדות.

משלהם  גדול  "שלך  בעומק  נאמר  וע"ז 
"גדול  הנרות",  את  ומיטיב  מדליק  שאתה 
זה  נשיאים  י"ב  הנשיאים,  מי"ב  משלהם", 
מהאחד  שמתחיל  ההתפרטות  של  הגילוי 
שנעשה ששה צדדים – והאחד הוא גופא נקודת 
האמצע שמצרפת אותם, הוא פנימיות הששה 
צדדים וההתפרטות ממשיכה מהששה צדדים 
בשיעורים  הוזכר  ]וכבר  חז"ל  בדברי  כפי שמוזכר 
הקוים  את  בהם  שיש  מה  ידי  על  הקודמים[, 

המחברים אותם שהם י"ב גבולי אלכסון, והם 
הם צורת ההתפרטות של הי"ב שבטים.

וע"ז נאמר "שלך גדול משלהם", "שלהם" זה 
י"ב שבטים שיש להם י"ב נשיאים שזה מקום 
ההתפרטות, ו"שלך גדול משלהם" כי מתגלה 
שכל הששה חוזרים ומצטרפים אל האחד שזהו 
הנרות".  שבעת  יאירו  המנורה  פני  מול  "אל 
וא"כ הן בגופה של מנורה שכולה מקשה אחת 
שחוזרים  שבמנורה  בהתפרטות  והן  זהב  של 
מתגלה  משלהם"  גדול  "שלך  לאחד  ומצטרף 

מידת השלום של אהרון הכהן.

שורש השלום דאהרן- גילוי ה”אלו ואלו 
דברי אלוקים חיים”

מנורה  וסימנך  ידרים,  שיחכים  "הרוצה 
"מנורה  של  החכמה  של  הגילוי  בדרום", 
ג' "אלו  בדרום" הוא כדברי הגמ' בחגיגה דף 
ואלו  מכשירין  אלו  מתירים,  ואלו  אוסרים 
אלקים  דברי  ואלו  "אלו  אבל  וכו',  פוסלין" 
חיים", משם השורש של אהרן הכהן שנאמר בו 
"אוהב שלום ורודף שלום", ה"מקרבן לתורה" 
כלומר שמכח הארת התורה שאלו ואלו דברי 
ג'  הם  אלו  שבתורה  המימינים  חיים,  אלקים 
שבה  והמשמאילים  ימין,  שבצד  המנורה  קני 
הם ג' קני המנורה שבשמאל, שתיהם גם יחד 
הנרות".  שבעת  יאירו  המנורה  פני  מול  "אל 



ט אאלפך           ערך אהרן           חכמה

זוהי מידת השלום שמתגלה במנורה של אהרן 
הכהן שמחברת את כל ה"דברי אלקים חיים".

אצל משה רבינו נאמר "כפטיש יפוצץ סלע" 
שדברי תורה מתפרטים שזהו ההתפרטות עד 
ה"שבעים פנים  לתורה", אבל במדריגת אהרן 
המנורה  פני  מול  "אל  נאמר  המנורה  הכהן- 
האחדות  מקום  מתגלה  הנרות"  שבעת  יאירו 
הוא  לתורה"  וה"מקרבן  השלום.  מידת  מכח 

למנורה שמכח כך מאיר אור האחדות.

הארת המנורה- “נר ה’ נשמת אדם” 
והארת אהרן- “בהלו נרו עלי ראשי”

ארון,  של  לאותיות  קרוב  אהרן  כן,  על  יתר 
קדש  לפני  שנמצא  ביותר  החשוב  הכלי   -
הקדשים הוא המנורה אבל למעלה מכך בבית 
ושורש  הארון,  מקום  את  יש  הקדשים  קדשי 
הארון,  ממקום  הוא  אהרן  של  הארתו  מקום 
למנורה  ביחס  וברורים,  פשוטים  והדברים 
זהו כל השנה  מתגלה ה"שלך גדול משלהם", 
בכל  המנורה  הדלקת  מצוות  את  שיש  כולה 
בשנה  אחת  אבל  בוקר",  עד  "מערב  ויום  יום 
והיינו  הקודש",  אל  אהרן  יבוא  "בזאת  נאמר 
ולאחריו  אהרן,  נצטוה  בשנה  אחת  שפעם 
אהרן  ולפנים.  לפני  להיכנס  גדול,  כהן  כל 
ההזאה  מצוות  ועיקר  הארון,  למקום  נכנס 
מתקיימת שם אחת למעלה ושבע למטה כמו 
שמבואר במשנה ביומא, ונהגינן  לומר כן ביום 
הכיפורים בסדר עבודת כה"ג ביום הכיפורים 

שתיקנו לומר בתפילה.

רק  מסתיים  אינו  הכהן  אהרן  שורש  וא"כ, 
הוא  שורשו  עיקר  אלא  המנורה,  במדריגת 
המקום הפנימי – "לפני ולפנים" במקום הארון,  
ה"לפני  במקום  שמתגלה  הגילוי  כך  ומצד 
גביו  שעל  הארון  מקום  הוא  ששם  ולפנים", 
בכנפיהם  "סוככים  נאמר:  ועליהם  הכרובים, 
והמידה  אחיו",  אל  איש  ופניהם  הכפורת  על 
אהרן  אצל  מאד  בבירור  המתגלה  היא  הזו 

הכהן,

יש את הכח של הנר שמתגלה אצל  ונחדד, 
המאיר  נר  של  באופן  הוא  בחוץ  הכהן  אהרן 
במנורה – שע"ז אומרים חז"ל "וכי  לאורה הוא 
שהשכינה  עולם  לבאי  היא  עדות  אלא  צריך 
את  יש  יותר  בעומק  אבל  בישראל".  שורה 
לפני  הכהן  הנר שמתגלה אצל אהרן  מדריגת 
ולפנים שזה מה שנאמר בפסוק "בהלו נרו עלי 

ראשי",

ובהקבלה לקומת אדם- יש את הנר שנמצא 
כביכול בתוך האדם "נר ה' נשמת אדם חופש 
בתוך  שנמצאת  הנשמה  שזה  בטן",  חדרי  כל 
החובת  שהמשיל  וכמו  נר,  שנקראת  האדם 
לבדוק  שבכחו  לנר  האדם  שכל  את  הלבבות 

בחורים ובסדקים שבתוך האדם, 

האדם  מעל  שנמצא  הנשמה  חלק  את  ויש 
שעליו נאמר "בהלו נרו עלי ראשי" ובתחילת 
גילוי  עיקר  אמו,  במעי  כעובר  האדם  יצירת 
ולכן  ראשו  מעל  עדיין  נמצאת  נשמתו  הארת 
על  דלוק  ש"נר  בעובר  בנדה  הגמ'  אומרת 
ראשו", ולעניינא דידן, ה"נר דלוק על ראשו" 
שמתגלה מכחו של אהרן הכהן הוא גילוי של 
מציאות "בהלו נרו עלי ראשי", זה לא גדר של 
נר המאיר בתוכו אלא זה גדר של נר שמאיר 
עד  כידוע  נר  בכל   - גביו,  על  סוכך  גביו,  על 
מאד, יש את ההילה הנמצאת על גבי אור הנר 
שזהו לשון הפסוק "בהלו נרו עלי ראשי", זהו 
ההילה הנמצאת סביב הנר שהיא "עלי ראשי", 
והשורש של אותו הילה היא כעין אהל, וזה מה 
שהוזכר בשורש הקודם שבסדר האותיות של 

א' -ה' – אהל שהוא מתרחב לאהרן הכהן, 

היא הארה שמלבד  של אהרן הכהן  הארתו 
הארת נר של  פנים בבחינת "נשמת אדם חופש 
שנאמר  ההשכלה  כח  שזהו  בטן"  חדרי  כל 
השכל  ידרים',  שיחכים  'הרוצה  המנורה  על 
יש  האדם,  בתוך  פרטים  לפרטי  ויורד  הנכנס 
ועומד  המקיף  ככח  שהוא  נר  של  הארה  עוד 
סביבו, "בהלו נרו עלי ראשי" ומכח כך מידתו 
"וידעת  בקרא  כמפורש  שלום  היא  אהרן  של 



אאלפך           מדור עבודה           חכמהי

כי שלום אהלך", - שהרי כמו שאומרים חז"ל 
ובין  בין אדם לחבירו  אהרן היה עושה שלום 
של  גדר  זה  לחבירו  אדם  בין  לאשתו,  איש 
בין  השלום  גדר  אבל  אנשים,  שני  בין  שלום 
איש לאשה, כמאמר חז"ל: "מעולם לא קראתי 
בחינת  הוא  שבית  ביתי"  אלא  אשתי  לאשתי 
אוהל, אהרן הכהן עושה שלום במדריגת איש 
שלום  כי  "וידעת   – האהל  שבמדריגת  ואשתו 
ראשי"  עלי  נרו  "בהלו  מדריגת  מכח  אהלך" 
שזהו "הלו" שהוא לשון של אהל כמו שהוזכר 
שהוא כח ההילה הנמצאת על גבי האור שבנר 
ומכח כך מתגלה כחו של אהרן הכהן לעשות 

שלום בין איש לאשתו.

שורש הצירוף הפנימי שבג’ קנייני האש 
הוכח המקיף שב”חופה קונה”

כמו  ואשה  איש  של  החיבור  כח  ולהבין, 
"האשה  קידושין  בתחילת  המשנה  שאומרת 
ניקנית בשלוש דרכים בכסף בשטר ובביאה", 
והרי אין מצוה לשאת אשה בעצם, כל המצוה 
לשאת אשה היא מכח מצות פרו ורבו שנצטוה 
בה אדם הראשון בקרא ושם נאמר "פרו ורבו 
איש  של  "דרכו  וכבשוה",  הארץ  את  ומלאו 
כמו  לכבוש",  אשה  של  דרכה  ואין  לכבוש 
שאומרים חז"ל שלכן אשה פטורה מפרו ורבו. 

מה  ע"י  הוא  ורבו  פרו  של  הקיום  צורת 
ניקנית  שאשה  דרכים  השלושה  לכן,  שקודם 
של  הר"ת  שהם  ש',  ב'  כ'  "כבשוה",  זהו  בהם 
הג' קניינים כסף ביאה ושטר, אלו הם שלושה 
ומלאו  ורבו  ב"פרו  שמונחים  הללו  החלקים 
כסף  ה"כבשוה"-  מכח  וכבשוה",  הארץ  את 
של  צירוף  של  המציאות  נעשית  וביאה,  שטר 
אותם ג' חלקים. ועל גבי אותם ג' חלקים של 
ושמאל,  אמצע  ימין  שהם  וביאה  שטר  כסף 
דנה  שהגמ'  וכפי  לביתו",  ה"מכניסה  מתגלה 
שם בקידושין אם חופה קונה, כלומר – חופה 
ביתו  תוך  אל  אותה  שמכניס  המקיף  כח  היא 
ונעשית כאן מציאות ההיקף, ]שזה אופן של קנין 
נוסף של קידושין לפי צד אחד בגמ'[ – הקנין הנוסף 

הזה שנעשה ע"י ההיקף הוא שלימות הכח של 
בין  שלום  עושה  הכהן  כשאהרן  הכהן,  אהרן 
איש לאשתו הוא לא עושה את זה רק במדריגת 
כסף, במדריגת ביאה, ובמדריגת שטר – שזה 
שורש הצירוף הפנימי, אלא הוא עושה את זה 
מכח "חופה קונה" מה שחופה על הדבר ונמצא 
כך  מכח  אהלך",  שלום  כי  "וידעת  סביבותיו, 

הוא עושה שלום בין איש לאשתו.

הקדשים,  קדשי  בבית  מתגלה  הזה  הכח   
מצד  הם  שהכרובים  הכרובים  מקום  ששם 
תינוקות,  שני  בחינת  כרביא,  מלשון  אחד 
בהקבלה  זהו  בסוכה,  הגמ'  שאומרת  כמו 
הבחינה  וזוהי  לרעהו,  איש  בין  שלום  לעשית 
של  פורשי כנפים אלו לאלו. אבל מאידך כמו 
שאומרת הגמ' בב"ב ועוד שזה באופן של זכר 
כלומר  שלו",  בלויה  מעורה  "כאיש  ונקבה 
ונקיבה,  זכר  וצירוף  חיבור  של  באופן  שזה 
של  באופן  רק  לא  זה  שבדבר,  המעורה  אבל 
ביאה, "ראו חיבתם לפני המקום שמעורים זה 
אלא  ועוד,  ביומא  הגמ'  שאומרת  כמו  בזה" 
כלומר,  בכנפיהם",  "סוככים  של  באופן  זה 
של  באופן  הסכך,  של  באופן  החיבור  מתגלה 
ההיקף, של ה"בהלו נרו עלי ראשי", כח מקיף 
מלמעלה, זה עומק החיבור שמתגלה בכרובים 
"כנפיהם"  ש"סוככים בכנפיהם", כלומר, מכח 
שהוא הכח העולה מעלה שזה הכנפיים, מתגלה 
שכח החיבור הוא לא רק באופן של כסף, שטר 
אלא  שלו,  בלויה  מעורה  בחינת  שזה  וביאה 
מתגלה עומק כח הפנים שבדבר, העליון יותר, 

שההיקף הוא עומק נקודת הצירוף.

בדקות בארון יש גם את שלושת החלקים של 
כסף שטר וביאה, כח הביאה הוא המעורים זה 
בזה. כח השטר – זה התורה שנמצאת בארון, 
וכח הכסף – מה שלמטה הוא כסף, למעלה הוא 
ולמעלה  זהב,  מצופה  שהוא  הארון  זהו  זהב, 

מכך יש את ה"סוככים בכנפיהם", כח ההיקף.



יא אאלפך           ערך אהרן           חכמה

שורש מידת השלום של אהרן - ממקום 
קודש הקדשים

שורש  מאיפה  מאד,  בהירה  בלשון  ולפי"ז 
ורודף  שלום  אוהב  שהוא  אהרן  של  מידתו 
החכמה  במדריגת  רק  לא  הוא  שלום? 
במדריגת  הוא  אלא  קודם,  שהוזכר  שבמנורה 
זה  בכנפיהם",  ה"סוככים  בכח  שהוא  הארון, 
ה"וידעת כי שלום אהלך" שמתגלה בפנימיות 
הזה  ומהמקום  הקדשים,  קדשי  בית  מקום 
דייקא ]-בהדגשה[, משם ממשיך אהרן הכהן את 
ה"אוהב שלום ורודף שלום", הוא ממשיך את 
והרי   - בין איש לאשתו,  הדבר לעשות שלום 
שהוזכר,  כמו  הגמ'  אומרת  בכרובים  דייקא 
שבזמן שעושים רצונו של מקום "פניהם איש 
מקום  של  רצונו  עושים  וכשאינם  אחיו"  אל 
"פניהם אל הבית", והרי שגם שם כבר מתגלה 
והשורש  "מחוברים",  של  האופן  של  השורש 
עומק  נובע  משם  הנפרדים,  של  האופן  של 
הפירוד,  למקום  שורש  נובע  ומשם  האחדות, 
הכהן  אהרן  של  אחדותו  מקום  נובע  -ומשם 

שמחבר ומצרף את שתיהם.

אהליבמה- גילוי האוהל דקלקול של 
עשו שמת נגד לשלום

כחו  שזה  דקדושה  אהל  אותו  כנגד  להבין, 
הרי  בכנפיהם",  "סוככים  הכהן,  אהרן  של 
בנביא  ירושלים שנקראת  אחת משמותיה של 
אהליבמה, ואומרים חז"ל שזה מלשון אהלי בא, 
"משכן ]אהל מועד[ איקרי מקדש, מקדש איקרי 
בירושלים  נמצא  ג"כ  מועד  ואוהל  משכן", 
עיה"ק. אבל גם אחת מנשותיו של עשיו נקראת 
אהליבמה, ]פעמים היא נקראת יהודית וחז"ל דורשים 
האהל  שכנגד  והיינו  כך[,  על  דרשות  וכמה  כמה 

אהליבמה,  דקלקול,  האהל  עומד  דקדושה 
כנגד מציאות השלום בין איש לרעהו יש את 
הבנים  "ויתרוצצו  בהם  שנאמר  ועשיו  יעקב 
בקרבה", אבל יתר על כן כמו שאומרים חז"ל, 
יעקב  את  רק  להרוג  רצה  לא  הרשע,  שעשיו 
אבינו, אלא כשהיה במעי אמו הוא רצה להרוג 

את רבקה, כלומר הוא רצה לבטל את השלום 
ה"מעי  את  לבטל  רצה  והוא  לרעהו,  איש  בין 
אמו" שהיא האהל שבתוכו הוא נברא, זה כחו 
שהוא נושא את אהליבמה, כח דאהל דקלקול, 

אדום  לבני  ה'  "זכור  נאמר  עשו  על  והרי 
בא  הוא  בה",  היסוד  עד  ערו  ערו  האומרים 
ובלשון  יסוד,  ברית שנקרא  לעקור את האות 
משים  בבית",  שלום  "משים  בשבת  הגמרא 
שלום בין איש לאשתו, את זה הוא בא לעקור, 
בא  שהוא  היינו  בה",  היסוד  עד  ערו  "ערו 
בפרט  ביהמ"ק  קומת  את  מהשורש  לעקור 
וקומת ירושלים בכלל, ומכח כך יש "ערו ערו 

עד היסוד",

בכרובים מתגלה אופן של "אם עושין רצונו 
תריד  "כאשר  נאמר  מאידך  אבל  מקום",  של 
בברכתו  שנאמר  צוארך"  מעל  עולו  ופרקת 
של יצחק לעשיו הרשע ומתגלה מכח ה"כאשר 
וזה  מקום"  של  רצונו  עושין  ה"אין  תריד" 
יניקתו של עשו שמבטל את המציאות  שורש 
הזו של אהל, הוא מבטל את מדריגת השלום, 
וכמו שאומרים רבותינו הבעל הטורים והדעת 
זקנים מבעלי התוספות שעשו בגימטריא שלום 
והיינו שהוא עומד כנגד השלום דקדושה, -יש 
בו ניצוץ של שלום שזה התגלה ב"וישק" כאשר 
הוא  בכללות  אבל  אבינו,  ליעקב  נשק  הוא 
לאהל,  המתנגד  והוא  שלום,  ממידת  ההיפך 
לאהרן הכהן שמידתו שלום שהוא משורש בית 

המקדש, משורש מציאות ה"לפני ולפנים". 

אהרן  ממדריגת  מתגלה  הזה  כשהאור 
מתפשט  הוא  בתחילה  ולפנים"  ב"לפני  הכהן 
מתפשט  הוא  מכן  ולאחר  המנורה  למדריגת 
למזבח החיצון שהוא מקום הקרבת הקרבנות. 
כליל  עולה שעולה  את הקרבן  יש  ובכללותם 
את  ויש  העור[  ]זולת  גבוה  צורך  כולו  לגבוה, 
קרבן שלמים שהוא עושה שלום בין כולם כמו 
קודשא  שלושה,  בין  שלום  חז"ל,  שאומרים 
שכהנים  כלומר  וישראל,  כהנים  הוא,  בריך 
על  השלום  את  עושים  הם  שלום  שמידתם 



אאלפך           מדור עבודה           חכמהיב

הוא  בריך  קודשא  בין  שלום  ל'   – שלמים  ידי 

מאיר  כך  מכח  ומתכפרים.  שאוכלים  ובעלים 
אהרן הכהן את ההארה של השלום שמתפשטת 
הארון,  ממקום  הקדשים,  קדשי  בית  ממקום 
מה"סוככים בכנפיהם על הכפורת ופניהם איש 
ומתפשט  אל אחיו" מתפשט למקום המנורה, 
השלמים,  למדריגת  החיצון  המזבח  למקום 
הכהן,  אהרן  של  ההארה  עומק  נעשה  משם 

שמידתו שלום.

בכפרת שהיתה על הארון היה שם זר שהוא 
בחינת נזר, ובדרך רמז זהו אהרן הכהן ששמו 
הנזר  הוא  נזר,  הוא  הכולל  עם  בגימטריא 
העליון  מהמקום  שמאיר  השלום  של  העליון 
שבוקע  המקדש  בית  במקום  שיש  ביותר 
סדר  שהוזכר  כמו  חוץ,  של  למציאות  ויוצא 
העליונה,  מהמדריגה  הדברים  השתלשלות 
השלמים  מקום  עד  העליון  הנזר  מדריגת 
כלל  למציאות  יוצא  זה  ולבסוף  שבמזבח, 

ישראל.

עומק הדבר שביהמ”ק נבנה מכח הק”ו 
של “ימחה שמי על המים”

בית המקדש  בנין  כל  כן, הרי  על  יתר  אבל 
כמו שאומרים חז"ל מובא במכות, ורש"י מביא 
את דברי הירושלמי כידוע, שכאשר דוד כרה 
למישטף  תהומא  קפא  המקדש  לבית  שיתין 
"אבן  האבן,  אותה  את  שם  והיתה  עלמא, 
אמר  והוא  העולם,  הושתת  שמשם  השתיה" 
וכו'  הרימו,  המלך  ודוד  תרימני,  אל  לדוד, 
ובעי למישטף עלמא, עד שלמד מקל וחומר, 
ומה להטיל שלום בין איש לאשתו אמרה תורה 
כולו,  העולם  בכל  ק"ו  המים  על  שמי  ימחה 
בה  כתוב  שהיה  חספא"  "שדי  המלך  דוד  ואז 
כלומר,  מקומו,  על  נח  והתהום  יתברך  שמו 
אותו  לבנות  ע"מ  המקדש,  בית  מקום  כל 
היסוד  על  בנוי  להיות  צריך  הוא  מראשיתו, 
ש"לעשות שלום בין איש לאשתו אמרה תורה 
כל  נבנה  ואילך  ומכאן  המים"  על  ימחה שמי 
מה   – הדבר  ופשוט  ברור  המקדש,  בית  בנין 
שהוא נבנה על אותו קל וחומר, כי הקל וחומר 

בין  שלום  "לעשות  של  הזה  שה"קל"  עניינו 
איש לאשתו" מאיר ב"חומר" של כל בנין בית 
א"כ,  זה  השלום,  הארת  את  להאיר  המקדש, 
תוקף כל בנין בית המקדש שנבנה על הקומה 

השלימה של מציאות השלום.

אבל הוא נבנה על השלום באופן של "ימחה 
שמי על המים", יש שלום כביכול שנעשה בין 
שני דברים שיש להם קיום ויש שלום שהמקור 
הפנימי שלו נובע מהביטול המוחלט, והביטול 
זהו  שמו,  יתברך  שלו  ביטולו  הוא  המוחלט 
שם  הקב"ה  של  גדולתו  מוצא  שאתה  "מקום 
גדול  מקום  לך  אין   – ענותנותו"  מוצא  אתה 
של  גדולתו  מוצא  שאתה  באיתגליא  יותר 
ושם אתה  בית המקדש,  יותר ממקום  הקב"ה 
על  נבנה  המקדש  בית  שכל  ענותנותו,  מוצא 
"ימחה שמי על המים", משם שורש בנין בית 

המקדש.

מקום  הושרש  כן,  גם  כח  מאותו  והרי 
"אבן  ארון  היה  שני שלא  בבית  הארון, שהרי 
היתה שם ושתיה היתה נקראת" שעליה היתה 
כמו שמפורש  הקדשים  קדשי  שבבית  ההזאה 
הארון  מקום  של  הגילוי  זה  ביומא,  במשנה 
ועוד  בתרא  בבא  בגמ'  חז"ל  אומרים  שעליו 
"מקום הארון אינו מן המידה", ושורש הדבר, 
נבנה  שבשביל לבנות את בית המקדש שהוא 
הקל  של  מההארה  הכהן,  אהרן  של  מהארתו 
"ימחה שמי על המים", ומצד  וחומר שהוזכר 
כך- "הוא מקומו של עולם" וכשימחה שמי על 
של  נורא  עומק  כאן  מונח  כביכול,  אז  המים, 
ה"ימחה מקומו של עולם", זהו "ימחה שמי על 
מכח  שנבנה  המקדש   – הבית  ולפיכך  המים", 
אותה הארה, במקום השורש של אבן השתיה, 
נבנה  הוא  המדה",  מן  "אינו  הארון,  מקום 

ממקום שאין לו מציאות של מידה.

זה עומק ההבדל בין מידתו של אהרן הכהן 
למידתו של משה, מידתו של משה היא ראש, 
תוך וסוף, אמת, באמת כפשוטו, יש קצוות ויש 
את האמצע, האמצע זה התוך של הדבר המהות 
של הדבר, וצדדי הדבר הגדרתם היא המידות 
של הדבר, אלו הם הראשית והסוף שנקראים 



גי אאלפך           ערך אהרן           חכמה

מידות הדבר, והפנימיות שנקרא תוך – תוכן, 
תוכיות הדבר. אבל מכח מידתו של אהרן הכהן 
מתגלה ה"מקום הארון" – ארון אותיות אהרן, 
על  שמי  ה"ימחה  מתגלה  המידה",  מן  "אינו 
המים". מכח הביטול המוחלט הזה אין גבול, 

זהו גילוי מידתו של אהרן הכהן.

כח ה”ימחה שמי על המים” שמתעורר 
בזמן החורבן

וזה העומק של חורבן הבית, הרי מיתתו של 
רבותינו  וכדברי  אב,  בחודש  היא  הכהן  אהרן 
אב לכל החדשים כולם מצד  שחודש אב הוא 
לכל  האב  יהיה  שהוא  לבוא,  דלעתיד  גילוי 
ה"בעא  מתגלה  הבית  חורבן  -מכח  החדשים, 
זה  והוא  בהתחלה  שהיה  עלמא"  למישטף 
-הרי  ופשוט  ברור  וזה  הדבר,  את  שהחריב 
בתחילת הבנין עוד קודם שנבנה היה כח שבא 
"ימחה  ע"י  ונח  כולו  העולם  כל  את  להחריב 
הבית  חרב  כאשר  כך  ומצד  המים".  על  שמי 
זה לא חורבן חדש אלא זה אותו כח של אבן 
השתיה שמעיקרא הסרתה יוצרת מציאות של 
חורבן העולם, היא היא גם השורש של חורבן 
את  שהקים  שהכח  כיון  ופשוט.  ברור  הבית. 
בית המקדש היה ה"ימחה שמי על המים", אז 
הכח  מתעורר  החורבן  של  הזמן  כשמתעורר 

של ה"ימחה שמי של המים" עוד פעם.

ואז מתגלית מדת השלום, הרי כמו שאומרת 
הגמ' שבשעה שנכנסו אומות העולם ראו את 
רבותינו  ושואלים  בזה,  זה  מעורים  הכרובים 
כידוע שהרי שעת חורבן הבית היא שעה ש"אין 
עושין רצונו של מקום" באופן הגמור והרי אז 
אין פניהן איש אל אחיו, ותשובה אחת לדברים 
ה"ימחה  התגלה  שאז  השתא,  הנתבאר  לפי 
שמונח  מה  הוא  הזה  -האור  המים",  על  שמי 
בחודש  שהתגלה  הבית  של  החורבן  במעמקי 
מכח  הכהן,  אהרן  של  פטירתו  זמן  שהוא  אב 
מבחייהם"  יותר  במיתתן  צדיקים  ה"גדולים 
כלומר  עמיו",  אל  אהרן  ה"ויאסף  מתגלה 
כל  ונתקבץ  חז"ל  חייו כדברי  ימי  כל  שנאסף 
חלקי הארותיו שזה מכח מידת השלום שהיא 

חלקו שלו, ומכח כך מתגלה ה"ימחה שמי על 
המים",

שביום  מה  זה  המים"  על  שמי  וה"ימחה 
שלימות  זו  משיח,  נולד  המקדש  בית  שנחרב 
נקודת  עומק  את  כאן  יש  שמחד  ההארה 
אבל  עלמא",  למישטף  ה"בעא  של  החורבן 
חוזר ומתעורר תוקף ההארה של ה"ימחה שמי 

על הימים".

שהאדם מבטל את עצמו, שזה עבודת  ככל 
האבלות דידן בימים האלה לבטל את עצמינו, 
"התפלשי בעפר" להגיע עד תפיסת הדבר של 
מקום  תופס  שאינו  באופן  המידה"  מן  "אינו 
באותה  עצמו  את  מדבק  האדם  כאשר  כלל, 
הגאולה  של  האור  אצלו  מתגלה  מדריגה, 
העתידה, "ימחה שמי על המים" לעשות שלום 

בכל העולם כולו, שמו של הקב"ה שלום.

שלום  בעיקר  הוא  השלום  ואשה  באיש  ]שאלה: למה 

שהוא מקיף, לכאורה אדרבה זה ה"אחד" הגמור בפנימי?[ 

תשובה: השורש של הדבר כשאנחנו מציירים 
אותו באופן של חיבור איש ואשתו, של "מעולם 
ביתי", הגדרת  לא קראתי לאשתי אשתי אלא 
"כסף"  שזה  הפנימי  מצד  חיבור  שיש  הדבר 
ויש  ימין,  כיסופין שבצד  בחינת חסד, אהבה, 
לנו "שטר" שמכניס ומוציא בהכרח שהוא קו 
שמאל, ויש לנו את האופן של "ביאה", שזה קו 
האמצע, נקודת החיבור, וכל זה בכח הפנימי 
שבדבר, שהוא תחילת נקודת חיבורם, אבל כל 
אור פנימי יש לו שורש במקיפין, והשורש שלו 
במקיפין זה עומק הגדרת החיבור של "מעולם 
לא קראתי לאשתי אשתי אלא ביתי", ה"חיה" 
מתגלה בלבושים, וה"יחידה" מתגלה במקיפים 
שהם בית, ומצד ה"יחידה" חיבור האיש ואשה 

הוא מדין בית, ושם עומק נקודת החיבור.

 א-ה אהרן בלבביפדיה עבודת השם -
מספר שיעור בקול הלשון 1132912 



אאלפך           מדור עבודה           חכמהדי

 אוצר האותיות
מיתת אהרן הכהן

הסיבות למיתת אהרן
בסוף פרשת חוקת נכתבה פטירתו של אהרן 
הכהן. הגמרא )שבת נה.( דנה בטעם פטירתו של 
אהרן הכהן, וזה לשונה: "אמרו מלאכי השרת 
לפני הקב"ה ריבונו של עולם מפני מה קנסת 
מיתה על אדם הראשון? אמר להם מצוה קלה 
ואהרן  משה  והלא  א"ל  עליה.  ועבר  ציויתיו, 
שקיימו כל התורה כולה ומתו? א"ל )קהלת ט, 
ב( 'מקרה אחד לצדיק ולרשע לטוב וגו''. הוא 
דאמר כי האי תנא, דתניא: ר"ש בן אלעזר אומר 
אף משה ואהרן בחטאם מתו, שנאמר )במדבר כ, 
 – בי  האמנתם  הא  בי',  האמנתם  לא  'יען  יב(: 

עדיין לא הגיע זמנכם ליפטר מן העולם".

ובריש ע"ז )ה.( לחד מ"ד, כשעם ישראל היו 
במדרגת "אני אמרתי אלוהים אתם ובני עליון 
כולכם" )תהלים פב, ו(, לפני שחטאו בעגל, היו 
שחטאו  לאחר  ורק  ממיתה,  מופקעים  כולם 
לאהרן  היה  כידוע,  תמותון".  כאדם  "אכן 
הכהן חלק בעגל שנעשה ע"י הערב רב. מיתה 
פרטית על אהרן הכהן בא מפגם מי מריבה 'יען 
לא האמנתם בי להקדישני', אולם גם כלליות 
אהרן.  ידי  על  באה  בישראל  המיתה  מציאות 
לך  עשה  "מה  רבינו  משה  שאל  זו  נפילה  על 
העם הזה כי הבאת עליו חטאה גדולה" )שמות 
על  מיתה  נגזרה  מ"ד  שלחד  נמצא  כא(.  לב, 

אהרן הכהן רק בגלל ש'מקרה אחד לכולם', אך 
'מקרה  של  המיתה  מציאות  כל  גיסא,  לאידך 
של  מעשיו  מחמת  לעולם  חזרה  לכולם'  אחד 

אהרן הכהן.

מידת השלום היא במקום הפירוד
של  מידתו  דברים.  של  עומקם  על  נעמוד 
אוהב  שלום,  ורודף  שלום  "אוהב  הכהן  אהרן 

)אבות א, יב(. הרי  את הבריות ומקרבן לתורה" 
שעומק כוחו של אהרן הוא שלום. ומכיוון ש'זה 
בו  שבמקום  הרי  האלוקים',  עשה  זה  לעומת 
נמצא כח שורשי ועמוק של שלום, יש גם מקור 
אותיות  'רדף'  רמז  ויסוד לכח הפירוד. בדרך 
בו  במקום  לעשות  צריך  'שלום'  ועוד,  'פרד'. 
יש פירוד ומריבה – 'בין איש לאשתו' 'בין אדם 
אהרן  היה  'פירוד'  שהיה  מקום  בכל  לחברו'. 
בו  למקום  השלום  את  להביא  שלום,  'רודף' 

קיים הפירוד.

שיש  המקום  באותו  נמצא  שאהרן  נמצא 
היא  השלום  אהבת  שלום.  וגם  פירוד  גם  בו 
מקום  אל  היא  השלום  ורדיפת  בשורשו, 
מתגלה  שלמות,  של  גילוי  כשיש  הפירוד. 
השלום גם במקום הפירוד. אמנם, העולם מצד 
מציאותו הוא נעדר השלום, וכמו שאמרו חז"ל 
)ילקו"ש רמז יג(: "שלום אמר – אל ייברא שכולו 

מחלוקת". כשלא מצליחים להביא את השלום 
אל מקום הפירוד, אז מתגלה הפירוד הגמור, 
והוא המיתה, עליה נאמר 'אכן כאדם תמותון', 

שנאמר במעשה העגל.

כח הפירוד שבאהרן
באהרן  חל  הפירוד  כח  זו,  להגדרה  ביחס 
צז.(  )שבת  חז"ל  אמרו  דהנה,  עצמו.  הכהן 
שכשדיברו אהרן ומרים במשה רבינו, לא רק 
מרים הצטרעה, אלא גם אהרן עצמו. מצורע, 
כידוע, יושב בדד מחוץ למחנה. הגמרא )ערכין 
טז:( ביארה העניין כך: "בעא מיניה רבי שמואל 
בר נדב מרבי חנינא, ואמרי לה רבי שמואל בר 
ואמרי  חנינא,  מרבי  חנינא  דרבי  חתניה  נדב 
מצורע  נשתנה  מה  לוי:  בן  יהושע  מרבי  לה 
שאמרה תורה בדד ישב מחוץ למחנה מושבו? 



טו אאלפך           ערך אהרן           חכמה

הוא הבדיל בין איש לאשתו בין איש לרעהו, 
דהיינו,  וגו'".  ישב  'בדד  תורה  אמרה  לפיכך 
הפירוד  לכח  והתגלות  ראיה  היא  הצרעת 
אדם  ובין  לאשתו  איש  בין  שהפריד  שבאדם, 
של  גילוי  בזה  יש  מצטרע,  כשאהרן  לחברו. 
עולם הפירוד מיניה וביה באהרן עצמו. וכשם 
שחטא העגל היה בשעה ש"וזה משה האיש לא 
ידענו מה היה לו" )שמות לב, א(, כך גם צרעתו 
ומרים  אהרן  שדיברו  בשעה  באה  אהרן  של 

במשה רבינו.

מטה אהרן ושאר המטות
בפרט  ביטוי  לידי  בא  הכהן  אהרן  של  כוחו 
במחלוקת קרח ועדתו. אחרי שנבלעו באדמה, 
עם ישראל בא בטענה אל משה ואהרן "אתם 
כן,  על  אשר  ו(.  יז,  )במדבר  ה'"  עם  את  המתם 
אחד  מטה  שיקח  רבינו  ממשה  הקב"ה  ביקש 
"והיה  במשכן,  המטות  את  וישים  נשיא,  מכל 
כ(.  יז,  )שם  יפרח"  מטהו  בו  אבחר  אשר  האיש 

מטה זה, נברא בין השמשות )אבות ה, ו(.

"וארעה  נוסף  במקום  מוצאים  ה'מקל'  את 
לי שני  ואקח  עניי הצאן  לכן  את צאן ההרגה 
קראתי  ולאחד  נעם  קראתי  לאחד  מקלות 
מטה  ז(.  יא,  )זכריה  הצאן"  את  וארעה  חבלים 
מהות  פרחו.  לא  המטות  ושאר  פרח,  אהרן 
מול  אל  ניצב  הכהן  שכשאהרן  הוא  ההבדל 
קרח, הרי שזה 'פירוד' ביחס ל'שלום'. קרח בא 
לעשות פלוגתא ומחלוקת, בעוד שאהרן ביקש 
לעשות שלום. תורתם של בני בבל היא 'מטה 
היא  ישראל  ארץ  בני  שתורת  בעוד  חובלים', 
נמצא,  למחלוקת.  ביחס  שלום   - נועם'  'מקל 
חובלים',  'מקל  בבחינת  הם  המטות  ששאר 
בעוד שמטהו של אהרן הוא 'מקל נועם'. וכשם 
שעניינו של אהרן הוא 'שלום מתוך המחלוקת', 
כך גם מטהו של אהרן פרח במקום של 'מקל 
חובלים', מתוך מחלוקת קרח ועדתו. גם אצל 
מאתיים  שהרי  גמור,  שלום  נעשה  לא   – קרח 
קרח  עם  שהלכו  סנהדראות  ראשי  וחמישים 

נבלעו וחלק גם נשרפו.

בתחילת  שנאמר  במה  נעוץ  הדבר  שורש 
להשקות  מעדן  יוצא  "ונהר  בראשית  פרשת 
והיה לארבעה ראשים"  ייפרד  את הגן, ומשם 
)בראשית ב, י(. 'נהר יוצא מעדן' – זה אחד, והיינו 

בחינת 'שלום', אולם משם הוא 'ייפרד'. הפעם 
ביחס  היא  בתורה  פירוד  נזכר  בה  הראשונה 
ביחס  הגן.  את  להשקות  מעדן  היוצא  לנהר 
לגילוי זה, אפשר לומר ש'אהרן' הוא 'נהר-א'. 
דהיינו שהנהר בשורשו הוא א', אך לאחר מכן 
הוא נפרד, וזהו 'שלום במקום פירוד'. עבודתו 
של אהרן היא לגלות את הנהר היוצא מעדן, 

ומתוך ה'ייפרד' למצוא את נקודת האחדות. 

הר ההר חיבור ב' ההרים
מקום פטירתו וקבורתו של אהרן הכהן הוא 
טז(.  יט,  )במדב"ר  הר"  גבי  על  "הר   – ההר'  'הר 
ישנם  אולם  הרים,  מיני  הרבה  ישנם  בבריאה 
ב' הרים שורשיים בקומת הבריאה – הר סיני 
והר המוריה. באופן כללי הר סיני הוא מקום 
קבלת התורה - "משה קיבל תורה מסיני" )אבות 
'יקוב הדין  א, א(, ומידתו של משה רבינו היא 

את ההר'. לעומת זאת, הר המוריה הוא מקום 
עבודת המקדש, דהיינו שזהו ה'הר של אהרן', 
ומידתו היא מידת שלום ולא מידת הדין. בהר 
הקרבנות  ויסוד  קרבנות,  מקריבים  המוריה 
ישראל  בין  שלום  שעושים  'שלמים'  הוא 
להקב"ה. נמצא שהר סיני הוא מידתו של משה 

רבינו, הר המוריה מידתו של אהרן הכהן.

אודות  קד.(  )שבת  הגמרא  דברי  ידועים 
התינוקות שדרשו את הא'-ב', ובין היתר דרשו 
גם צירופי אותיות )כגון 'א-ת ב-ש'(. אחד ממיני 
הצירופים הוא 'א-ט ב-ח', והיינו שמצרפים כל 
ב' אותיות שעולות יחד לסכום הכולל, דהיינו 

'א-ט' עולים יחד י', וכן 'ב-ח', 'ג-ז' וכו'.

שכן  צירוף,  אין  ה'  לאות  זה,  חלוקה  לפי 
השלמת ה' לי' היא על ידי ה' נוספת, וכן לאות 
נ'  נ' אין צירוף, שהרי השלמתה לק' היא ע"י 
נוספת. במערכת המאות, כולל מנצפ"ך כשהן 



אאלפך           מדור עבודה           חכמהטז

והשלמתה  צירוף,  אין  שלכ'  נמצא  סתומות, 
לאלף היא ע"י ך נוספת )ערך כל ך' הוא ה' מאות(.

הן  צירוף  להן  שאין  שהאותיות  נמצא 
'ה-נ-כ', אותיות 'כהן'. חז"ל דרשו על צירוף זה 
את הפסוק "הן עם לבדד ישכון" )במדבר כג, ט(, 
משום שאותיות 'הן' שוכנות לבדן, בלי צירוף 
היתה  הכהן  אהרן  עבודת  אחרות.  לאותיות 
'כהן'  ועבודתו רמוזה באותיות  ולצרף,  לחבר 
שאין להן צירוף, וכנגד זה עבודתו היא לצרף 

ולחבר בין האחרים.

על  סיני.  בהר  גם  גילוי  המוריה  להר  היה 
עמ"י נאמר "ויחן שם ישראל נגד ההר" )שמות 
יט, ב(, ודרשו חז"ל )רש"י שם(: "כאיש אחד בלב 

למרגלות  כולם  של  והחיבור  הצירוף  אחד". 
הר סיני היה מכח אהרן הכהן, ועל זה אומרים 
את  לנו  נתן  ולא  סיני  הר  לפני  קרבנו  "אילו 
התורה" )הגדה של פסח(. נמצא שבהר סיני היה 
צירוף של "משה קיבל תורה מסיני" )אבות א, א(, 
יחד עם בחינת 'הר המוריה' שהיא 'ויחן ישראל 
כנגד ההר', והיינו צירוף של משה רבינו ואהרן 

הכהן.

השם  בתוך  והרי  בהר  נפטר  הכהן  אהרן 
היתה  אהרן  מיתת  אולם  'הר'.  אותיות  'אהרן' 
גבי הר, שהוא הר  ב'הר ההר', דהיינו הר על 
שמצרף את משה רבינו לאהרן הכהן, את הר 
שמשה  אמרו  כבר  חז"ל  המוריה.  להר  סיני 
)ילקו"ש  לזה  זה  שקולים  הכהן  ואהרן  רבינו 
הצירוף  היינו  הכהן  אהרן  של  מיתתו  ד(.  רמז 

והאחדות בין ב' ההרים. על אהרן הכהן דרשו 
חז"ל )מו"ק כח.( שכשם שבגדי כהונה מכפרים, 
אהרן  מיתת  מכפרת.  צדיקים  מיתת  גם  כך 
הצדיק מכפרת על כל המציאות של 'פירודא', 

שהרי עבודתו היתה 'עושה שלום'.

 ג' הזרים והאחדות שבמיתת 
אהרן הכהן

בגמרא )יומא עב:( מבואר שישנם ג' זֵרים בכלי 
זר  הזהב.  ובמזבח  בשולחן  בארון,   – המקדש 
המזבח רומז לכתר כהונה שניתן לאהרן ובניו. 
בקרן  המונח  תורה  כתר  הוא  הארון  של  הזר 
שניתנה  למלכות  רמז  הוא  השולחן  וזר  זוית, 
לדוד המלך ולבניו. במיתתו – האיר אהרן את 
דהיינו את האחדות  יוצא מעדן',  'נהר  בחינת 

שהיא שורש הפירודים כולם.

על פטירתו של אהרן הכהן נאמר "ויבכו את 
שמכיוון  רש"י  ופירש  ישראל",  בית  כל  אהרן 
אדם  בין  שלום  ומשכין  שלום  רודף  שהיה 
כל בית ישראל בכו  לחברו ובין איש לאשתו, 
את פטירתו – אנשים ונשים כאחד. בעלמא – 
אהרן  אצל  פירודא,  של  מציאות  הוא  המוות 
כל  בין  ואחדות  חיבור  המיתה  יצרה  הכהן 

ישראל.

נמצא שמחד גיסא – אהרן הכהן הוא הסיבה 
לכל קיומו של כח המיתה בעולם, שכן מעשה 
ידיו גרמו לעשיית העגל, ומאידך – כל מדרגתו, 
ומעלתו של אהרן הכהן היא לעשות  עבודתו 
שלום בין איש לרעהו. במקום הפירודא – שם 
השלום. אהרן הכהן מגלה שהפירודא הגמור, 
המוות עליו נאמר "כי המוות יפריד ביני ובינך" 
)רות א, יז(, שהיא הפרדה של "בכו בכו להולך" 

)ירמיהו כב, י( יוצר צירוף וחיבור של כל ישראל.

על  מכפרת  אהרן  של  שמיתתו  נמצא 
כן  על  ורדיפתו.  השלום  אהבת  של  השלמות 
אחדות  ישראל",  בית  כל  אותו  "ויבכו  נאמר 

גמורה מכח 'אוהב שלום ורודף שלום'.

 פרשת השבוע תשע"ז 015 חוקת אהרן 
מספר שיעור בקול הלשון 33535262 



מדור

מחשבה
 בלבביפדיה מחשבה

אהרן

 אוצר האותיות
אהרן הכהן - תורת שלום

 אוצר האותיות
 מסירת התורה במדריגת אהרן הכהן

 אוצר האותיות
 אוהב את הבריות

 סוגיות במחשבה
אהרן





יט אאלפך           ערך אהרן           חכמה

 בלבביפדיה מחשבה
אהרן

שורש מהותו של אהרן הכהן
המקום הראשון בתורה בו הוזכר אהרן הכהן 
הוא בחומש שמות )ד, י-יז( כאשר נגלה הקב"ה 
עם  את  לגאול  לו  והורה  בסנה  רבינו  למשה 
לי  יאמינו  'והן לא  ואומר  נענה משה  ישראל, 
וכבד  פה  כבד  כי  אנוכי  דברים  איש  לא  וגו' 
לשון אנוכי'. ועל כך משיב לו הקב"ה, 'מי שם 
פה לאדם או מי ישום אילם או חרש או פיקח או 
עיוור הלא אנוכי השם, ועתה לך ואנוכי אהיה 
אומר  ושוב  תדבר'.  אשר  והוריתיך  פיך  עם 
משה 'שלח נא ביד תשלח', ואזי אומר הכתוב 
אחיך  אהרן  הלא  ויאמר,  במשה  ה'  אף  'ויחר 
הלוי ידעתי כי דבר ידבר הוא וגו', ודברת אליו 
ושמת את הדברים בפיו ואנוכי אהיה עם פיך 
ועם פיהו והוריתי אתכם את אשר תעשו, ודבר 
הוא לך אל העם והיה הוא יהיה לך לפה ואתה 

תהיה  לו לאלקים'.

רבינו  שמשה  היא,  הדברים  פשטות  ודאי 
דברי  לדבר את  צריך  היה  זה שמעיקרא  הוא 
החלפה,  של  מציאות  כאן  שנעשה  אלא  ה', 
שדיבר,  זה  הוא  אהרן  ידבר,  שמשה  ובמקום 

אלא שמשה שם את הדברים בפיו.

בן  יהושע  'רבי  איתא  )קב.(  בזבחים  בגמרא 
בו  נאמר  שבתורה  אף  חרון  כל  אומר  קרחה 
רושם', כלומר, יחד עם החרון בא איזה סימן 
כגון נזיפה או קללה וכיוצא בזה, לבד מהאמור 
בו שום  ה' במשה', שלא נאמר  'ויחר אף  כאן 
רושם. אך רבי שמעון בן יוחאי אומר, אף זה 
נאמר בו רושם שכן ממשיך הכתוב 'הלא אהרן 
אחיך הלוי', והרי אהרן לא היה לוי אלא כהן. 
אלא כך אמר הקב"ה למשה, אני אמרתי שאתה 
תהיה כהן ואהרן לוי, אך עכשיו שמיאנת לדבר 
ואילו אתה תהיה  כהן  יהיה  ישראל אהרן  עם 

לוי, וזהו הרושם שנצטרף עם החרון אף.

של  המציאות  אותה  רשב"י  לדעת  כלומר, 
ההחלפה שאהרן דיבר במקום משה, אינה רק 
החלפה בדיבור גרידא, אלא החלפה מהותית 
שנעשתה בדרגה של שניהם, שבמקום שמשה 
זה  הוחלפו  לוי,  יהיה  ואהרן  כהן  יהיה  רבינו 
לברר  ויש  כהן.  ואהרן  לוי  משה  ונעשה  בזה 
עם  שמדבר  הוא  מי  הדבר  עומק  מהו  כן  אם 
ישראל, שמחמת החלפה זו נענש משה רבינו 
והורד מדרגת כהן לדרגת לוי, ואהרן לעומת 

זאת הועלה מדרגת לוי לדרגת כהן.

סדר מסירת התורה
מסירת  סדר  מובא  )נד:(  בעירובין  בברייתא 
כיצד  רבנן  'תנו  והלאה.  רבינו  התורה ממשה 
נכנס  הגבורה,  מפי  למד  משה  משנה,  סדר 
אהרן  נסתלק  פירקו,  משה  לו  ושנה  אהרן 
להן  ושנה  בניו  נכנסו  משה,  לשמאל  וישב 
משה פירקן, נסתלקו בניו, אלעזר ישב לימין 
משה ואיתמר לשמאל אהרן. רבי יהודה אומר 
זקנים  נכנסו  חוזר,  משה  לימין  אהרן  לעולם 
ושנה להן משה פירקן, נסתלקו זקנים, נכנסו 
ביד  נמצאו  פירקן.  משה  להן  ושנה  העם  כל 
הזקנים  וביד  שלשה,  בניו  ביד  ארבעה,  אהרן 
שנים, וביד כל העם אחד. נסתלק משה ושנה 
בניו  להן אהרן פירקו, נסתלק אהרן שנו להן 
פירקן,  זקנים  להן  שנו  בניו  נסתלקו  פירקן, 

נמצא ביד הכל ארבעה', ע"כ.

שואלת הגמרא, מדוע הוצרך משה ללמד את 
כולם ולא היה די במה שלימד את אהרן והוא 
הזקנים,  את  אהרן  ובני  בניו,  את  מלמד  היה 
'כיון  הגמרא,  מתרצת  העם.  כל  את  והזקנים 
מלתיה',  מסתייעא  גמר,  הגבורה  מפי  דמשה 
הקב"ה  מפני  למד  רבינו  שמשה  כיון  כלומר, 
בעצמו היתה הצלחה מיוחדת לאותם שלמדו 



אאלפך           מדור מחשבה           חכמהכ

מהבאים  לומדים  היו  אם  מאשר  יותר  ממנו 
אחריו.

יסוד  הגמרא  מדברי  מבואר  פנים  כל  על 
על  נעשה  מצרים  שגאולת  אף  על   - ברור 
עם  את  הנהיגו  יחד  ושניהם  ואהרן,  ידי משה 
ישראל בדור המדבר, אכן עצם מסירת התורה 

מעולם התקיימה רק על ידי משה רבינו.

שלענין  הטעם  לבאר  יש  בפשטות  והנה, 
הנהגת כלל ישראל הוצרך משה לאהרן שיהיה 
משה  יכל  התורה  מסירת  לענין  אך  לפה,  לו 
מחמת  היא  בעצמו,  התורה  את  ללמד  רבינו 
שמסירת התורה היתה לאחר מתן תורה, ובמתן 
תורה נתרפאו כל המומין וכן מן הסתם נתרפא 
גם משה רבינו ממום זה וחזר לדבר כרגיל בלא 
לענין  שהרי  בזה,  די  לא  לכאורה  אך  גמגום. 
הנהגת כלל ישראל לא מצינו חילוק בין קודם 
מתן תורה ללאחר מתן תורה, ולכל אורך ימי 
דור המדבר היתה ההנהגה על ידי משה ואהרן 
יחד, ומוכרח אם כן שהגדרת הדברים אינה רק 
רבינו  משה  ממנו  שנתרפה  מום  של  מציאות 
לאחר מתן תורה, אלא שיש חילוק בעומק בין 

הנהגת כלל ישראל לבין מסירת התורה.

שורש הכבד פה לפום מעלתו של משה 
רבינו

בהגדרת  נוגע  הדבר  ששורש  בזה  והנראה 
מציאות זו של 'כבד פה וכבד לשון'. המושכל 
הפשוט הוא שדבר זה הוא חסרון ומום בעלמא, 
הדבר  עומק  אך  בדיבורו.  ומתקשה  שמגמגם 
נובע  זה  שאין  רבותינו,  בדברי  שמוזכר  כפי 
אדרבא  אלא  בעלמא,  מום  או  חסרון  מחמת 
רבינו,  משה  של  מרוממותו  בא  הדבר  שורש 

שמתוך כך נעשה כבד פה וכבד לשון.

וגם',  'גם  מלשון  הינו  'מגמגם'  השם  שורש 
את  שמחתך  אדם  כל  כדרך  שלא  כלומר, 
המגמגם  האדם  מילה,  מילה  ומוציא  דיבורו 
רוצה לומר כמה אותיות ותיבות ביחד, ועל ידי 

כך נשמע הקול כגמגום ודיבור שאינו ברור.

הדבר  בשורש  מגמגם,  שהיה  רבינו  משה 
הרי זה נבע ממעלתו, שרוצה ללמד ולהרחיב 
ישראל  כלל  שבמדרגת  אלא  קץ.  בלי  דיבורו 
דבריו,  את  ולהכיל  לשמוע  יכלו  לא  ופרעה 
כן  ומטעם  הרחוק,  וגבולם  מעלתם  מגודל 
הוצרך לדבר עם אהרן הכהן ועל ידי כך נעשה 
זה  דיבור  ואילך  ומכאן  הדיבור,  של  צמצום 

יכול להתגלות אצל בני ישראל. 

למשה  הקב"ה  שאומר  הדברים  עומק  וזהו 
ושמת  אליו  'ודיברת  הכהן  אהרן  על  רבינו 
אהרן  כלומר,  טו(,  ד  )שמות  בפיו'  הדברים  את 
באמת קיבל דברים מגומגמים כביכול, שמרום 
מדרגתו יכל לקבל דיבור גבוה זה של 'גם וגם', 
ואהרן הוציא את אותם דברים באופן של 'בזה 
אחר זה', שיוכלו בני ישראל לקבל את הדברים 

לפי דרגתם. 

נמצא אם כן, שמשה רבינו במדרגתו העליונה 
יותר מצרף יחד את הדברים, ועל ידי כן הוא 
נעשה כבד פה וכבד לשון, ואהרן הכהן צימצם 
הדיבור.  מציאות  התקיים  ובזה  הדברים  את 
של משה,  במקומו  מדבר  מה שאהרן  כן  ואם 
מחמת  נובע  ואינו  הדיבור,  צמצום  גופא  זהו 
לשון  וכבד  פה  כבד  חיסרונו של משה שהוא 
ואהרן מדבר במקום משה, אלא אדרבא, משה 
יותר,  עליון  דיבורו  כוח  מעלתו,  לרוב  רבינו 
ואהרן מצמצם את  וגם,  גם  והוא בבחינה של 
כוח הדיבור ונעשה מציאות  שהדיבור עומד 
כסדרו ויכול להתקבל באזני כלל ישראל מפני 

הצמצום של מדרגת אהרן.

לעיל  הברייתא  דברי  יובנו  האמור  לפי 
משה  היה  התורה  מסירת  סדר  שבמדרגת 
'מסתייעא  שכן  ישראל,  כלל  את  מלמד  לבדו 
מלתיה'. עומק הדבר, שדיבורו של אהרן אינו 
של משה ששמע  דיבורו  לעומת  דיבור שלם, 
הגבורה  מפי  ששמע  זו  מדרגה  הגבורה.  מפי 
שתים  אלוקים,  דיבר  'אחת  של  המדרגה  היא 
שבו  המדרגה  זו  יב(,  סב,  )תהלים  שמעתי'  זו 
הדיבור שלם והוא בגדר של 'גם וגם', ששמע 



כא אאלפך           ערך אהרן           חכמה

גם את הדיבור הראשון של 'אנוכי ה'', וגם את 
דיבורו  זהו  לך',  יהיה  'לא  של  השני  הדיבור 
של הקב"ה ש'זכור ושמור בדיבור אחד'. היינו 
במדרגת כלל ישראל אינם יכולים לשמוע אלא 
דיבור אחד, שאין האוזן שומעת מה שאין הפה 
יכול לדבר. אך במדרגתו של משה רבינו היה 
דיבורו באופן של 'גם וגם', וכך גם יכל לשמוע 
את דיבורו של הקב"ה באופן של זכור ושמור 

בדיבור אחד. 

ישראל  כלל  הנהגת  לענין  דוקא  זה  ומטעם 
הוצרך משה רבינו לדבר לאהרן הכהן, ואהרן 
כלל  למדרגת  הדיבור  את  צמצם  במדרגתו 
דיבור  אלא  לשמוע  יכולים  שאינם  ישראל 
כסדרו. אך לענין מסירת התורה, בזה רק משה 
רבינו לימד את כלל ישראל, שכן עומק מדרגת 
דברי  ואלו  'אלו  של  בבחינה  היא  התורה 
וכשבני  הקב"הא,  של  דיבורו  חיים',  אלוקים 
הם  הרי  התורה  את  ללמוד  באים  ישראל 
ומתחברים  התחתונה  ממדרגתם  מתרוממים 
למדרגת האחת דיבר אלקים שתים זו שמעתי, 
ואלו ואלו דברי אלקים חיים, מדרגת הדיבור 
יניקה,  לאותה  שורש  להם  ויש  וגם,  גם  של 
וממילא במדרגה זו יכולים לשמוע ולקבל את 

התורה ממדרגתו של משה רבינו בעצמו. 

זה  דיבור  התחתון,  הדיבור  במדרגת  אבל 
וכאן  וגם',  'גם  של  מציאות  ליצור  יכול  אינו 
נצרך אהרן הכהן שיצמצם את דיבורו המרומם 
יהפכו  וגם'  ה'גם  וממדרגת  רבינו,  משה  של 

למדרגה התחתונה של הדיבור כסדרו. 

'הן  להקב"ה  משה  אמר  דייקא  זה  ומטעם 
בני ישראל לא שמעו אלי ואיך ישמעני פרעה 
'פה- בבחינת  הוא  'פרעה'  ערל שפתים'.  ואני 
משה  כאשר  וממילא  מאוד,  עד  כידוע  רע' 
צריך  הוא  הרי  לפני פרעה  לדבר  מגיע  רבינו 
עד  העליונה  ממדרגתו  הדיבור  את  לשלשל 

א	 בדרך רמז, ‘גם גם’ גימטריה ‘אלקים’, כלומר אלו ואלו דברי אלוקים חיים. 

למדרגה התחתונה ביותר של הדיבור, מדרגת 
הפה רע. ולכך בא הוא בטענה להקב"ה 'ואני 
דיבורי  ומדרגת  מאחר  כלומר,  שפתים',  ערל 
בני  שאף  וגם',  ה'גם  של  העליון  הדיבור  היא 
איך  לי,  לשמוע  יכלו  לא  במדרגתם  ישראל 
יוכל לשמוע לי פרעה שדיבורו הוא במדרגה 

התחתונה ביותר.

הכהן  אהרן  של  חלקו  מגיע  שכאן  אלא 
משה  של  העליון  דיבורו  את  לצמצם  שבכחו 
ישראל,  כלל  מדרגת  התחתון  לדיבור  רבינו 
ואף למדרגה התחתונה ביותר מדרגת דיבורו 
של פרעה. אהרן לוקח את הדיבור השלם כפי 
פרעה  אל  ומדבר  רבינו  משה  אליו  שדיבר 

באופן של דיבור חלקי.

'ואנוכי  למשה  אומר  הקב"ה  כאשר  זה  לפי 
לשני  היא  הכוונה  פיהו',  ועם  פיך  עם  אהיה 
פיך'  עם  אהיה  'אנוכי  לגמרי.  שונות  מדרגות 
דיבור  במדרגת  היינו  רבינו,  למשה  ביחס 
ו'עם  וגם'.  'גם  של  דיבור  שניהם,  את  שכולל 
פיהו' ביחס לאהרן הכהן, היינו במדרגת דיבור 

שבא ב'זה אחר זה'.

שורש הצרעת שנענש אהרן כשדיבר 
במשה

לפי זה יציאת בני ישראל ממצרים לא נעשתה 
מכוח דיבורו של משה במדרגת הדיבור השלם, 
ועיקר הגאולה והדיבור עם פרעה היה על ידי 

אהרן, במדרגת הדיבור החלקי שאינו שלם. 

ועל פי זה יבואר הסוגיא בענין מה שדיברו 
אהרן ומרים במשה על 'אודות האשה הכושית 
וקיבלה  מרים  נענשה  כך  ובגין  לקח',  אשר 
מצורעת  היא  'והנה  בפסוק  כמפורש  צרעת, 
כשלג'. אכן בגמרא בשבת )צז.( איתא, 'ויחר אף 

ה' בם', מלמד שאף אהרן נצטרע.

שמרים  שכשם  היא,  בזה  הפשוטה  ההבנה 
כך  בצרעת,  נענשה  כך  ובשל  במשה  דברה 



אאלפך           מדור מחשבה           חכמהכב

ואולם  נצטרע.  כך  ובשל  במשה  דיבר  אהרן 
היא  שהצרעת  במה  הוא  השורש  בעומק, 
בבחינת 'פה רע', ומאחר ושורש הגאולה נעשה 
על ידי אהרן באופן של דיבור חלקי במדרגה 
התחתונה של הפה רע, וכפי שנתבאר, שאהרן 
וצמצמו  ממשה  השלם  הדיבור  את  קיבל 
למדרגת הפה רע כדי שיוכל פרעה במדרגתו 
שורש  ממילא  הדיבור,  את  לשמוע  התחתונה 
באהרן  חל  מסוימת  במידה  רע  הפה  של  זה 
אותו  ומכח  מצרים.  יציאת  לאחר  גם  ונשאר 
שורש של דיבור, כשבא אהרן ודיבר על משה 
רבינו, תיכף נצטרע ונענש באותה בחינה של 
פרעה,  לפני  מדיבורו  עוד  בו  שחל  רע  הפה 

שאותו הדיבור לא יצא מגלותו השלימה.

שורש חטא העגל מכח צמצום הדיבור 
במדרגתו של אהרן

העגל  חטא  שורש  גם  יבואר  זה  פי  על 
בבחינתו של אהרן הכהן. כפי שנתבאר במתן 
במדרגתו של משה  היה  הדיבור  תורה שורש 
רבינו, הדיבור השלם, בבחינה של 'אחת דיבר 

אלוקים שתים זו שמעתי'. 

העם  חטאו  תורה  מתן  לאחר  תיכף  ואולם 
בפסוקים  כמובא  הדבר  ושורש  העגל,  בחטא 
ההר,  מן  לרדת  משה  בושש  כי  העם  שראו 
לנו  עשה  קום  אליו  ויאמרו  אהרן  על  ויקהל 
אלהים וגו' )שמות לב א(. וכשראה אהרן שהרגו 
את חור אמר להם פרקו את נזמי הזהב והביאו 
אלי, ומתוך כך עשו את העגל וחטאו. ולאחר 
שירד משה מן ההר וראה את העגל והמחולות 
אמר אל אהרן 'מה עשה לך העם הזה כי הבאת 

עליו חטאה גדולה' )שמות לב כא(. 

ביחס  אהרן  של  בבחינתו  הדברים  עומק 
גרם  העגל  את  שעשה  זו  שבמציאות  לדידן, 
לנפילה מהמדרגה העליונה של הדיבור השלם 
התחתונה  מדרגה  לאותה  תורה,  במתן  שהיה 

של הדיבור שאינו שלם. 

והשורש לנפילה זו לא היה רק באותה שעה 
יציאת  בעצם  תחילתו  אלא  העגל,  חטא  של 

ידי  על  נעשה  הדיבור  היה  שאילו  מצרים, 
באותה  קיימים  היו  מעולם  אזי  רבינו,  משה 
ממשיכים  והיו  השלם,  הדיבור  של  מדרגה 
ולא  השלימה  זו  במדרגה  תורה  במתן  גם 
שכבר  מאחר  אך  לעולם.  ממנה  נופלים  היו 
ידי אהרן  ביציאת מצרים היה הדיבור גם על 
ולא רק על ידי משה, באופן של 'ואנוכי אהיה 
דיבור  של  בבחינה  והיה  פיהו',  ועם  פיך  עם 
את  דיבור שלם, שהפה מחלק  ולא של  חלקי 
הדברים ומצמצמם למדרגה התחתונה, ממילא 
של  מסוימת  בחינה  בו  תורה שהיה  במתן  גם 
לא  שמעתי',  זו  שתים  אלקים  דיבר  'אחת 
ה' שהיא שלימות  קול  את  יכלו העם לשמוע 
מדרגת הדיבור, ואמרו למשה 'דבר אתה עמנו 
נמות'  פן  עמנו  אלוקים  ידבר  ואל  ונשמעה, 
)שמות כ טז(, ואכן בשל כך הוצרך משה רבינו 

לדבר כמפורש בפסוק 'משה ידבר והאלוקים 
היו  עדיין  אמנם  יט(.  יט  )שמות  בקול'  יעננו 
רבינו  משה  של  דיבורו  את  לשמוע  מסוגלים 
וזאת  על אף שהיה במדרגה של דיבור שלם, 
מחמת סגולת התורה, וכפי שנתבאר שמדרגת 
התורה היא הדיבור השלם, ומכחה נתעלו והיו 

מסוגלים לכך.

אף  נפלו  תורה  מתן  לאחר  תיכף  אולם 
שכן  רבינו,  משה  של  דיבורו  של  זו  ממדרגה 
'זה משה האיש לא ידענו מה היה לו', וממילא 
בעומק שוב אין אף את דיבורו של משה רבינו 
דיבורו של אהרן הכהן שמהותו  רק את  אלא 
בחטא  חטאו  ומכחו  הדיבור,  צימצום  הוא 

הנורא ועשו את העגל.

חטא  של  הנפילה  ששורש  כן,  אם  ונמצא 
ידי  על  שהיה  מצרים,  ביציאת  הוא  העגל 
פרעה  אל  כשדיבר  הכהן  אהרן  של  דיבורו 
הדיבור  צמצום  כלומר  רע',  'פה  בבחינת 
תורה,  במתן  גם  ונמשך  התחתונה,  למדרגה 
העגל.  חטא  של  הגדולה  בנפילה  ולאחריו 
זוהי מדרגתו של אהרן הכהן שנעשה השורש 

לנקודת הנפילה. 



כג אאלפך           ערך אהרן           חכמה

שתיקתו של אהרן הכהן במיתת נדב 
ואביהו

של  מיתתם  של  הסוגיא  לבאר  יש  זו  בדרך 
כמבואר  המשכן,  הקמת  ביום  ואביהו  נדב 
בגמרא )זבחים קטו:( שאמר הקב"ה למשה רבינו 
בכבודי',  ונקדש  ישראל  לבני  שמה  'ונועדתי 
אל תקרי בכבודי אלא במכובדיי'. היינו שרמז 
שכינתו  שישרה  שביום  רבינו  למשה  הקב"ה 
במקדש יתקדש במכובדיו, ולא ידע משה מי 
הם אותם המכובדים והיה סבור שהכוונה היא 
או לעצמו או לאהרן הכהן ]כמובא בתוס' שם 
וכיון שמתו  אהרן.  בני  עד שמתו  רמזו[,  ד"ה 
אמר לאהרן, אהרן אחי לא מתו בניך אלא כדי 
להקדיש כבודו של מקום עליהם. וכיון שידע 
אהרן שבניו ידועי מקום הן, שתק, וקבל שכר 

על שתיקתו, שנאמר 'וידום אהרן'. 

הוא בבחינת  זו של אהרן, בפשוטו  שתיקה 
רבינו  משה  לדברי  שהודה  כהודאה,  שתיקה 
ולא הרהר אחר מדת הדין. אולם בעומק הרי 
ששורש הדבר הוא שצריך שיהיה מנהיג אחד 
אחד  דַבַר  העם,  עם  שידבר  זה  שהוא  לדור 
לדור ולא שני דַבַרים לדור, והיה משה רבינו 
צריך לדבר לבדו עם העם, אלא שמפני בקשתו 
והיו  הדבר  נשתנה  הקב"ה  לפני  משה  של 
באופן  המדבר,  דור  את  מנהיגים  יחד  שניהם 
של 'ואנוכי אהיה עם פיך ועם פיו' - שני דַברים 

לדור.

חזר  אהרן  של  זו  כן, שבשתיקה  אם  ונמצא 
למקור ושורש הדברים שבו היה משה היחיד 
ודייקא  שותק.  אהרן  ואילו  העם  עם  שמדבר 
הפך  למקורו,  וחזר  אהרן  שתק  שבו  זה  ביום 
נתקדש  בניסן,  א'  זה,  שביום  כהן,  להיות 
המשכן, ובו ביום מתו נדב ואביהו, ושמע אהרן 
ושתק. ונמצא שעצם הוויתו ועלייתו ממדרגת 
לוי למדרגת כהן נעשתה מכח חזרה למקורו, 

מדרגת השתיקה.

ודייקא היה הדבר על ידי כח השתיקה, כפי 
רבינו  משה  שביקש  שמחמת  לעיל  שהוזכר 

שאהרן ידבר במקומו, נעשה חרון אף שיש בו 
רושם, ונענש וירד ממדרגת כהן למדרגת לוי, 
כהן.  למדרגת  לוי  ממדרגת  עלה  אהרן  ואילו 
אלא שלא עלה מיד למדרגה זו, שכל זמן שהיה 
יכול להתעלות  במדרגת צמצום הדיבור אינו 
למדרגת כהן, ורק לאחר שחזר למקורו ושתק, 

אזי נתעלה ועמד בפועל במדרגת כהן.

וזהו עומק הקדושה שביום זה נתקדש הבית 
במיועדיו אצל אהרן הכהן, והיינו, שעיקר 

הקדושה היא בזה שנאמר 'וידום אהרן', בזה 
והמשכן  המשכן.  נתקדש  אהרן,  ששתק  גופא 
בהם  ששורה  ישראל  לבני  עדות  בבחינת 
כמו שהוזכר  השכינה, שכיפר על חטא העגל 
היא  המשכן  של  המציאות  כלומר,  לעיל. 
מגלה את התיקון של חטא העגל שמפיל את 
עשרת הדיברות, שחטא העגל נעשה מכחו של 
שחזר  לאחר  אך  הדיבור,  את  שצימצם  אהרן 
חטא  שורש  את  תיקן  ושתק,  למקורו  אהרן 
העגל, ומכח זה נתקדש המשכן, וממילא עצם 
לישראל שנתכפר  עדות  היא  מציאות המשכן 

שורש חטא העגל.

שורש ענני הכבוד מכח מציאות העינוי 
בדיבורו של אהרן

של  שבזכותו  הדבר  שורש  יבואר  זה  לפי 
הכבוד,  לענני  המדבר  דור  זכו  הכהן  אהרן 
שהרי ג' מתנות טובות היה במדבר - מן, עננים 
ובאר. מן בזכותו של משה, עננים בזכותו של 
של  מהותם  מרים.  של  בזכותה  ובאר  אהרן, 
העננים בעולם הם ענין הבקשה והתחינה מאת 
הקב"ה, שכל הופעת העננים בעולם היא מכח 
מאת  מבקשים  ישראל   שבני  גשמים  שאלת 
הקב"ה. וזהו שורש השם 'עננים' מלשון 'וענית 

ואמרת' )דברים כו ה(. 

בזכותו  דייקא  העננים  הדברים שהיו  עומק 
שנתבאר  מה  פי  על  הוא  הכהן,  אהרן  של 
שהגילוי של אהרן בשורשו הוא אותה המציאות 
של שתיקה, שמתחילה היה אהרן צריך לשתוק 



אאלפך           מדור מחשבה           חכמהכד

ומשה לדבר, אך נשתנה הדבר ואהרן דיבר גם 
כן, אך לא היה זה הדיבור מכחו ועצמיותו של 
אהרן אלא דיבור מושאל. ולבסוף, ביום הקמת 
המשכן, חזר אהרן למקורו ושתק, ואותו דיבור 
בחזרה  הוא  גם  חזר  רבינו  משה  מאת  ששאל 

למשה רבינו.

הכהן,  אהרן  אצל  שהיה  זה  דיבור  ומהות 
שלא היה דיבור עצמי אלא דיבור ששאל מאת 
משה רבינו, הינו בבחינה של 'וענית ואמרת', 
שכל דיבור של אדם שאינו דיבור עצמי, אלא 
עינוי,  של  ממציאות  בא  ואומר'  שה'עונה 

ומטעם כן נקרא 'וענית ואמרת', לשון עינוי. 

שתי  לדבר  שרוצה  אדם  כל  יותר,  ובדקות 
דברים שונים, ומתוך ההכרח אינו יכול לדבר 
בו בחינה של  יש  זה  דיבור  דיבור אחד,  אלא 
עינוי בעצמותו, רק אצל משה רבינו ששכינה 
מדברת מתוך גרונו, יש לו את היכולת לדבר 
במציאות  אין  וממילא  שונים,  דברים  שתי 
אהרן  זאת,  לעומת  עינוי.  שום  אצלו  הדיבור 
הכהן ששומע את הדיבור ממשה רבינו וצריך 
דיבור  ולדבר  ישראל  כלל  למדרגת  לצמצמו 
אחד ולא שנים, נעשה אצלו הדיבור מציאות 

של עינוי.

ממילא ברור הדבר, שמכח אותו דיבור של 
באו  הכהן,  אהרן  של  במדרגתו  שהיה  עינוי 
של  הבחינה  מאותה  שמהותם  הכבוד,  ענני 

'וענית ואמרת' ומציאות העינוי.

לעיל  יבואר עומק הדבר שהובא  זה  פי  על 
שמשה רבינו אינו חפץ לדבר עם פרעה ואהרן 
נשלח לדבר תחתיו. מאחר שמציאות הדיבור 
עם פרעה, היא על אותו העינוי שעינה את בני 
ישראל במצרים, ממילא ברור שמי שידבר על 
של  שהמדרגה  זה  יהיה  בפועל  העינוי  אותו 
אהרן  והוא  עינוי,  במדרגת  היא  שלו  הדיבור 

הכהן ולא משה רבינו.

עינו זה שנגלה במצרים, מתגלה בעצם השם 
ההבחנה  זו  'מיצר-ים',  מלשון  שהוא  מצרים 

שעצם הדיבור עצמו נמצא במדרגת מיצרים.

מיתת אהרן הכהן בבין המצרים וסילוק 
ענני הכבוד

בחינה זו של מיצרים ועינוי מצינו גם בשעת 
מיתתו של אהרן, וכפי שמובא בגמרא בתענית 
)ט.( שהיה זה בחודש אב, הוא זמן בין המצרים. 

חרב  בו  הזמן  שזהו  דברים,  של  פשוטם  ודאי 
הבית בעוון שנאת חינם. מצד כך, מיתתו של 
ו'משים  שלום'  ורודף  שלום  ש'אוהב  אהרן, 
שלום בין איש לאשתו בין אדם לחברו' - הוא 
בזמן שחל מציאות השנאת חינם. אבל בערכין 
הדבר  עומק  מה שהוזכר השתא,  פי  על  דידן 
שמיתתו של אהרן היא בזמן בין המצרים, מצד 
כך שבזמן זה מתגלה המיצר שבדיבור, שנחרב 
היפך  הרע.  ולשון  חינם  שנאת  בעוון  הבית 
שלום  אוהב  שהיה  הכהן  אהרן  של  מציאותו 
ורודף שלום, כפי שהוזכר 'וראך ושמח בליבו'.

אהרן  של  מיתתו  זמן  המצרים,  בין  מדרגת 
שכן  הדיבור,  מקום  של  המיצר  הוא  הכהן, 
הוא  האדם  בקומת  מיצר  של  המקום  עיקר 
אדם.  של  דיבורו  מקום  שורש  הגרון,  במקום 
מצד כך, אהרן הכהן מיתתו הוא בבחינת מיצר 

שיוצר לבסוף את המיתה הזו. 

ענני  נסתלקו  פטירתו  בשעת  כך,  מצד 
אהרן  מת  )שם(,  בגמרא  שמובא  וכפי  הכבוד, 
א(  כא  )במדבר  שנאמר  כבוד,  ענני  נסתלקו 
שמע,  שמועה  מה  ערד'  מלך  הכנעני  'וישמע 
שמע שמת אהרן ונסתלקו ענני כבוד וכסבור 
ניתנה לו רשות להלחם בישראל'. ואף שלאחר 
דברי  בהמשך  כמובא  משה,  בזכות  חזרו  מכן 
הגמרא שם, מכל מקום אותה בחינה של עינוי 
שהיתה מצד הדיבור של אהרן שהועתק ממשה 
לגמרי,  נסתלקה  באו העננים,  רבינו, שמכחה 
ומה שחזרו אחר כך בזכותו של משה, לא היו 
הם אותם העננים שהיו בזכותו של אהרן, אלא 

עננים אחרים.  

עומק החילוק בין העננים שבאו בזכות משה 
לעננים שהיו קודם לכן בזכותו של אהרן, הינו 
בעצם מציאות העננים, כמבואר בגמרא )שם ט:( 



כה אאלפך           ערך אהרן           חכמה

שסדר העננים הוא מים שעולים מתתא לעילא, 
וחוזרים ויורדים מלעילא לתתא. ובודאי שכל 
דבר שעולה מתתא לעילא, הוא בבחינת עינוי.

בבחינת  הוא  ואמרת'  'וענית  כל  זה  ומטעם 
העינוי  והוא  לעיל,  שהוזכר  כמו  עננים, 
'וענית  כלומר,  לעילא.  מתתא  שמתגלה 
ואמרת', ענינו שמכוח העינוי מתגלה התפילה 
טבעה  שזהו  לעילא,  מתתא  'וענית'  והזעקה, 

של תפילה.

זה היה מכוח מדרגתו של אהרן הכהן,  וכל 
עינוי,  של  באופן  הדיבור  בחינת  בו  שהיה 

וכנ"ל.

העננים  משה,  מדרגת  מכוח  זאת  לעומת 
מגיעים ממקום אחר לגמרי. שכל מציאותו של 
משה רבינו, שמוריד את הדבר מעילא לתתא. 
בזכותו  ניתנה  המן  של  המתנה  אותה  דייקא 
לחם  המן,  של  מהותו  שזהו  רבינו,  משה  של 
גם  אופן,  באותו  לתתא.  מעילא  השמים,  מן 
העננים שחזרו בזכותו של משה רבינו, לא היו 
כעננים של אהרן מתתא לעילא, אלא מעילא 

לתתא כענין המן.

מכחו  שבאו  העננים  שאותם  ברור,  זה  לפי 
של אהרן היו עננים של עינוי, מתתא לעילא, 
אבל העננים שמתגלים מכוחו של משה רבינו, 
היו במדרגה של מים היורדים מעילא לתתא, 
שאינם עננים של עינוי, וכמדרגת דיבורו של 
משה רבינו ששכינה מדברת מתוך גרונו, ואין 

בו מציאות של עינוי כלל.

משה  של  מכחו  הללו  העננים  על  ובעומק, 
ואני  יקראו  'טרם  כד(  סה,  )ישעיה  נאמר  רבינו 
הוא,  לדיבור  המחשבה  בין  ההפרש  אענה'. 
שבמחשבה אדם יכול לחשוב לדבר שני דברים 
יכול  אינו  בפועל  בדיבור  אבל  אחת,  בבת 
לדבר את שניהם בבת אחת, אלא בזה אחר זה. 
כאשר יש את המציאות של 'טרם יקראו ואני 
אענה', ממילא מתקבלים למעלה שני הדברים 

שעולים לאדם במחשבה, בבת אחת. 

משה רבינו מדת האמת לעומת אהרן 
הכהן מדת השלום

משה  )ו:(,  בסנהדרין  הגמרא  מדברי  כידוע 
רבינו מדתו היא מדת האמת, והיה אומר יקוב 
הדין את ההר, לעומת אהרן 'אוהב שלום ורודף 

שלום ומשים שלום בין אדם לחבירו'.

ובפשיטות כל זה היפך המבואר עד השתא, 
של  אחד  צד  רק  מעמידה  האמת  מדת  שכן 
צודק,  זה  שצד  או  צודק  זה  שצד  או  הדבר, 
השלום  מדת  לעומת  הצדדים.  בין  ומבדיל 
שלכאורה מחברת בין שתי הצדדים, ומצרפת 
זה עם מה  יתיישב ענין  וכיצד  זה לזה.  אותם 
רבינו  משה  של  דיבורו  במדרגת  שנתבאר 

שהוא 'גם וגם'.

אמנם, אלו הם הפנים הפשוטות של הדבר, 
שמשה רבינו מעמיד צד אחד ואהרן מחבר בין 
הדבקים, אולם בעומק הן הן הדברים שנתבארו 
הכהן  אהרן  של  מציאותו  שכן  השתא,  עד 
שכאשר ראה מחלוקת בין הצדדים היה משים 
אחד  לכל  מספר  שהיה  ידי  על  ביניהם  שלום 
וכדומה,  רוצה בשבחו  איך הצד השני באמת 
ועל ידי כן היה מביאם לנקודה אחת. ובעומק 
נמצא, שמהמחלוקת ביניהם גילה צמצום של 
ודמו  בתוכה  השתוו  ששניהם  אחת  נקודה 

לאהדדי ועל ידי כך נהפכו לאחד. 

הדין  'יקוב  רבינו  משה  אצל  זאת  לעומת 
כשניים,  המחלוקת  את  ומעמיד  ההר',  את 
יכולים לחול בבת אחת.  כן  פי  אלא שאף על 
שזהו העומק של 'אחת דיבר אלוקים, שתיים 
זו שמעתי' - דבר והיפוכו ששורשם אחד. וכל 
זה מכח מדה זו של יקוב הדין את ההר, שבה 
מתגלה בעומק, שאף על פי שהם נבדלים זה 

מזה, יכולים להצטרף זה לזה.

בשרשם,  לאהרן  משה  בין  החילוק  ומהות 
הינה מה שהוזכר לעיל לענין העננים, שאהרן 
לעילא,  מתתא  הגשמים  את  מעלה  הכהן 
לתתא.  מעילא  שמורידם  רבינו  משה  לעומת 
ושורש הדברים כידוע מדברי רבותינו שמשה 



אאלפך           מדור מחשבה           חכמהכו

הכהן  ואהרן  דמלכא,  שושבינתא  הוא  רבינו 
מלעילא  זה  דמטרוניתא.  שושבינתא  הוא 
לתתא, זה מתתא לעילא. ב'מתתא' יש מציאות 
פירוד.  של  מציאות  אין  בלעילא,  פירוד.  של 
'שמיים' – 'אש ומים', מתחברים אהדדי, עושה 

שלום במרומיו. 

האחדות  נמצא  בשמיים  מה שבפשטות,  אז 
ובארץ נמצאת הפירוד, ודאי שזה אמת. אבל 
פירוד,  נמצא  בארץ  השתא,  העמוקות  בפנים 
כל  לבטל  צריך  הכל,  את  לאחד  רוצים  ואם 
אחדות.  של  מציאות  נעשה  כן  ידי  ועל  אחד, 
בשמיים לעומת זאת, אפילו אם ישאר כל אחד 
על עומדו, כל אחד במהותו, אפילו הכי אפשר 

לחבר אותם. 

זהו חיבורו של משה שלמעלה מחיבורו של 
המציאות  הכהן,  אהרן  במדרגת  הכהן.  אהרן 
של החיבור שהם מצטרפים אהדדי, עד כמה 
שנתבאר,  כמו  ההתנגדות,  נקודת  את  שביטל 
על ידי כן נעשה עומק החיבור במדרגתו של 
המציאות  רבינו  משה  במדרגת  הכהן.  אהרן 
נקודת  שנשאר  ידי  על  נעשית  החיבור  של 
ההתנגדות, ואף על פי כן מתחברים ומצטרפים 

אהדדי.

אור שבעת הנרות במדרגת אהרן הכהן
עיקר הדלקת המנורה במשכן נאמרה באהרן 
הכהן, כמו שנאמר )במדבר ח, ב-ג( 'דבר אל אהרן 
המנורה  פני  מול  אל  הנרות  את  בהעלותך 
מול  אל  אהרן  כן  ויעש  הנרות,  שבעת  יאירו 
פני המנורה העלה נרותיה' וגו'. כמו כן בתיבת 
אהרן  יותר,  ובדקות  'נר',  אותיות  יש  'אהרן' 
הוא נוטריקון 'אור ונר'. זוהי מדרגתו של אהרן 

הכהן שיש בו בחינה של אור ובחינה של נר.

היא  במנורה,  שהייתה  הנר  של  המדרגה 
פניה,  אל  מאירים  הנרות  שבעת  שהיו  במה 
כמו שנאמר 'אל מול פני המנורה יאירו שבעת 
נרות  שבעה  בעצם  שהם  אף  שעל  הנרות'. 

כולם  ומתאחדים  חוזרים  הם  הרי  נפרדים, 
לכיוון אחד. 

היא  רבינו,  משה  של  מדרגתו  זאת,  לעומת 
ואף  מנורה,  שנקראת  מהמדרגה  למעלה 
למעלה ממדרגת הארון, אלא הוא עצם האור 
רבינו  משה  של  בכוחו  שנתבאר,  וכמו  עצמו. 
לצרף את המדרגות הללו גם יחד, על אף שהם 

נבדלים.

שמדרגתו  דהשתא,  הדברים  תולדת  נמצא 
הדברים  את  שמחבר  היא,  הכהן  אהרן  של 
הדבר  את  שמעלה  ידי  על  וזאת  ומצרפם, 
שנהפך  מתגלה  כן  ידי  ועל  לעילא,  מתתא 
להיות אחד. אבל מדרגתו של משה רבינו היא 
דפירודא,  בעלמא  העליון  האור  את  להאיר 
ולראות איך המציאות שנראית פירוד מוחלט, 
שני  של  הצירוף  נקודת  עומק  בה  חל  גופה 
הפכים שחלים בבת אחת. וזאת על ידי שמוריד 
הדבר  את  ומוריד  לתתא,  מעילא  הדבר  את 
ובכך  תצמח',  מארץ  'אמת  בבחינת  לארץ 
במקום  גם  אחד  שהוא  העליון  האור  מתגלה 
את  סותר  לא  שהנבדלות  ומתגלה  הפירוד, 
את  לו  יש  אחד  שכל  אף  ועל  הדבר.  אחדות 
דברי אלוקים  ואלו  אלו  בבחינת  מקומו שלו, 
ממציאותו  הפוך  דבר  אומר  אחד  וכל  חיים, 
של עצמו, מכל מקום חוזרים ומתכללים יחד. 
וכענין שתי הדברות הראשונות – 'אנוכי' ו'לא 
יהיה לך', כפי שנתבאר, ומזה משתלשל הדבר 

עד לעולם הפירוד הגמור.

לאהרן  רבינו  משה  בין  ההפרש  עומק  וזהו 
בא  היה  כאשר  הכהן  אהרן  בהנהגתם.  הכהן 
לעשות שלום, היה אומר לכל אחד שכל אחד 
אומר כמו השני. משה רבינו לעומת זאת היה 
נוהג ההיפך לגמרי, וכלשון חז"ל הידוע )שמו"ר 
לחדש,  ותיק  תלמיד  שעתיד  מה  שכל  ד(  כח 

שמשה  הרי  בפשוטו,  בסיני.  למשה  נאמר 
ובהגדרה  להיות.  שעתיד  מה  את  ידע  רבינו 



כז אאלפך           ערך אהרן           חכמה

מדויקת, הוא לא היה רק בבחינת שורש, אלא 
יותר  עוד  בהגדרה  אבל  ענפים.  בבחינת  גם 
משה  של  זו  ידיעה  דידן,  לענייננו  מדויקת 
רבינו ענינה שידע את כל המחלוקות העתידים 
מה  מכח  וזאת  ותיקים,  תלמידים  בין  להיות 
שבמהותו הוא מאיר את האור במקום הפירוד 
הגמור, ומה שנראה שיש שם פירוד וכל אחד 
רבינו  משה  הכי  אפילו  מרעהו,  הפוך  אומר 
עומק  וזהו  התורה.  אור  את  שם  להאיר  יכול 
נקודת הדבר שנתבאר השתא, ששני הדברים 
ההפוכים חלים בבת אחת והם נשארים הפוכים 

אולם מאוחדים.

שורש החילוק בין כהונתו של משה 
רבינו לאהרן הכהן

הכהונה  בין  החילוק  שורש  יבואר  זה  לפי 
של משה רבינו לכהונה של אהרן הכהן. לעיל 
היה  שמתחילה  בזבחים,  הגמרא  דברי  הובאו 
היה  ואכן  כהן,  ומשה  לוי  אהרן  להיות  צריך 
זמן שהיה משה כהן עם אהרן, כמובא השיטות 
בגמרא שם, אלא שנתחלף הדבר, ומשה הפך 

להיות לוי ואהרן נהיה כהן. 

שהיתה  הכהונה  שאותה  הרי  ובפשטות, 
מעיקרא אצל משה רבינו, היא אותה הכהונה 
שהוזכר  כמו  אבל  הכהן.  אהרן  על  שחלה 
במדרגת הדיבור, שמדרגתו של אהרן לא באה 
משל משה רבינו אלא היה לו מדרגה אחרת, 
של  העננים  היו  לא  העננים  במדרגת  וכן 
אהרן כעננים של משה רבינו, כך גם במדרגת 
אהרן  של  כהונתו  היתה  לא  דהשתא  הכהונה 

אותה הכהונה של משה רבינו.

לעיל  שהוזכר  במה  הוא  הדברים  ויסוד 
כהן  'וידום אהרן'.  הנהגת השתיקה של אהרן 
עומק  כהודאה.  שתיקה  'כ-הֵן',  לשון  הוא 
הבחינה של שתיקה כהודאה היא שזה ששותק 
ששניהם  נמצא  ובכך  חבירו  לדברי  מודה 
בחינת  שורש  וזהו  הדבר.  אותו  את  אומרים 

כהונתו של אהרן.

אצל משה רבינו אין הדבר כן, ושורש  אבל 
הכהונה במדרגתו היא בבחינת הפירוד, שכפי 
שיש  אותיות  שישנם  רבותינו,  מדברי  שידוע 
ומכלל  זוג.  בן  להם  שאין  ויש  זוג,  בני  להם 
מקבילה  אות  להם  שאין  האותיות  אותם 
מדרגת  וזוהי  נ'.  ה'  כ'  האותיות  הם  זוג,  ובן 
הכהונה של משה רבינו, שבה הדברים נבדלים 
את  להם  יש  הכי  ואפילו  מזה,  זה  ומתנגדים 
עומק נקודת הצירוף, ושלא ככהונתו של אהרן 

שבה הדברים מצטרפים זה לזה.

שורש חטא העגל ב'לא יהיה לך אלקים 
אחרים'

הדיבור  של  המדרגה  לעיל,  שנתבאר  כפי 
אלקים,  דיבר  'אחת  של  באופן  היא  השלם 
והמדרגה  וגם',  'גם   – שמעתי'  זו  שתים 
באופן  הדיבור  צמצום  היא  הימנה  התחתונה 

של 'בזה אחר זה'. 

עוד נתבאר, ששורש חטא העגל היה מעצם 
זו,  תחתונה  במדרגה  ישראל  בני  של  הוויתם 
וזאת מחמת שעיקר יציאת מצרים לא היתה על 
ידי משה רבינו במדרגת הדיבור השלם שבו, 
הדיבור  את  ששאל  הכהן  אהרן  ידי  על  אלא 
מעם משה, ולא היה הדיבור אצלו דיבור שלם 
באופן  חלקי  דיבור  אלא  וגם',  'גם  של  באופן 

של 'בזה אחר זה'.

ויש להוסיף עומק נוסף לשורש חטא העגל, 
חיוב  של  צד  יתכן  דבר  של  גילוי  בכל  שהנה 
הוא  החיוב  צד  אם  וככלל,  שלילה,  של  וצד 
הראשון, ותחילת הדבר מתחיל באופן החיובי 
אח"כ,  שנעשית  המציאות  כל  אזי  הדבר,  של 
הינה מציאות חיובית, מציאות של תיקון. אך 
של  השלילי  בצד  מתחיל  הדבר  תחילת  אם 
הדבר, אזי כל המציאות שנעשית אח"כ, הינה 

מציאות שלילית, מציאות של קלקול.



אאלפך           מדור מחשבה           חכמהכח

כאשר  הדברות  בעשרת  לכאורה  זה,  לפי 
היה הגילוי של 'אנוכי ה' אלוקיך, לא יהיה לך 
אלהים אחרים על פני', כיון ש'אנוכי ה'' שהוא 
הצד  לך' שהוא  יהיה  ל'לא  קדם  החיובי  הצד 
אח"כ  שתהיה  המציאות  שכל  ודאי  השלילי, 

הינה מציאות חיובית.

הדיבור  את  שומעים  היו  אם  זה  שכל  אלא 
הינו  הדיבור  שבו  שלו,  העליונה  במדרגה 
'גם וגם'. אך כיון שלא היו בדרגה  באופן של 
במדרגה  רק  הדיבור  את  לשמוע  ויכלו  זו, 
התחתונה של בזה אחר זה, ממילא קדם ה'לא 
התגלה  השלילה  וצד  ה',  ל'אנוכי  לך'  יהיה 
לשמיעתם  שביחס  וכיון  החיוב.  לצד  קודם 
שאח"כ  המציאות  ממילא  השלילה,  צד  קדם 
ולכך תיכף  ותיקון,  הינה מציאות של שלילה 
ונמצא  העגל.  בחטא  חטאו  תורה  מתן  אחר 
גופא  הוא  זרה  והעבודה  החטא  ששורש 
משמיעת הדיבור 'לא יהיה לך אלהים אחרים', 
ששמעו את ה'אלהים אחרים' קודם ל'אנוכי ה' 
אלוקיך', וזה גופא יצר את אותה המציאות של 

'אלהים אחרים'.

נברא  מאמרות  בעשרה  יותר,  הדק  בשורש 
דיבר,  הקב"ה  שבהם  הדברות  עשרת  העולם, 
אז  הדברות,  ומתגלה  המאמרות  מתגלה  אם 
ואין  שמו  יתברך  הקב"ה  של  גילויו  מתגלה 
'וידום אהרן',  בלתו, אבל אם מתגלה שתיקה 
הדיבור.  כוח  העדר  הוא  וידום  של  השורש 
עשרה  של  הדיבור  כוח  שורש  כל  העדר 
השורש  הוא  הדברות,  עשרת  ושל  מאמרות 

לאלהים אחרים.

חלל – שורש מציאות הכהונה
שמי  הכהונה,  במדרגת  גם  יש  בזה  כיוצא 
בן  שהוא  כגון  כהן,  של  זו  ממדרגה  שהופקע 

ב	 כיוצא בזה מצינו אצל הבכורות שהיו אמורים להיות כהנים, ואצל ראובן שהיה הבכור הראשון בקומת כנסת ישראל, נאמר ‘אז 

חיללת יצועי עליו’.

בפשוטו,  חלל.  נקרא  וכו',  חלוצה  ובן  גרושה 
גדר השם חלל הוא שהעדר הכהונה יוצרת את 

המהות חלל, ובכך הוא נתחלל מן הכהונה. 

לעיל,  שהובאו  הדברים  הן  הן  בעומק  אבל 
שלפני  הלאו  על  בנויה  ביסודה  הכהונה  שכן 
מציאות  לאותו  מילוי  ויש  חלל  יש  רק  ההן, 
דברים  שני  בו  שיש  דבר  וככל  החלל,  של 
החלל,  ממציאות  השלילה,  מצד  המתחילים 
מציאות,  לאותה  תיקון  היא  שהכהונה  אלא 
למדרגת  חלל  ממדרגת  הכהן  את  ומעלה 
הכהונה,  מן  שנתחלל  כהן  ואותו  הכהונה. 
את  לו  'יוצר'  הכהונה  שהעדר  הפירוש  אין 
עלה  לא  שמעולם  אלא  החלל,  של  המציאות 
הכהונה  שורש  שכן  כהן,  לשם  'חלל'  משם 

עצמה נבנית ומתחילה מהחללות.

בלשון אחר והיינו הך, כל אדם שמת נקרא 
בית  עבודת  של  עיקרה  כל  כך  מצד  חלל, 
המקדש והכהנים היא עבודת הקרבנות, ליקח 

את הבהמה החיה ולהופכה לחלל.

היא עבודת הכהנים בני אהרן, שכן  ודייקא 
שורש מדרגה זו מתגלה אצל אהרן הכהן שהיה 
שהוזכר,  כמו  לרעהו  איש  בין  שלום  משים 
שהיה אומר לכל אחד שחברו רוצה בו. אמירה 
והיא  אמת,  של  אמירה  אינה  במהותה  זו 
מציאות של העדר וחללב, היפך אמירת האמת, 
שעל האומר אמת נאמר )ב"מ מט.( שאפילו יהבי 

ליה כל חללא דעלמא אינו משנה בדיבורו. 

במה  גם  מתגלה  חללות  של  זו  מציאות 
המשכן  של  הקדושה  שעיקר  לעיל  שהוזכר 
משה  שאמר  וכפי  ואביהו,  נדב  במיתת  חלה 
'יודע הייתי שהבית עתיד להתקדש במיודעיו 
חלה  הבית  קדושת  כל  כלומר,  מקום',  של 
מכוח של החללות, ומכחה חלה הקדושה על 

פנים המשכן – מקום החלל. 



כט אאלפך           ערך אהרן           חכמה

ידי  על  שחל  הקדושה  חלק  זה  כל  אמנם, 
אהרן הכהן, שמדין אהרן הקדושה חלה מכח 
החללות. אבל מדין משה רבינו, חלות הקדושה 
לא היתה מכח החלל, אלא מכח האור שלפני 
משה  של  מדרגתו  היא  שכן  החלל.  מציאות 
הכלים,  בבחינת  שהיה  אהרן  שלעומת  רבינו, 
היה  רבינו  משה  דמזבח,  וזר  המנורה  הארון, 

במדרגה של אור. 

את  קיבל  רבינו  משה  דייקא  זה  ומטעם 
לעולם,  התורה שקדמה  אותה  מסיני,  התורה 
האור שלפני מציאות החלל. וכשניתנה התורה 
בסיני, התגלה עוד פעם אור ואפשרות לחלל, 
ומשה רבינו דבק באור, אבל אהרן הכהן דבק 

בחלל, והביא מיתה לעולם. 

צריך  שהיה  השלם  התיקון  סדר  זה  ולפי 
וכך  בתחילתו,  תורה  מתן  במדרגת  להיות 
יהיה לעתיד לבוא בשלמות, היא מדרגת גילוי 
החלל.  ממציאות  שלמעלה  מלבדו,  עוד  אין 
וכדאיתא בגמרא )חולין ז:(, שהכשפים נקראים 
אבל  מעלה,  של  פמליה  שמכחישים  מפני  כן 
זהו  דעלמא.  בחללא  אפילו  מלבדו,  עוד  אין 
עומק נקודת הגילוי במדרגתו של משה רבינו, 

שהוא מגלה למעלה ממדרגתו של אהרן.

 כחו של משה רבינו לעומת 
כחו של אהרן 

שחל  גילוי  שכל  כן,  אם  הדברים  תמצית 
מכוח משה וכל גילוי שחל מכוח אהרן, אפילו 
אם יחול את אותו מציאות, קיים בדבר שינוי. 
אצל משה רבינו החלות בא מצד נקודת החיוב 
שבו, ואצל אהרן הכהן הדבר יחול מצד נקודת 

השלילה. 

במהות  הוא  ביניהם  החילוק  שהוזכר  כפי 
בבת  הדברים  שני  את  מדבר  משה  הדיבור, 
זאת  לעומת  אהרן  מגמגם.   - וגם'  'גם  אחת, 
מצמצם את הדיבור, ומוציא אחד ומכניס רק 

אחד, ונעשה מקום של חלל. 

וכן החילוק ביניהם במהות העננים, העננים 
דאהרן מגיעים מכח של חסרון, יש חסרון של 
גשמים בארץ, מתפללים, הגשם עולה מתתא 
בבחינת  שהינם  לישראל  ויורד  וחוזר  לעילא, 
מקבלים לאותם הגשמים, היינו, עננים בבחינה 
אבל  חלל.  שלילה,  חסר,  מקבל,  נקבה,  של 
מלעילא  הינם  זאת  לעומת  דמשה  העננים 

לתתא, מצד החיוב הגמור כשלעצמו. 

מה  שכל  רבינו  משה  של  כחו  עיקר  זהו 
שמגיע אצלו הוא מצד החיוב הגמור, לעומת 
ומכוח  השלילה,  מצד  שמגיע  אהרן  של  כחו 
אם  וגם  החיוב.  למדרגת  מגיע  הוא  השלילה 
אהרן עומד במקומו של משה, השלילה תביא 
לחיוב, וכפי שנתבאר לעיל בענין החלפת משה 

ואהרן. 

'כשמן הטוב יורד על הזקן, זקן אהרן'
בדרך זו יבוארו דברי הגמרא )הוריות יב.( תנו 
רבנן 'כשמן הטוב יורד על הזקן זקן אהרן' וגו', 
לאהרן  תלויות  היו  מרגליות  טפי  שני  כמין 
בזקנו. אמר רב פפא תנא כשהוא מספר, עולות 
היה  זה  דבר  ועל  זקנו,  בעיקר  לו  ויושבות 
משה דואג אמר שמא חס ושלום מעלתי בשמן 
הטוב  'כשמן  ואמרה  קול  בת  יצתה  המשחה, 
וגו' כטל חרמון' מה טל חרמון אין בו מעילה 
אף שמן המשחה שבזקן אהרן אין בו מעילה. 
לא  משה  שמא  אמר  דואג,  אהרן  היה  ועדיין 
מעל אבל אני מעלתי, יצתה בת קול ואמרה לו 
'הנה מה טוב ומה נעים שבת אחים גם יחד' מה 

משה לא מעל אף אתה לא מעלת, ע"כ.

דבר  שלוקחים  היא,  מעילה  המושג  מהות 
אותו ממדרגתו,  ומורידים  עליון,  דבר  קדוש, 
ובכך נעשה בו מציאות של מעילה. אותם שתי 
טיפות שהיו בזקן אהרן, הם נקודת ההיפרדות 
יש  שמא  רבינו  משה  חשש  כך  מצד  שבדבר, 
טיפות  שתי  שלקח  הכהן,  אהרן  אצל  מעילה 

וצימצמם והפכם לאחד. 



אאלפך           מדור מחשבה           חכמהל

מדברי  שכידוע  בזקן,  הדבר  היה  ודייקא 
הפנים,  אברי  כל  בין  מחבר  שהזקן  רבותינו 
האזנים החוטם והפה, ומצרף את כל האברים 
מצד  שמה  רבינו  משה  חשש  כך  ומצד  יחד. 
אותם  את  וצירף  צימצם  אהרן  של  מדרגתו 
שתי טיפות מכח זקנו שמהותו צירוף הדברים 
והפכם לאחד, ובכך נעשה מציאות של מעילה.

שמא  משה  חשש  לא  גופא,  עצמו  על  אך 
מחבר  שאינו  שבדרגתו  כיון  מעילה,  בו  יש 
ביניהם  מפריד  אדרבא  אלא  הדברים  בין 
ועושה אותם שני הפכים זה מזה, אינם יכולים 
להצטרף כלל, ורק במדרגת אהרן שהוא  לוקח 
את הדברים ומצרף אותם לאחד, אבל באופן 
בזה  יש  אולי  רבינו  משה  חשש  שלילה,  של 

מציאות של מעילה.

'כטל חרמון'  ואמרה  קול  בת  יצאה  זה  ועל 
מציאות  אין  הכהן  באהרן  שגם  כלומר,  וגו', 
של מעילה כלל, והכל הוא מציאות של תיקון 
גמור, אלא שהוא התיקון שבא מכח השלילה 
אהרן  של  מהותו  שהם  הנרות  כענין  שבדבר, 

כלשון  בלילה,  אלא  מאיר  הנר  שאין  הכהן, 
אהני',  מה  בטיהרא  'שרגא  ס:(  )חולין  חז"ל 
כלומר, רק כאשר יש שלילה, אזי הנר מאיר. 
מתוך  אלא  מאיר  שאינו  הכהן  אהרן  הוא  וכן 

החושך והשלילה.

מה שאין כן במדרגתו של משה רבינו, הוא 
אלוקים  'ויאמר  מעיקרא,  שהיה  אור  בחינת 
יהי אור', אותו אור שהיה מעיקרא, הוא האור 
חדש  אור  מצפים,  אנחנו  הזה  ולאור  הגלוי. 
על ציון תאיר, שיסלק את החושך ויגלה אור 

מעיקרא - אורו יתברך שמו.

 א-ה אהרן–בלבביפדיה מחשבה  
מספר שיעור בקול הלשון  1132748



לא אאלפך           ערך אהרן           חכמה

 אוצר האותיות
אהרן הכהן - תורת שלום

נרות חנוכה שייכים לאהרון הכהן
נאמר בכתוב )במדבר ח א-ב( 'וידבר ה' אל משה 
בהעלתך  אליו  ואמרת  אהרן  אל  דבר  לאמר. 
יאירו שבעת  פני המנורה  מול  אל  הנרות  את 
'למה  בהעלותך(  )בד"ה  רש"י  שם  וכתב  הנרות', 
נסמכה פרשת המנורה לפרשת הנשיאים, לפי 
חלשה  הנשיאים,  חנוכת  אהרון  ראה  שכאשר 
ולא  הוא  לא  היה עמהם בחנוכה,  דעתו שלא 
שבטו. אמר לו הקדוש ברוך הוא, חייך, גדולה 
הנרות'.  את  ומטיב  מדליק  שאתה  משלהם 
רמזו  לא  'אבל  )שם(  הרמב"ן  דברי  וידועים 
נוהגת  שהיא  חשמונאי,  חנוכת  לנרות  אלא 
שבנרות  וכוונתו,  בגלותנו'.  חורבן  לאחר  אף 
מכח  להאיר  כוחם  בימינו,  הדולקים  חנוכה 
והארת  המקדש,  המנורה שבבית  של  ההארה 
כולם,  הדורות  בכל  להאיר  ממשיכה  המנורה 
אף לאחר החורבן. וזהו מה ש'אמר לו הקדוש 
שאתה  משלהם,  גדולה  שלך  חייך  הוא  ברוך 

מדליק ומטיב את הנרות'. 

שלשת המדרגות שבבחינת נפש האדם
'נר'.  ואותיות  'א)ו(ר'  אותיות  ב'אהר)ו(ן' 
המילה 'נר' ר"ת נשמה רוח כמו שנאמר )משלי 
'נר ה' נשמת אדם חופש כל חדרי בטן'.  כ כז( 

שלש  ישנן  אדם,  שבכל  ונשמה  רוח  בנפש 
הנפש,  היא  התחתונה  המדרגה  מדרגות, 
שהם  ש'מן',  פ'תילה  'נ'ר  תיבות  ראשי  והיא 
מז.(  )שבת  הגמרא  כלשון  הנר,  חלקי  שלשת 
כלי  הוא  עצמו  ה'נר'  ופתילה'.  לנר שמן  'הנח 
הקיבול שבו מניחים את השמן, והשמן עצמו 
אותו  ימשכו  כן  אם  אלא  לדלוק,  בכוחו  אין 
לפתילה, והיא מושכת את השמן אל השלהבת, 
ובכך הנר מאיר. כוחו של הנר להאיר הוא רק 
בהמשכת השמן על ידי הפתילה כלפי מעלה, 

אל השלהבת שבכך הנר יכול להאיר. אילו לא 
יהיו בנר שלשת חלקיו - נר שמן ופתילה, לא 

יוכל הנר להאיר. 

גלות יון - חושך
פני  על  'וחושך  היא  יוון  גלות  של  מהותה 
תהום' )בראשית א ב(, וכפי שדרשו במדרש )בר"ר 
עיניהם  יון, שהחשיכה  גלות  זה  ''וחושך'  ד(  ב 

להחשיך  והאפשרות  בגזירותיהן'.  ישראל  של 
את האור היא בשתי אופנים, או שמרבים חושך 
החשיכה,  את  להאיר  מצליח  לא  הנר  ובכך 
אזי  'חושך',  היא  יון  גלות  שמדרגת  ומאחר 
ישראל.  של  עיניהם  את  מחשיכה  מציאותה 
הדבר  את  להטביע  היא  השניה  והאפשרות 
שאליו מאירים בתוך האור עצמו, שבכך הוא 
הדבר  שאותו  דהיינו,  ומתכלה.  נשרף  עצמו 
נהפך  הוא  ובכך  עצמו,  לאור  ומצטרף  נכלל 
את  מאבד  הוא  בכך  אך  מהאור,  חלק  להיות 
קיבלו  כשישראל  נשרף.  והוא  המיוחד  ערכו 
את  להחשיך  יוון  מלכות  ובאה  מה',  'אור' 
עיניהם, ניתן לפרש גם כן שהדבר נעשה באופן 
עיניהם,  את  החשיכו  ובכך  חושך  הרבו  שהם 
לתוך  ישראל  את  הטביעו  שהם  לפרש  וניתן 
האור ובכך הם החשיכו אותם, ואיבדו את כח 

הארת העצמית.

נפילת אברהם ל'אור כשדים' כדי 
להחשיכו

אברהם אבינו נפל ל'אור כשדים' וניצל, וכפי 
שאמרו בגמרא )עירובין נג.( על הכתוב )בראשית 
יד א( 'ויהי בימי אמרפל', 'רב ושמואל, חד אמר 

'נמרוד' שמו, ולמה נקרא שמו 'אמרפל', שאמר 
והפיל לאברהם אבינו בתוך כבשן האש. וחד 
אמר 'אמרפל' שמו, ולמה נקרא שמו 'נמרוד', 



אאלפך           מדור מחשבה           חכמהלב

שהמריד את כל העולם כולו עליו במלכותו'. 
כלומר, שיטתו של נמרוד להחשיך ולכבות את 
אורו של אברהם אבינו, שעליו אמרו במדרש 
'אמר הקדוש ברוך הוא אברהם  )תנחומא נח א( 

האיר עולמי בצדקו', ודרשו זאת מהכתוב 'מי 
העיר ממזרח צדק' )ישעיה מא ב(, הייתה בהפלתו 

לתוך כבשן האש. 

הרן נשרף ואהרן הכהן בא לתקנו
עוד מבואר בחז"ל שלאברהם אבינו בהפלתו 
לאחיו  אולם  הצלה,  נס  נעשה  האש  לכבשן 
האש.  בכבשן  מת  והוא  הנס,  נעשה  לא  הרן 
יושב  'והרן  כח(  יא  )בראשית  רש"י  שהביא  וכפי 
ואם  משלו,  אני  נוצח  אברם  אם  בלבו  ואומר 
נמרוד נוצח אני משלו. וכשניצל אברם אמרו 
משל  הרן  להם  אמר  אתה,  מי  משל  להרן  לו 
אברם אני, השליכוהו לכבשן האש ונשרף, וזהו 
'אור כשדים''. הפילו אותו לכבשן האש והוא 
התכלה. שמו של 'הרן' רמוז בשמו של 'אהרן', 
א' 'הרן', ואמרו רבותינו )ראה שער הגלגולים לרח"ו 
של  גלגולו  היה  הכהן  שאהרון  ע"ד(  ס"ב  מ"ט 

בתוך  נמצא  ש'הרן'  ונמצא  אברהם,  אחי  הרן 
שמו של אהרון הכהןא. ומצד אחד אהרון בא 
לתקן את החושך שמתרבה על האור, ומאידך 
הוא בא לתקן את ההטבעה בתוך האור שהיא 

שורפת ומכלה. 

כל אחד משלשת חלקי הנר עלול להיות 
סיבת ההחשכה

שלשת חלקי הנר שהם נר שמן ופתילה, הם 
רק הכלי ובית הקיבול לאור, אך הם אינם הדבר 
המאיר עצמו, שהרי האש היא המאירה, והנר 
הוא רק בסיס לה. יתכן גם שהנר עצמו יהיה 
סיבת החושך, שהרי כוח הארה של הנר הוא 
על ידי שהאש מושכת אליה אויר, ועל ידי זאת 
יכפו על הנר כלי  יש בה כוח להאיר, אך אם 
האש  אזי  האש,  אל  האוויר  הגעת  את  וימנעו 

א	 ובתוספות ע"ז כב: ד"ה רגלא בחבריה "מנין לקורא בתורה שקרא לאהרן הרן שיוצא פי' שאע"פ שלא יקרא האלף שנאמר ודגלו 

עלי אהבה וכו' ע"ש.

מונעים  ואם  'אויר',  מלשון  הוא  'אור'  תכבה. 
את האויר מהאור, אזי האור כבה. הדרך שבה 
מונעים את הגעת האויר אל האש היא על ידי 
האור,  סיבת  שהוא  שהכלי  נמצא  כלי.  כפיית 
ההחשכה  סיבת  ולהיות  להתהפך  יכול  הוא 
השמן  ריבוי  גם  כן  כמו  ההארה.  סיבת  ולא 
יכול להיות סיבת ההחשכה, בכך שמחמת מגע 
השמן באש, תכבה השלהבת. וכן גם הפתילה 
עלולה להיות סיבת ההחשכה, שהרי תפקידה 
של הפתילה בנר הוא להעלות את השמן כלפי 
השמן  לאש.  השמן  את  מצרפת  והיא  האש, 
בטבעו הוא שואף לעלות כלפי מעלה, אך אם 
הפתילה עצמה תיפול לתוך השמן, אזי יחשך 

הנר. 

מעלת השמן שהוא צף ועולה
שאמרו  כפי  למעלה,  לעלות  טבעו  השמן 
'שאם  תתקעג(  רמז  קהלת  שמעוני  )ילקוט  במדרש 
מלמעלה',  צף  הוא  מים  לתוכו  נותן  אתה 
אחר  דבר  של  שומן  אך  טהור,  בשמן  רק  וזה 
אלא  ועולה,  צף  לא  הוא  החזיר,  של  כשומנו 
שוקע למטה. וכפי שמבואר בדברי חז"ל )סוטה 
מט:( 'שכשצרו מלכי בית חשמונאי זה על זה, 

בקופה  דינרים  משלשלין  היו  ויום  יום  בכל 
ומעלין להן תמידים וכו', למחר שלשלו להם 
כיון שהגיע  חזיר,  והעלו להם  בקופה  דינרים 
לחצי חומה נעץ צפרניו, נזדעזעה ארץ ישראל 
טומאת  עומק  וזהו  פרסה'.  מאות  ארבע 
כל  את  שטימאו  יון,  מלכות  של  השמנים 
צף  את השמן שאינו  בכך שהשליטו  השמנים 
ועולה אלא יורד למטה, על פני השמן הטהור 
שצף ועולה. היכולת של השמן לצוף למעלה 

כלפי האש היא רק על ידי הפתילה. 

האור מתגלה מתוך החושך
יש  אל"ף  והאות  אל"ף,  באות  מתחיל  'אור' 
כאשר  ופ"א,  למ"ד  אל"ף  אותיות  במילואה 



לג אאלפך           ערך אהרן           חכמה

נפילה,  בחינת  בה  אין  אזי  מסודרת  האל"ף 
אולם כשאותיותיה מתהפכים אזי היא 'א-פל', 
'נפל'. נמצא שהאור גורם עליה כלפי  משורש 
מעלה, אולם ישנה הארה שבאה דווקא מתוך 
)ח"ג פ:( 'עמיקתא  החושך, וכפי שכתוב בזוהר 
כלילן  הוו  חשוכא  מגו  ונהורא  מסתרתא  מגו 
דא בדא, ובגין כך מגו חשוכא נפק נהורא ומגו 
מסתרתא נפק ואתגליא עמיקא', דהיינו שהאור 
נר  מדרגת  וזו  דווקא,  החושך  מתוך  מתגלה 
הן  חנוכה  נרות  של  ההארה  שהרי  חנוכה. 
כנגד יוון 'שהחשיכו עיניהם של ישראל', וכדי 
לסלק את 'החושך על פני תהום' של מלכותם, 
הוצרכו לנר חנוכה. אילו מלכות יוון לא הייתה 
לסלקו  צריכים  היינו  לא  חושך,  של  מציאות 
באור דווקא, שהרי 'שרגא בטיהרא מאי אהני' 
ולכן  להאיר.  צורך  אין  האור  ובזמן  ס:(,  )חולין 

מצות ההדלקה היא דווקא בלילה, כי ההארה 
צריכה להיות מתוך מציאות של חושך דווקא. 
ל'א- מתהפכת  כשהיא  דווקא  שאל"ף  נמצא 

בהארת  צורך  יש  שם  רק  נפילה,  מלשון  פל' 
של  באופן  היא  עצמה  האור  וצורת  האור. 
עולה למעלה, צף ועולה. 'פתילה' היא מלשון 
האות  שהיא  הת'  אל  נפילה  דהיינו,  'פל-ת', 
שהיא  שב'אור',  לאל"ף  המנוגדת  האחרונה, 
האות הראשונה. ובכך בתיקון הפתילה מעלה 
של  מציאות  ויוצרת  למעלה,  התחתון  את 
אזי היא  אור. כשהפתילה היא מצד הקלקול, 
נקראת 'תפל', 'ת-פל', כמו שנאמר )דברים א א( 
)ספרי  ובין  תפל' שדרשו זאת חז"ל  'בין פארן 
שתפלו  תפלות  ל'דברי  שהכוונה  לגנות,  שם( 

מתהפכת  שכשהפתילה  והתבאר  המן'.  על 
מעלה  שהיא  ממעלתה  ההיפך  שזה  לתפלות, 
אזי  למעלה,  מלמטה  לעליון  התחתון  את 
למטה,  מעולים  דברים  מורידה  היא  להיפך 

לגנאי. 

אותיות מנצפ"ך ביצירת 'פ"ך' השמן 
הטהור

אותיות,  כ"ב  ישנן  בי"ת  האל"ף  באותיות 
אולם בעומק ישנן כ"ז אותיות, כאשר מצרפים 
אותיות  שהן  הסופיות  האותיות  את  להן 
מנצפ"ך. 'כ"ב' הוא מלשון 'כיבוי', ובהן נכבית 
ההארה. לעומת זאת בצירוף מנצפ"ך, מתגלה 
ההארה. וזה משום שיש בהן את שורשי האור, 
אמרו  ו'פ-ך' השמן שעליו  המנורה,  של  'מ-נ' 
של  פך אחד  אלא  ולא מצאו  'בדקו  כב:(  )שבת 

וכן  גדול',  כהן  של  בחותמו  מונח  שהיה  שמן 
למעלה.  שעולה  השמן  כטבע  'צ-ף',  אותיות 
שורשי  נמצאים  מנצפ"ך  שבאותיות  נמצא 
זך'  זית  'ויקחו אליך שמן  ההארה של חנוכה. 
)שמות כז כ(, זו צורת ההארה של המנורה, ו'זך' 

הם  אותיות  נמצא שכ"ב  אותיות.  ל'כ"ז'  רומז 
מלשון כיבוי, וכ"ז אותיות הם מלשון הארה. 

היא  אותיות  כ״ב  בסדר  האחרונה  האות 
לנפילה,  רומזת  'פתל'  זה  ובסדר  'ת׳,  האות 
כ"ז  בסדר  אולם  לבסוף.  נפל  ת',  'פל  מלשון 
ובכך  'ך',  היא  האחרונה  האות  אזי  אותיות, 
הפתילה הופכת להיות 'פך', כי הוא מה שהופך 
למעלה  ועולה  לצף  'פתל'  של  הנפילה  את 
למדרגת המנורה. ונמצא אם כן, שישנם שלשה 
מדרגות בנר, שהם נר שמן ופתילה, והתפרש 
וכיצד  ההארה,  סיבת  הם  אלו  מדרגות  כיצד 
והתבאר  ההחשכה.  סיבת  להיות  הופכים  הם 
את  במה שהחשיכו  הייתה  יון  גלות  שמדרגת 
הנר  את  הפכו  בכך שהם  ישראל,  עיניהם של 
נעשתה  ובכך  קלקול,  למדרגת  ופתילה  שמן 

מציאות של חושך על פני תהום.

נמרוד בחינת חושך ואברהם בחינת אור
ואורו לא  אבינו היה במדרגת אור,  אברהם 
היה על ידי כלי, אלא הוא עצמו היה מציאות 
של אור, ולכן נמרוד הפיל אותו לכבשן האש. 
במדרגה זו ניתן לזרוק את האור עצמו אל תוך 
והוזכר  היחודי.  אורו  את  לבטל  ובכך  האור, 



אאלפך           מדור מחשבה           חכמהלד

היה  נמרוד  אם  ושמואל  רב  שנחלקו  כבר 
לכבשן  פול'  'אמר  כי  'אמרפל'  ונקרא  שמו, 
של  באורו  שמלחמתו  זו  לדעה  ונמצא  האש, 
לאור.  להפילו  שרצה  ידי  על  הייתה  אברהם 
משום  'נמרוד'  ונקרא  שמו,  היה  או שאמרפל 
'שהמריד את כל העולם כולו עליו במלכותו'. 
מרידתו  ודרך  מרד',  'נם  הוא  'נמרוד'  כלומר 
זמן  שהוא  לילה  בבחינת  'נם',  בדרך  הייתה 
החושך, שהרי 'לא איברי ליליא אלא לשינתא' 
)עירובין סה.(, ובכך הוא רצה לנצח את אורו של 

אבינו  אברהם  הפלת  ומעתה  אבינו.  אברהם 
הראשונה  לדעה  האש,  לכבשן  כשדים  לאור 
היא גופא מציאותו, להפיל את האור אל תוך 
במהותו  הוא  השניה,  לדעה  אולם  החושך, 
של  חושך  נחשב  עצמו  הוא  'נמרוד',  נקרא 
לילה, והוא רוצה להחשיך גם אורו של אברהם 
אבינו, ולכן הוא משליך אותו לכבשן האש כדי 

להחשיכו, ע"י התכללותו באור גדול יותר.

אמונת אברהם ביחס לאמונת הרן
ולא  האש  לכבשן  נפל  אברהם  אחי  הרן 
לאור  נפל  הוא  שכאשר  מאחר  ממנו,  עלה 
הוא התכלה בתוכו, ולא נותר לו קיום עצמי, 
מהאור.  ועלה  ירד  אבינו  אברהם  לעומתו 
שאברהם  הוא,  בפשטות  ביניהם  וההבדל 
האמין באמונה שלימה באמיתת אלוהותו של 
ה', ואילו הרן פקפק בו, ולכן אברהם ניצל והרן 
לא. אולם בעומק נראה שיש הבדל בין אמונתו 
משום  וזה  הרן,  של  לאמונתו  אברהם  של 
שהמאמין השלם, אינו צריך שימוש באמונתו, 
ושימוש  משמוש  שצריך  המפקפק  לעומת 
באמונתו. וביאור הדבר הוא, הלא אדם הרוצה 
אליו  להתקרב  צריך  אינו  הוא  דבר,  לראות 
מידי  הסמוך  דבר  שהרי  לראותו,  כדי  לגמרי 
לעין, אין העין יכולה לראותו. הדרך שבה ניתן 
הדבר  כאשר  רק  היא  בדבר,  ולהבחין  לראות 
לחוש  כדי  זאת  לעומת  מהעין.  מרוחק  קצת 
עד  אליו  להתקרב  צריך  בדבר  להשתמש  או 
למרחק נגיעה, ורק כך ניתן להשתמש בו. וכן 

צריך  מהאור,  ולהנות  להתחמם  שרוצה  אדם 
להתקרב אליו. 

אמונת אברהם כדי להאיר את העולם
אברהם אבינו היה במדרגת 'מי העיר ממזרח 
בצדקו,  העולם  את  האיר  הוא  ובכך  צדק', 
לצרכו,  באור  השתמש  לא  שהוא  ונמצא 
בלבד'.  'לראותם  הייתה  הארתו  מידת  אלא 
'וישא  ד(  כב  )בראשית  נאמר  אבינו  אברהם  על 
מרחק',  המקום  את  וירא  עיניו  את  אברהם 
כלומר ראייתו של אברהם אבינו יכולה להיות 
שהוא  כך  כל  חזקה  שאמונתו  מאחר  מרחוק, 
שימושו  וכל  לאורה,  להתחמם  צריך  אינו 
העולם.  לכלל  להאיר  כדי  רק  הייתה  באור 
מאחר שכך הייתה מדרגת אורו, אזי בנפילתו 
אין  ולכן  אליו,  נוגע  האור  אין  כשדים  לאור 
האש יכולה לכבות את אורו. לעומת זאת הרן 
השתמש באור כדי לחזק את האמונה העצמית 
בנפילתו  ולכן  באור,  הוא השתמש  בכך  שלו, 

לאור כשדים הוא טבע באור ונשרף.

הציץ עליו בעל הבירה באמונתו
סופרים  )מסכת  אמרו  חנוכה  נרות  בהדלקת 
הנרות  חנוכה  ימי  שמונת  'וכל  ד(  הל'  כ  פרק 

בהן  להשתמש  רשות  לנו  ואין  קודש,  האלו 
אלא לראותן בלבד'. האיסור להשתמש לאורן 
הוא מהות האור שאינו מכלה ואינו שורף, זהו 
המלחמה  מהות  וזו  לכבותו,  ניתן  שלא  האור 
במלכות יון שהחשיכו עיניהם של ישראל. דרך 

מלחמה זו בחושך נלמדה מאברהם אבינו. 

הכיר  שנים  ג'  'בן  לב.(  )נדרים  חז"ל  אמרו 
גם  בה'  הכרתו  ודרך  בוראו',  את  אברהם 
מבוארת בחז"ל )בר"ר לא א( 'משל לאחד שהיה 
עובר ממקום למקום וראה בירה אחת דולקת, 
אמר תאמר שהבירה זו בלא מנהיג, הציץ עליו 
בעל הבירה אמר לו אני הוא בעל הבירה, כך 
לפי שהיה אבינו אברהם אומר תאמר שהעולם 
הזה בלא מנהיג, הציץ עליו הקדוש ברוך הוא 
אופן  כלומר  העולם'.  בעל  הוא  אני  לו  ואמר 



לה אאלפך           ערך אהרן           חכמה

בכך  הייתה  גילוי האמונה של אברהם  וצורת 
אבינו  אברהם  של  מידתו  לו.  האיר  שהקב"ה 
להאיר  לאחרים,  הנתינה  ה'חסד',  מידת  היא 
על מנת שגם אחרים יראו את האור, 'אברהם 
מגייר את האנשים' )בר"ר לא יד(, ונמצא שאורו 
של אברהם היה רק כדי להאיר בו את העולם 
בצדקו, ולכן בנפילתו לאור לא שלט בו האור, 

וניצל ועלה ממנו.  

הארת אהרן בדרך של חסד
החסד הזה בהארה לעולם בצדקו,  המשכת 
הייתה אצל אהרן הכהן, 'שאתה מדליק ומטיב 
ח(  לג  )דברים  עליו  נאמר  ולכן  הנרות',  את 
ה'אור'  כלומר  חסידך',  לאיש  ואוריך  'תומיך 
'איש  של  בדרך  היה  הכהן  אהרון  שמפיץ 
את  להאיר  חסד  הארת  של  באופן  חסידך', 
)שבת  חז"ל  אמרו  המנורה  על  לאחרים.  אורו 
'וכי לאורה הוא צריך, והלא כל ארבעים  כב:( 

שנה שהלכו בני ישראל במדבר לא הלכו אלא 
לאורו, אלא עדות היא לבאי עולם שהשכינה 
של  ההארה  צורת  כלומר  בישראל',  שורה 
הייתה,  הכהן  אהרן  הדליק  שאותה  המנורה 
לצורך עדות לבאי עולם על האמונה במציאות 
ה', שיכירו וידעו אחרים, ועל כן נקרא אהרון 
נאמר  שעליה  ההארה  היא  וזו  חסידך',  'איש 

'אלא לראותם בלבד'. 

ה'ציץ' וה'אורים' אצל אהרן הכהן
מה  מלבד  הכהן,  באהרן  שמצאנו  ההארה 
גם  נמצא  שהתבאר,  כפי  בשמו  רמוזה  שהיא 
שעל  במה  תחילה  בגדיו.  בשמונת  פעמיים 
)שמות  נאמר  שעליו  הציץ,  קשור  היה  מצחו 
של  והרי שמו  תמיד',  מצחו  על  'והיה  לח(  כח 

הציץ רומז על 'משגיח מן החלונות מציץ מן  
החרכים' )שה"ש ב ט(, שהוא מלשון הצצה. וכן 
על לבו של אהרן היו מונחים 'האורים ותומים', 
את  'שמאירים  מלשון  'אורים'  בשם  ונקראו 
שבאהרן  שההארה  נמצא  עג:(,  )יומא  דבריהם' 
הלב  לבו.  על  וגם  מצחו  על  גם  הייתה  הכהן 

חזי'  'תא  מלשון  שהוא  'חזה',  בשם  גם  נקרא 
- בוא וראה, וכן הנביאים נקראו 'חוזים'. וזהו 
חסידך',  לאיש  ואוריך  'תומיך  בו  שנאמר  מה 
דהיינו האור המתפשט ממנו שנקרא גם בשם 
בשם  גם  ונקראת  בראשו,  כשהיא  'הצצה' 

'אורים' כשהיא על לבו. 

השתלשלות האור שבציץ במצות ציצית
הארת הציץ היא ההארה העליונה שמקבילה 
להארת הציצית, והציץ הוא לשון זכר לציצית 
שהיא לשון נקבה, והארתו משתלשלת למטה 
כנפות,  ארבע  ישנם  הציצית  במצות  לציצית. 
היא  ובכך  חוטים,  שמונה  מהם  אחד  שבכל 
החנוכה.  שבמנורת  הנרות  לשמונת  רומזת 
למטה,  בהשתלשלותו  הציץ  שהארת  דהיינו 
אזי היא מאירה באופן של שמונה, וזהו שמונת 
כשהיה  שמצאו  השמן  פך  ולכן  חנוכה.  ימי 
חתום בחותמו של כהן גדול שהיא ראוי לדלוק 
יום אחד, נעשה בו נס והספיק לשמונה ימים. 

כי  אחד,  הוא  הציץ  שהרי  הדבר,  וביאור 
הבירה',  בעל  עליו  'הציץ  הוא  שלו  השורש 
אזי  תחתונים,  לאורות  מתפשט  כשהוא  אולם 
מאיר  הוא  ובזה  בציצית,  בפועל  מאיר  הוא 
מה  על  בהלכה  אמרו  ולכן  ימים.  שמונה 
חנוכה  נר  שמדליקים  כב.(  )שבת  חז"ל  שאמרו 
משמאל 'כדי שתהא נר חנוכה משמאל ומזוזה 
מימין' שזה כדי שיהא מסובב במצוות, וזה על 
ידי שהוא עצמו מעוטף בציצית )ראה אליה רבא 
או"ח תרע"א ס"ק יג(. 'מזוזה' היא מלשון 'זז מות', 

שבמזוזה  וז'  ז'  ואותיות  המזיקין,  את  לסלק 
הם במדרגת שבע. לעומת זאת נר חנוכה הוא 
רק  אינו  ונמצא שהוא  'ח',   – במדרגת שמונה 
בגדר סילוק הרע והמזיקים כפי שיש במזוזה, 
אלא הוא במדרגה שלמעלה ממנו, מדרגה של 

תחיה חדשה, מדרגת ה'ח' - חיים. 

נר חנוכה במדרגת תחיית המתים
סילוק  רק  אינו  חנוכה  בנר  שמתגלה  האור 
מקור  הוא  אלא  במזוזה,  שיש  כפי  המיתה 



אאלפך           מדור מחשבה           חכמהלו

כא.(  )שבת  שאמרו  מה  וזהו  חדשה.  תחיה  של 
'בדקו ולא מצאו אלא פך אחד של שמן שהיה 
לא  אותו  שרק  גדול',  כהן  של  בחותמו  מונח 
לידה  של  מהלך  כל  והנה  היוונים.  טימאו 
הוא תהליך של  ושל צמיחה מחודשת  חדשה 
באדמה,  זרע  כשזורעים  שהרי  המתים,  תחית 
אזי תחילה הזרע מתבטל בארץ ונרקב, וממנו 
מתחילה יצירה חדשה של צמח מחודש. וכן גם 
לעתיד לבוא בתחית המתים 'יחיו מתיך נבלתי 
יט(,  כו  )ישעיה  עפר'  שכני  ורננו  הקיצו  יקומון 
דהיינו המתים שכלו בארץ, הם יוולדו מחדש 
- יקיצו וירננו. נמצא שמציאת פך השמן שלא 
נטמא, היא משום ששמן זה אחז באוצר החיים 
'תחיית  של  במפתח  נאחז  הוא  כי  נטמא,  ולא 
שם  שהיו  הפכים  משאר  בשונה  המתים', 
היא  זו  מציאות  המוות,  בהם  ודבק  שנטמאו 
תחיה חדשה שאינה רמוזה רק בסילוק המוות, 
כפי שמגלה ה'מזוזה' שהיא 'זז מות', אלא היא 
מגלה מציאות של חיים גם בשעת המיתה, זו 
מדרגה חדשה, מדרגת השמונה. ולכן היוונים 
שלא  במציאות  היה  הוא  כי  אותו,  מצאו  לא 
של  בהארה  היה  הוא  המוות,  בה  שולטת 

העתיד לבוא, מדרגת תחיית המתים. 

התפשטות האור במידת שמונה במצות 
הציצית

האדם,  כנפות  בארבע  הארה  היא  הציצית 
אולם היא מאירה בכל ארבעת הכנפות בשמונת 
חוטי הציצית. גם באברהם אבינו נאמר 'הציץ 
בעל  הוא  אני  לו  ואמר  הבירה,  בעל  עליו 
אבינו  באברהם  שהייתה  וההצצה  הבירה', 
חז"ל  אמרו  שהרי  הציצית.  במדרגת  הייתה 
פתח  על  להניחה  מצוה  חנוכה  'נר  כא:(  )שבת 

שיש  'חצר  כג.(  )שם  אמרו  עוד  מבחוץ',  ביתו 
לה שני פתחים צריכה שתי נרות', נמצא שאצל 
רוחות,  לד'  פתוח  ביתו  שהיה  אבינו,  אברהם 
מהפתחים,  אחד  בכל  דולקת  מנורה  הייתה 
ונמצא שביום השמיני דלקו בביתו של אברהם 

אבינו שמונה נרות בכל אחד מארבעת כנפות 
בשמונת  הציצית  שמאירה  האור  וזהו  ביתו, 
מקום  כן  כמו  כנפותיה.  ארבעת  כלפי  חוטיה 
כשם  בפתח,  הבית,  בכנפות  הוא  ההדלקה 
שבבגד מקום הנחת הפתילים הוא בכנף בקצה, 

כי שם מתגלה התפשטות ההארה. 

נשים פטורות מציצית ולכן אינן 
מדליקות נרות חנוכה

עד עתה ביארנו את ה'אור' של חנוכה כיצד 
במדרגת  נעסוק  ומעתה  לציצית,  רומז  הוא 
אינן  נשים  מדוע  דנו  בפוסקים  הכלים. 
מדליקות נרות חנוכה, הלא כאשר אין האדם 
בבית אשתו מדליקה בעבורו, שהרי אף הן היו 
באותו הנס, אך כאשר כל אחד מדליק לעצמו 
אין  המהדרין,  מן  המהדרין  במדרגת  בביתו, 
ס"ק  )תרע"א  המשנ"ב  וכתב  מדליקות,  הנשים 
ט( שאשתו היא כגופו ולכן היא אינה מדליקה. 
הוא  שהטעם  כתב  כא:(  )שבת  סופר  ובחתם 
הרבים  ברשות  בחוץ  לצאת  כבודה  אין  'כי 
אולם  האנשים',  בין  ולהדליק  ערב  לעתותי 
נרות  הדלקת  שורש  כעת,  שנתבאר  למה 
ואשה הרי  ציצית,  חנוכה, הוא משורש מצות 
פטורה מציצית, משום שציצית היא חובת יום 
עשה  מצות  מג.(,והוה  )מנחות  לילה  חובת  ולא 
מהדלקת  גם  פטורה  היא  ולכן  גרמא,  שהזמן 
היא  הציצית  של  ההארה  עיקר  חנוכה.  נרות 
חנוכה  נר  הדלקת  מצות  זאת  לעומת  ביום, 
היא בלילה, 'דשרגא בטיהרא מאי אהני' )חולין 
ס:(. זמן התחלת היום הוא 'משיכיר בין תכלת 
לכרתי' )ברכות ט:(, והן חוטי התכלת שבציצית, 
חנוכה  נרות  והארת  ניכרים,  שיהיו  שצריך 

להמשיך הארה זאת אף ללילה.

פתילה בחינת תכלת ולבן התפשטות 
בלי גבול

כי  שבנר,  הפתילה  מדרגת  מובנת  זה  לפי 
האות 'פ' שב'פתל' רומזת ל'פינה' שהיא הכנף 
ו'לבן'  'תכלת'  'תל', הן  שבו הציצית, ואותיות 



לז אאלפך           ערך אהרן           חכמה

שבציצית. ולכן לוקחים את הפתילה הרומזת 
על  אותה  ומניחים  שבציצית,  ולבן  לתכלת 
את  מדליקים  ובו  הבית,  פתח  שהוא  הקצה 
הנרות  הציצית  לעומת  חנוכה.  של  האור 
הבחנה  בו  שאין  זמן  שהוא  בלילה,  דולקים 
ההארה  דווקא  מגלה  ובכך  ללבן,  תכלת  בין 
אינו  הלבן  חנוכה.  בנרות  שיש  המיוחדת 
'תכלת' הוא  מוגבל אך התכלת מוגבל, שהרי 
הדלקת  וסוף,  קצה  לו  ויש  'תכלית',  מלשון 
נרות החנוכה היא בלילה, כדי לגלות שלאור 
גבול  ללא  היא  והארתה  תכלית,  אין  החנוכה 

ומידה. 

שמונת בגדי אהרן גילוי האור בכלים
כנגד  שהוא  התבאר  האור  שבמדרגת  כשם 
'אורך  נאמר  שעליו  הכהן,  אהרן  של  אורו 
האור  מתגלה  ובו  חסידך',  לאיש  ותומך 
ל'אורים  משתלשל  והאור  ה'ציץ',  במדרגת 
הוא  ומשם  אהרן,  של  שבחזהו  ותומים' 
משתלשל למדרגת ציצית שזו בחינת ה'כלים'. 
שהרי בגדים בלשון חז"ל נקרא 'כלים', ונמצא 
לציצית,  חנוכה  של  האור  שהשתלשלות 

השתלשלה והתפשטה למדרגת הכלים. 

בגדי  לשמונת  רומזים  החנוכה  ימי  שמונת 
הכהן גדול )ראה שפת אמת בראשית לחנוכה תרנ"ה(, 
שמונה  בה  שיש  הציצית  של  ההארה  ומעין 
בגדיו  שמונת  גדול  הכהן  ואצל  פתילים. 
מאירים מאותה ההארה. 'שמונה' מלשון 'שמן', 
ונאמר באהרון הכהן )תהלים קלג ב( 'כשמן הטוב 
על הראש ירד על הזקן זקן אהרן שירד על פי 
שני  'כמין  יב.(  )הוריות  בגמרא  ואמרו  מדותיו', 
טפי מרגליות היו תלויות לאהרן בזקנו, אמר 
רב פפא תנא כשהוא מספר עולות ויושבות לו 

בעיקר זקנו'. 

נמשח  שבו  המשחה  משמן  היא  זו  מדרגה 
של  ממדרגתו  שיורד  שמן  שיש  נמצא  אהרן, 
שהם  הכהונה,  בגדי  שמונת  והן  הכהן,  אהרן 
יורדים ממדרגת אהרן הכהן בבחינת שמונה. 
נמצאת  זו  בחינה  אדם  כל  אצל  זאת  לעומת 

בקיום מצות ציצית. מדרגת השמונה מגלה את 
'הציץ עליו בעל הבירה', ההשגחה של הקב"ה 
בשמונת  התגלתה  שבאהרון  בריותיו,  על 
הבגדים, בציץ ובאורים ותומים, ואילו בשאר 
וזו  ציצית,  במצות  מתגלה  היא  האדם  בני 

שלימות ההארה.

שמונת הבגדים נעשים פתילה לנר
בגדי כהונה שבלו עושים מהם פתילות )ראה 
סוכה כג.(, כלומר הגילוי שבבגדי כהונה, הופכים 

נמצא  המנורה.  שבנרות  הפתילות  להיות 
שהשמן מתגלה באהרן הכהן 'כשמן הטוב על 
הראש שיורד' וגו', זו היא השתלשלות השמן 
הכהונה  מבגדי  היא  הפתילה  ומדרגת  למטה, 
גדול,  הכהן  בגדי  ששמונת  דהיינו  שבלו, 
נמצא  הפתילה.  למדרגת  ויורדים  הופכים 
הך,  היינו  הפתילה  ומדרגת  השמן  שמדרגת 
מדרגת  ומעתה  לאורה.  כלים  נעשים  ושניהם 
והפתילה,  מניחים את השמן  הנר עצמו, שבו 
להאיר.  ופתילה  השמן  את  כולל  עצמו  הוא 
מדרגת  את  מגלים  חנוכה,  נרות  שמונת  ולכן 
אמר  ולכן  הגדול.  הכהן  של  בהארה  השמונה 
כי  משלהם',  גדולה  'שלך  לאהרן  משה  לו 
אתה מגלה את מדרגת השמונה, במה שאתה 

'מדליק ומטיב את הנרות'. 

הטבת הנרות היינו לגלות את ההטבה 
שבהם

'הטבת' הנרות, היא מעשה שנעשה בפתילה, 
נקודת  היא  הפתילה  מטיבים,  אותה  שהרי 
ההטבה. 'שמן' בא"ת ב"ש אותיות 'ביט' דהיינו 
שבהטבת  ההטבה  מעשה  שורש  שהוא  'טיב' 
את  לגלות  הכוונה  הנרות'  'הטבת  הנרות. 
האור שבנרות, 'לראותם בלבד' ולא להשתמש 
הכהן,  אהרן  בגדי  שמונת  בחינת  וזו  לאורם, 
שניתנו לכבוד ולתפארת אך לא לשימוש. וכן 
באברהם אבינו נאמר 'הציץ עליו בעל הבירה', 
ראה ולא השתמש. 'מדליק ומיטיב את הנרות' 
ויש  הן שתי בחינות, יש את ההדלקה עצמה, 



אאלפך           מדור מחשבה           חכמהלח

היא  שזו  התבאר  ההטבה  לגבי  הטבתם,  את 
מדרגתו של אהרן הכהן, והיא רומזת לשמונת 
בגדי הכהונה מבחינת הכלים. אבל ה'מדליק' 
אהרן  של  הארתו  עצמו,  האור  בחינת  הוא 
הכהן, היא המאירה את ההארה של שמונה, גם 
וגם מכוח מדרגת  מכח מדרגת האור לעצמו, 

הכלים שבהטבה. 

נס חנוכה כפרה על חטא בעגל
אהרן הכהן מאיר את המנורה, אולם לאהרן 
וכפי  העגל,  במעשה  מדרגתו  כפי  חלק  היה 
לך  עשה  'מה  כא(  לב  )שמות  משה  לו  שאמר 
העם הזה כי הבאת עליו חטאה גדלה'. נמצא 
שההארה של אהרן במנורה, הייתה כדי לכפר 
ידועים  על ההחשכה שהייתה במעשה העגל. 
יון  זה גלות  ''וחושך'  )בר"ר ב ד(  דברי המדרש 
בגזירותיהן,  ישראל  של  עיניהם  שהחשיכה 
שהיתה אומרת להם כתבו על קרן השור שאין 
לכם חלק באלהי ישראל', הטעם שגזרו לכתוב 
את  להם  להזכיר  כדי  השור,  קרן  על  דווקא 

חטא העגל שהיה בתבנית שור. 

בעגל,  אהרן  של  קלקולו  שלעומת  נמצא 
יון  מלכות  של  קלקולה  כמידת  שהוא 
'שהחשיכה עיניהם של ישראל', עומד התיקון 
אותו  הנרות'.  את  ומיטיב  מאיר  'שאתה  של 
להיות  הוא עצמו הפך  אותה הארה,  כוח של 
כפי  וזה  הרשעה.  יוון  מלכות  של  השורש 
שבאותו  ה"ז(  פ"א  סופרים  )מס'  בחז"ל  שמפורש 
כדי  זקנים,  שבעים  כינס  המלך  שתלמי  היום 
שיתרגמו לו את התורה ליוונית חשך העולם ג' 
ימים )ראה שו"ע או"ח תק"פ ס"ב(. 'והיה אותו היום 
קשה לישראל כיום שנעשה בו העגל'. תרגום 
בידי  נעשה  התורה לשבעים לשון אמנם כבר 
ח( שמשה  כז  )דברים  וכפי שנאמר  רבינו,  משה 
והכוונה  היטב',  'באר  התורה  את  כתב  רבינו 
אלא  לשון.  לשבעים  שתרגמה  שם(  רש"י  )ראה 

שיש 'תרגום' שהוא מלשון מדרגה 'גרם', ובכך 

הקודש,  לשון  ממדרגת  יורדת  אמנם  התורה 
נשארת  אלא  בכך,  מתחללת  אינה  היא  אך 
לעומת  לשון.  השבעים  את  ומאירה  באורה 
זאת כשהופכים את התורה ללשון יוונית, אזי 
ובכך  אחרת,  למציאות  מציאותה  את  הופכים 

נחשך העולם.

תרגום מלשון נהר
כג(,  ו  )משלי  אור'  'תורה  נקראת  התורה 
'אור'  האור.  התפשטות  הוא  התורה  ותרגום 
דהיינו  נהר,   מלשון  'נהורא'  נקרא  בארמית 
ה'אור' של התורה נהפך לנהר המתפשט, וכמו 
ופשטיה'  נהרא  'נהרא  יח:(  )חולין  חז"ל  שאמרו 
רגיל  שהוא  במקום  מתפשט  נהר  כל  דהיינו, 
אבינו  אברהם  נהרא(.  ד"ה  שם  רש"י  )ע"פ  שם 
נח א(  )תנחומא  וכמו שאמרו במדרש  'אור'  היה 
עולמי  האיר  אברהם  הוא  ברוך  הקדוש  'אמר 
בצדקו', ודרשו זאת מהכתוב 'מי העיר ממזרח 
ב'אור  התנסה  הוא  ולכן  ב(.  מא  )ישעיה  צדק' 
כשדים'. לעומתו הרן אחיו נפל שם, ו'הרן' הוא 
לשון  ה'נהורא' שבתרגום.  והוא  'נהר'  אותיות 
של תרגום הוזכרה בתורה 'ויקרא לו לבן 'יגר 
שהדותא' ויעקב קרא לו גלעד' )בראשית לא מז(, 
ומקומו של הגלעד הזה היה בין חרן לבין ארץ 
ישראל, ולכאורה הוא בדיוק המקום של אור 
כשדים שממנו יצא אברהם אבינו, כי זהו מקום 

התרגום. 

ההבדל בין נהר לבאר
הוא  ליוונית  הקודש  לשון  שבין  הממוצע 
התרגום, כי התרגום 'מבאר' את התורה, מלשון 
'באר', הוא ממשיך את אור התורה אל הביאור, 
ואינו יוצר אור חדש. על תרגום התורה שנעשה 
'וכתבת  ח(  כז  )דברים  נאמר  רבינו  משה  בידי 
באר  הזאת  התורה  דברי  כל  את  האבנים  על 
מבוארים.  התורה  דברי  שיהיו  דהיינו  היטב', 
היטב'  ו'בבאר  'בא-אור',  מלשון  הוא  'באר' 
לקראתו.  עולה  שהיא  כבאר  מתפשט,  האור 



לט אאלפך           ערך אהרן           חכמה

אזי  למקורו  צמוד  אינו  הביאור  כאשר  אולם 
הוא הופך להיות 'נהר', ומימיו של הנהר עמים 
משלו,  חיות  לו  ואין  גשמים  ממי  ניזונים  הם 
ואף הוא עלול לכזב את מימיו. זו היא מהות 
שיש  והסכנה  התורה,  בתרגום  שיש  התועלת 

בתרגום התורה ליוונית. 

התפשטות האור שבתרגום
התפשטות  מלשון  להתפרש  יכול  'נהורא' 
נהר.  התפשטות  מלשון  להתפרש  ויכול  אור, 
היו  הזו  ובלשון  הקודש,  בלשון  נברא  העולם 
א(  יא  )בראשית  שנאמר  כמו  כולם,  מדברים 
אחדים',  ודברים  אחת  שפה  הארץ  כל  'ויהי 
וכפי שתרגם שם התרגום יונתן ב"ע 'והוה כל 
ארעא לישן חד וממלל חד, ועיטא חדא בלישן 
קודשא הוו ממללין, דאתבריא ביה עלמא מן 
בחטא  העולם  התקלקל  מכן  לאחר  שרויא'. 
דור הפלגה, ונפוצו לשבעים לשון, אך אברהם 
מאידך  הקודש.  בלשון  וסיפר  חזר  אבינו 
יז  )בראשית  אברהם אבינו היה 'אב המון גויים' 
ה(, ובכך הוא היה שורש לגויים, וכמו שאמרו 
)ירושלמי ביכורים פ"א ה"ד( תני בשם רבי יהודה גר 

עצמו מביא וקורא מה טעם 'כי אב המון גוים 
נתתיך', לשעבר היית אב לארם ועכשיו מכאן 

ואילך אתה אב לכל הגוים'. 

תרגום של קלקול ותרגום שאין בו ירידה
'תרגום' מלשון 'ת-גר', דהיינו שהוא מדרגה 
לשון,  לשבעים  הקודש  לשון  שבין  ממוצעת 
ישראל  בין  ממוצעים  הם  שהגרים  וכשם 
לגרים,  אב  נעשה  אבינו  כשאברהם  לאומות. 
לא  ועדיין  התורה,  את  לתרגם  ניתן  בכך  אזי 
את  מתרגמים  כאשר  אולם  העולם.  יחשיך 
והופכים  שבתרגום,  הממוצע  ללא  התורה 
ג'  מחשיך  העולם  אזי  יוונית,  ללשון  אותה 

ימים, ובכך נעשה התרגום דקלקול. 

'יפת  כז(  ט  )בראשית  נאמר  יוונית  לשון  על 
אלהים ליפת וישכן באהלי שם' ודרשו בגמרא 

שם',  באהלי  יהא  יפת  של  'יפיותו  ט:(  )מגילה 

יוונית'.  ב'לשון  יכתבו  שספרים  התירו  ולכן 
זו גם הסיבה שה'אור' שבתורה נהפך בתרגום 
כמו  מתפשט  שבתורה  שהאור  משום  ל'נהר', 
'חכמה  מאידך  ידו.  על  לשון  לשבעים  נהר 
זקנים  השבעים  לתרגום  גרמה  שהיא  יוונית' 
הקלקול,  נקודת  היא  התורה,  את  שתרגמו 
ואינה  עצמה  בפני  עומדת  שהיא  משום 
זו  לשון.  לשבעים  הקודש  לשון  בין  ממוצעת 
נעשה  לא  שבו  העגל,  חטא  של  המהות  היא 
מציאות של ממוצע בין ישראל להקב"ה, אלא 
נעשה בכך אלהים אחרים חדשים, מציאות זו 
התורה  בתרגום  העולם  את  שהחשיכה  היא 

ליוונית, מחמת הירידה שבה. 

הנהר שנתקן באורו של אהרן
היה שלם,  לא  הנהר  אברהם  אחי  הרן  אצל 
ולכן הוא חזר ונתקן אצל אהרן הכהן. 'אהרון' 
ה'נהורא',  את  שמתקנת  ה'אור',  מדרגת  הוא 
דהיינו, בלשון הקודש 'אור' עיקרו הוא האות 
היא  ]ולכן פתילה  א' שהיא מתפשטת הלאה, 
לאל"ף  וחזרה  התי"ו  נפילת  דהיינו  ת',  'פל 
ארמית  בלשון  זאת  לעומת  שהתבאר[,  כפי 
נפלה  שהאל"ף  דהיינו  ל'נהורא',  נהפך  האור 
האל"ף  את  מחזיר  'אהרן'  לסוף.  ממדרגתה 
למקומה הראוי לה. ב'אהר)ו(ן' אותיות 'א)ו(ר' 
'נר' ו'נהר', דהיינו שהאור שהוא מהות האורה, 
הוא מתפשט כדרך התפשטות ה'נהר' אל ה'נר' 
שהוא הכלי שלתוכו התפשטה אותה ההארה, 
הכהן  אהרן  שמדרגת  נמצא  מאיר.  הוא  ובכך 
מצרפת את התפשטות האור בנהר על ידי הנר 

הממוצע ביניהם. 

חטא העגל על ידי הערב רב שלא 
התגיירו

אולם  העגל,  בחטא  פגם  היה  הכהן  לאהרן 
שורש חטא העגל הוא במה שנאמר )שמות לב ז( 
'לך רד כי שחת עמך', ודרשו במדרש )שמו"ר מב 
ו( שהם הערב רב שרצה משה להוציא ממצרים, 



אאלפך           מדור מחשבה           חכמהמ

והם הם שעשו את העגל. והלא אם הערב רב 
היו נעשים  היו מתגיירים כפי הרצוי, אזי הם 
במדרגת התרגום שהוא התפשטות אור התורה 
לשבעים לשון. אולם מאחר שהערב רב פגמו, 
אזי נעשו 'קשים גרים לישראל כספחת' )מלשון 
הגמרא יבמות מז:(, ובכך הם אינם ממוצעים בין 

ליצור  מבקשים  הם  אלא  לאומות,  ישראל 
מדרגה חדשה במקום תורת משה. ובכך חטא 
אהרן שהרי תכליתו הייתה להיות הנר הממוצע 
'נהר',  של  בדרך  התורה  אור  שדרכו מתפשט 
ובעגל החטיאו הערב רב, ופרצו למקום אחר, 
ונעשה כתרגום התורה ליוונית, שהחשיך את 

העולם ג' ימים. 

הזכרנו את דברי המדרש )בר"ר ב ד( ''וחושך' 
ישראל  של  עיניהם  שהחשיכה  יון  גלות  זה 
בגזירותיהן, שהיתה אומרת להם כתבו על קרן 
השור שאין לכם חלק באלהי ישראל', והבאנו 
דווקא  לכתוב  שגזרו  רש"י שהטעם  דברי  את 
על קרן השור, כדי להזכיר להם את חטא העגל 
ששורש  התבאר  ומעתה  שור.  בתבנית  שהיה 
הפגם שבחטא העגל היה החושך - ההתנתקות 
גרמה  שהיא  אחרת,  לדרך  האור  ממקור 
שיחשך העולם. לעומת זאת נקודת התיקון של 
לתקן  דהיינו  הנרות'  את  'מיטיב  להיות  אהרן 
את נקודת המיצוע שבין האור לבין הנר על ידי 

הנהר המתפשט. 

פרסום הנס של חנוכה לאומות, ובפורים 
לישראל

מצות הדלקת נרות חנוכה היא כדי לפרסם 
את הנס, וזמן הדלקתה 'משתשקע החמה עד 
שתכלה רגל מן השוק' )שבת כא:(, ושיעור זמן 
תכלה רגל הוא 'עד דכליא ריגלא דתרמודאי' 
דהיינו עד שתכלה רגלם של התרמודיים שהם 
שמצות  נמצא  שם(.  רש"י  )ע"פ  אחת  אומה  בני 
ולא  גם כלפי אומות העולם  פרסום הנס היא 
רק כלפי ישראל ]אמנם נחלקו בזה הפוסקים 

)עי' שו"ע או"ח תרע"א ס"ז(, אולם זו לשון הגמרא, 

שהתרמודיים  שמאחר  לפרש  שניתן  אף  על 
מי  שיש  מוכח  עצים  למכור  בשוק  עדיין 
שיקנה אותם מהם, ועל כן ודאי שעדיין ישנם 
ישראלים בשוק[. לעומת זאת גם בפורים ישנה 
מצות פרסום הנס, ושם אמרו בגמרא )מגילה יד.( 
שבמגילה  הנס  שפרסום  הלילא',  זו  'קרייתא 
)שם  אמרו  ולכן  המגילה,  קריאת  ידי  על  הוא 
עם  ברוב  המגילה  את  לקרות  מצוה  שיש  ה.( 
בעשרה. קריאת המגילה נעשית בפרסום, אולם 
הדלקת  זאת  לעומת  לישראל.  הוא  הפרסום 
כלפי  להיעשות  יכולה  בפרסום,  חנוכה  נרות 
אומות העולם. טעם הדבר הוא, שנר חנוכה בא 
בין  הממוצע  שהוא  ה'נר'  מדרגת  את  לפרסם 
מדרגת אור התורה למדרגת יוון, להמציא את 
מדרגת ה'גרים' שבין מדרגת ישראל למדרגת 

שבעים אומות. 

תורת אהרן 'אוהב שלום ורודף שלום'
וכפי  התורה,  במסירת  מדרגות  שני  ישנן 
שהתבאר במשנה באבות )פ"א מ"א, ומי"ב(, מצד 
'משה קבל תורה מסיני ומסרה ליהושע  אחד 
ויהושע לזקנים' וכו', ומצד שני 'הלל אומר הוי 
מתלמידיו של אהרן, אוהב שלום ורודף שלום, 
אוהב את הבריות ומקרבן לתורה'. מצד אחד 
'משה אמת ותורתו אמת', וכמו שאמרו בגמרא 
את  הדין  'יקוב  אומר  היה  'משה  ו:(  )סנהדרין 

שלום'.  ורודף  שלום  'אוהב  אהרן  אבל  ההר', 
מצד מדרגת ה'אמת' אומות העולם לא יכולים 
שלא  מה  כל  שהרי  התורה,  לקבלת  להצטרף 
הוא  הרי  אמת'  ותורתו  אמת  'משה  בבחינת 
בבחינת  ורק  עד.(.  ב"ב  )ע"פ  בדאין'  'והן  בכלל 
לקבלת  האומות  בני  את  לצרף  ניתן  'שלום' 
הדברים  כלולים  השלום  במידת  התורה. 
כמו שאמרו  שלום,  דרכי  מפני  חז"ל  שהתירו 
עם  גוים  עניי  'מפרנסין  הי"ג(  פ"ג  גיטין  )תוספתא 

היינו  ועוד.  שלום',  דרכי  מפני  ישראל  עניי 



מא אאלפך           ערך אהרן           חכמה

ישראל  לכלל  גויים  צירוף  של  בחינה  שיש 
לפתוח  כשבאים  וגם  לתועלת.  הוא  כשהדבר 
תקרב  'כי  י(  כ  )דברים  התורה  אמרה  במלחמה 

אל עיר להלחם עליה וקראת אליה לשלום'. 

הארת אהרן גם כלפי שאר האומות
'אוהב  שהוא  אהרן  של  שמדרגתו  נמצא 
גם  ישראל, אלא  שלום', אין הארתו רק כלפי 
כלפי האומות. וזו היא מדרגת נר חנוכה, וכמו 
שאמרו בגמרא )שבת כג:( 'אמר רבא פשיטא לי, 
נר ביתו ונר חנוכה נר ביתו עדיף משום שלום 
ביתו', ובפשטות הכוונה היא ששלום בית דוחה 
את מצות נר חנוכה. אולם לפי מה שהתבאר, 
אהרן  במדרגת  היא  חנוכה  נר  שמהות  נמצא 
שלום.  ורודף  שלום  אוהב  היה  והוא  הכהן, 
ואם כן אם יהיה נר חנוכה אך הוא יגרום חוסר 
בשלום הבית, אזי חסר בעצם מצות ההדלקה, 
ולכן שלום ביתו עדיף. במדרגת שלום מצרפים 
את ישראל עם הגרים, ועל ידיהם גם מצטרפים 
הערב  שפגמו  המקום  באותו  העולם.  אומות 
רב, ב'כתבו על קרן השור אין לנו חלק ונחלה', 
והאומות,  הגרים  צירוף  ידי  על  מתקנים  שם 
ולצרפם  התורה,  באור  העולם  את  להאיר 

למדרגת ישראל. 

ישראל מומר במתיוונים
ידי  על  ישראל  נעשה  גוי  התיקון,  בבחינת 
הקלקול  בבחינת  'גרים',  שנקראת  המדרגה 
נעשה  שהוא  במה  גוי  מעיין  נעשה  ישראל 
'ישראל  של  זו  לשון  בו  שהוזכר  מי  מומר. 
מומר', היה עשיו הרשע )קידושין יח.(. והנה כבר 
)ראה  'שלום'  בגמטריא  ש'עשו'  רבותינו  אמרו 
אולם  כלה(,  מס'  בשם  כה  כה  בראשית  הטורים  בעל 

בהפיכת  הוא  בעשיו  שמתגלה  הנפול  השלום 
לאומה  הישראל  את  להמיר  לגוי,  ישראל 

אחרת. 

דתם  את  המירו  שישראל  הזו  המציאות 
הייתה בימי החשמונאים, ששם היו מתייוונים. 

ועל אף שממתן תורה לא יתכן שישראל ימיר 
את דתו, אולם הם הפכו את עצמם לצורה של 
'מעשה  נו:(  )סוכה  בגמרא  כפי שמצאנו  יוונים, 
במרים בת בילגה שהמירה דתה והלכה ונשאת 
שיוון  נמצא  יוונים'.  ממלכי  אחד  לסרדיוט 
והתיקון  קלקול,  של  שלום  בחינת  היו  הם 
להעמיד  הזו,  הצורה  בהיפוך  הוא  שלעומתם 
הנר  בצורת  שהוא  הגרים,  אור  מדרגת  את 
גלות  של  הקלקול  שורש  האור.  את  הממצע 
יון היה בחטא העגל, ששם הערב רב עשו את 
אוכל  שור  בתבנית  כבודם  את  'וימירו  העגל 
עשב' )תהלים קו כ(, ובכך הם הפילו את מדרגת 
כלל ישראל למדרגת 'כתבו לכם על קרן השור 
אין לנו חלק ונחלה באלוקי ישראל', בכך הם 

נמשכו אחרי הערב רב והמירו את כבודם. 

שינוי האמת מפני השלום
בבחינת 'תורת משה' אזי אין יניקה לאומות 
הדין  ו'יקוב  אמת,  משה  תורת  שהרי  בתורה, 
את ההר', ולא ניתן להמירה בשום אופן, ולכן 
מבחינת תורת משה אחר חטא העגל לא היה 
תורת  בבחינת  זאת  לעומת  תקומה.  לישראל 
'מותר  אזי  שלום',  ורודף  שלום  'אוהב  אהרן 
לו לאדם לשנות בדבר השלום' )יבמות סה:(, וזו 

נקודת ה'חכמה' ביחס ל'תורה'. 

אמרו חז"ל )איכה רבה ב יג( 'אם יאמר לך אדם 
בגוים  תורה  יש  וכו',  תאמן  בגוים  חכמה  יש 
אל תאמן', וזו היא 'חכמת יוון'. והכוונה היא, 
מקור היניקה של חכמת יוון היא במה שמותר 
לשנות מן האמת מפני דרכי שלום, ולכן חכמה 
תורת  היא  התורה  זאת  לעומת  תאמן,  בגויים 
אמת, ואותה לא ניתן לשנות בכי הוא זה, ולכן 
תורה בגויים אל תאמן. נמצא שמקור היניקה 
היא  התורה  במדרגת  העולם  אומות  של 
היא  וזו  עצמה,  בתורה  ולא  התורה'  'בחכמת 
מדרגתו של אהרן הכהן, ששורשו שלום שבו 

ניתן לשנות מהאמת מפני דרכי שלום. 



אאלפך           מדור מחשבה           חכמהמב

חכמת השלום נעלמת
האמת,  חכמת  היא  הגלויה  החכמה 
חכמה  היא  השלום  חכמת  כשלעומתה 
דברים  גם  מאפשרת  שהיא  מאחר  נעלמת, 
'אמת  נקראת  זו  לא אמיתיים. חכמה  הנראים 
ואמונה', דהיינו שהיא אכן אמיתית אך האמת 
יב(  )כח  איוב  אמר  זו  חכמה  על  נסתרת.  הזו 
בינה',  מקום  זה  ואי  תמצא  מאין  'והחכמה 
וזהו  ידועים.  אינם  וכלליה  שמקומה  כלומר 
שורש הנס של חנוכה, שמצאו כד שמן חתום 
בחותמו של כהן גדול, שהרי 'כשנכנסו יוונים 
להיכל טמאו כל השמנים שבהיכל', אך חכמת 
פך השמן הטהור, היא החכמה שנותרה עומדת 

בטהרתה. 

אמרו חז"ל )ב"ב כה:( 'אמר רבי יצחק, הרוצה 
וסימניך  יצפין,  ושיעשיר  ידרים,  שיחכים 
המנורה  דהיינו  בדרום',  ומנורה  בצפון  שלחן 
פה:(  )מנחות  עוד  אמרו  וכן  לחכמה.  סימן  היא 
וביארו  מתקוע,  אשה  לו  לקחת  שלח  שיואב 
חכמה  זית  בשמן  שרגילין  ש'מתוך  בגמרא 
מצויה בהן', נמצא שהשמן הוא סימן החכמה. 
וכשמצאו את החכמה הזו בחנוכה, בדמות פך 
שמן טהור, והוא היה חתום בחותמו של הכהן 
סתומה',  'חכמה  הייתה  מציאתם  אזי  הגדול, 
שמלבד  דהיינו  חותם.  בתוך  בחותם  חתומה 
חתימה  בו  הייתה  בו,  שהייתה  האמת  חכמת 
יין  וכשם ששמירת  חותם השלום.  נוספת של 
חותם  בתוך  בחותם  לשמרם  יש  הגויים  מפני 
כדי שלא ינסכוהו )ראה ע"ז לא.(, כן הם כשרצו 

לשמור את טהרת השמן שמרוהו בצורה זו. 

דין אמת ביחס לדין אמת לאמיתו
אמרו חז"ל )אדר"נ פי"ב( 'מפני מה בכו ישראל 
את אהרן שלשים יום מפני שדן אהרן דין אמת 
אמת  ל'דין  אמת'  'דין  שבין  וההבדל  לאמתו', 
לאמיתו', הוא שבדין זה לא אומרים 'יקוב הדין 
את ההר' אלא מוסיפים בו את נקודת השלום. 

וכפי שמבארת שם הברייתא, שלא היה אומר 
או לאשה סרחת, אלא מעמידם  לאיש שסרח 
אמת  היא  וזו  שלום,  של  בדרך  האמת  על 

לאמיתה של תורה. 

ובכך  האמת,  בתוך  גנוז  שהשלום  דהיינו 
יוצא הדין באמת שלימה יותר. זו היא מעלת 
'חתום בחותמו של כהן גדול', וזהו שורש יסוד 
במידה  היה  שנמצא  השמן  פך  חנוכה.   נס 
נס  בו  ונעשה  אחד,  יום  רק  לדלוק  הראויה 
והספיק לשמונה ימים. יסוד נס זה יובן מעתה 
לפי מה שהתבאר. הרי יסוד ההארה של הכהן 
יוצאת  ומשם  מצחו,  שעל  בציץ  הוא  הגדול 
ההארה של הכהן הגדול. אולם משם ההארה 
חסידך'  לאיש  ואורך  ל'תומיך  משתלשלת 
דהיינו 'אורים ותומים' שמאירים את דבריהם. 
במדרגת הציץ החכמה היא אחת, אך כשהיא 
היא  הבגדים,  שמונת  למדרגת  משתלשלת 
מתרחבת כנחל לשמונה חלקים. אור הציצית 
מרחיב את התכלת לשמונה חוטים, לבן ותכלת 
ללא תכלית וגבול כפי שהתבאר. זהו השורש 
הספיק לשמונה  הוא  ובכך  פך השמן,  נס  של 

ימים. 

מחלוקת מצויה ב'מקום' דווקא
ועשה  'וראה  מ(  כה  )שמות  בכתוב  נאמר 
בתבניתם אשר אתה מראה בהר', וביארו חז"ל 
בעשיית  רבינו  משה  שהתקשה  כט.(  )מנחות 

המנורה, וירדה מנורה של אש מהשמיים ומשה 
עשה כמותה. אולם בגילוי נס פך השמן מכוחו 
של אהרן, אזי הנס נעשה מכוחו של השלום, 

ובכך אין מלחמות ומחלוקת. 

וביאור הדברים, מלחמה נוצרה מחמת ריב 
של  מלחמתו  היא  לכך  והדוגמא  גבולות,  על 
ז(  כב  )בר"ר  במדרש  שאמרו  וכפי  בהבל,  קין 
קרקעות  נטל  זה  העולם,  את  ביניהם  שחלקו 
וזה נטל מטלטלין, ומשם התפתחה המחלוקת 
ביניהם. וכן מריבתם של יעקב ועשיו התחילה 



מג אאלפך           ערך אהרן           חכמה

כשרבו על נחלת שתי עולמות )ראה תנדב"א זוט' 
פר' יט(. במצות מלחמה אמרה התורה )דברים כ 

י( 'כי תקרב אל עיר להלחם עליה וקראת אליה 
לשלום', ופותחים תחילה בשלום, ורק אם לא 
תענה לשלום אזי באה המלחמה. השלום הוא 
כלל  בדרך  היא  המלחמה  למלחמה,  המתנגד 

על מקום. 

מקום ארון אינו מהמידה
בית  הוא  המלחמה  תתכן  לא  שבו  המקום 
קודש הקדשים, שהרי 'מקום ארון אינו מהמידה' 
)מגילה י:(, לארון עצמו לא היה מקום, ומעתה 

ל'אהרן',  רומז  'ארון'  מחלוקת.  בו  תתכן  לא 
ומקומו של אהרן הכהן הוא מקום ארון שאינו 
מהמידה, ולכן אהרן הכהן אוהב שלום ורודף 
והמחלוקת.  המלחמה  תתכן  לא  ובו  שלום, 
אהרן  של  מכוחו  מתגלה  השמן  פך  נס  ולכן 
הכהן, הוא המצרף את האור הנר והנהר, הוא 
ולכן  והתפשטותו,  האור  שלמות  את  מצרף 
חלקו הוא בית קודשי הקדשים, כי שם 'לוחות 
גם  אצלו  ח:(,  )ברכות  מונחים'  לוחות  ושברי 
השלימות וגם התפשטותה נמצאים יחד. 'שברי 
לשבעים  התרגום  ירידת  מתוך  נעשו  לוחות' 
הייתה  הלוחות  שבירת  סיבת  שהרי  לשון, 
וירידתם  בישראל,  רב  הערב  של  התערבותם 
שהם  ובמה  העגל,  למעשה  התפשטות  ללא 
הם  אף  לקבל  יוכלו  שבו  האמצעי  את  חסרו 
את התורה, על כן נעשה העגל שגרם לשבירת 
הלוחות. מאחר ששברי הלוחות הללו מונחים 
אף הם בארון, והארון הוא מקום השלום שהרי 
שהשברים  נמצא  מהמידה',  אינו  ארון  'מקום 
המצויים בתוכו אינם ברי מחלוקת, שהרי כל 
מחלוקת נובעת מהמידה, ומאחר שמקום ארון 
מחמת  שנוצרו  השברים  אזי  מהמידה  אינו 

המחלוקת מתאחים לאחד. 

הדלקת נר חנוכה בכל מקום כי אין לו 
מקום

בתוך  המנורה  את  הדליקו  המקדש  בבית 
ההיכל, אולם נר חנוכה 'מניחו על פתח ביתו 
רבותינו  אמרו  ואמנם  כא:(.  )שבת  מבחוץ' 
ההארה  שתתפשט  כדי  הוא  בזה  שהטעם 
מה  לפי  מעתה  אולם  לבחוץ.  הפנימית 
בבית  הרי שורש ההארה שמתגלה  שהתבאר, 
המקדש הוא במנורה, הפך החתום הוא מגלה 
'ארון  מדרגת  שהיא  הכהן  אהרן  מדרגת  את 
ומעתה  מחלוקת,  בו  שאין  מהמידה'  אינו 
בבית,  במקום,  ההדלקה  את  לחייב  יתכן  לא 
יתכן להגביל את מקום ההדלקה  משום שלא 
הוא  שבו  הנס  שמהות  אחר  מסוים,  למקום 
מחמת היותו 'אינו מהמידה', ולכן צורת ואופן 
ההדלקה היא מבחוץ. מהות זו של דבר שאין 
'שהוא  לו מקום היא מציאותו של ה' יתברך, 
י(,  צ  )שוח"ט  מקומו'  העולם  ואין  עולמו  מקום 
ונאמר )שמות כ כא( 'בכל המקום אשר אזכיר את 
שמי אבוא אליך וברכתיך', וכשרוצים לפרסם 
את התפשטות האור, אזי אין לפרסום זה מקום, 
ולכן מדליקים בפתח מבחוץ. אילו הדלקת נר 
חנוכה היה מעשה שבא להזכיר את מקום הנס, 
במקום  הדלקה  מצות  שהייתה  יתכן  לא  אזי 
שהוא מחוץ לבית המקדש, דווקא מציאות זו 
שמצות  הנותנת  היא  מקום,  בכל  שמדליקים 
שהתפשטות  לפרסם,  באה  חנוכה  נר  הדלקת 
האור אין לה מקום, וזה משום שהיא מ'מקום 
ולכן  ארון אינו מהמידה', ממקומו של עולם, 

כל מקום ראוי להדלקת נרות חנוכה. 

סילוק אורו של ה' בבריאת העולם וגילוי 
בהדלקת נר חנוכה

בבריאת העולם כל העולם היה מלא באורו 
סילק  העולם  את  לברוא  וכדי  יתברך,  ה'  של 
העולם.  נברא  הסילוק  ובמקום  אורו,  את  ה' 
נר חנוכה מחזיר את העולם להיות מקומו של 



אאלפך           מדור מחשבה           חכמהמד

אורו יתברך שמו, כי הוא חוזר ומאיר את הארת 
העולם באורו של ה' יתברך. ולכן מקום הדלקה 
אינו מהמידה, ויכולים להדליק נר חנוכה בכל 
מקום. אור זה הוא אור השלום, מאחר שאין לו 
מקום, ומעתה הוא אינו בר מחלוקת, והארה 
וזו  לאחד,  החלקים  כל  את  לצרף  בכוחה  זו 
'האור  נקרא  זה  אור  שלום.  של  הארה  היא 
הכל,  את  הממלא  סוף  אין  אור  שהוא  הגנוז', 
כדי  אורו של הקב"ה שסילקו לצדדים  שהוא 
לברוא את העולם, והוא האור המתגלה חזרה 

בהדלקת נרות חנוכה. 

נר חנוכה בחינת נחל
היא  הברכה  לשון  חנוכה  נרות  בהדלקת 
כתבו  הדבר  ובטעם  חנוכה',  נר  'להדליק 
ההבדל  נח"ל.  תיבות  ראשי  שהוא  המקובלים 
זו  הנחל  שהתפשטות  הוא  ל'נהר'  'נחל'  שבין 
'ל-נח'. ו'נ-ח' זה  'נחל' אותיות  בחינת שמונה. 
מספר  שזה  שבע  פעמים  שבע  על  התוספת 
וזו  שמונה,  עליו  ומוסיפים  כידוע  החמישים 
נר  בהדלקת  שהתבארה  השמונה  מדרגת 
ובהדלקת  הציצית,  במצות  הרמוזה  חנוכה, 
שמונה נרות. התפשטות הנחל היא התפשטות 
לשמונה, לעומת התפשטות הנהר שהיא אינה 
מוגבלת. נס חנוכה שבו התפשט האור של נר 
ימים, הוא  ליום אחד שדלק שמונה  שמספיק 
בחינת שמונה, ולכן רומזים בו את התפשטות 

הנחל. 

אין גבול לאור נר חנוכה
אור זה אינו מוגבל למקום שבו הוא מאיר, 
אלא טבעו הוא שהוא אינו מוגבל, ובכך הוא 
מתפשט כנהר, והתפשטות זו היא תורת השלום 
הרמוזים  ו'נהר'  'נר'  'אור'  הכהן,  אהרן  של 
בשמו, אוהב שלום ורודף שלום. סילוק חטא 
העגל - 'כתבו לכם על קרן השור אין לנו חלק 
ונחלה באלוקי ישראל', הוא הניצחון של בית 
חשמונאי, ובניצחון זה הוחזר האור שהסתלק 
בחטא העגל, וזו שלימות ההארה שעליה אנו 
שיאיר  תאיר',  ציון  על  חדש  'אור  מתפללים 
שהוא  הכל  וידעו  העולם,  כל  על  בשלימות 

מקומו של עולם ואין העולם מקומו.

 חנוכה 077 אהרן תש"פ  
מספר שיעור בקול הלשון  1132490



מה אאלפך           ערך אהרן           חכמה

 אוצר האותיות
מסירת התורה במדריגת אהרן הכהן

בימי הלל רבו תלמידים שלא שימשו כל 
צרכן

ושמאי  'הלל  מי"ב(  פ"א  )אבות  במשנה  אמרו 
של  מתלמידיו  הוי  אומר,  הלל  מהם,  קבלו 
את  אוהב  שלום  ורודף  שלום  אוהב  אהרן 
ושמאי  הלל  כלומר  לתורה',  ומקרבן  הבריות 
תלמידיהם  היו  והם  הזוגות,  בתקופת  היו 
במשניות  שהוזכרו  ואבטליון  שמעיה  של 
את  מהם  קבלו  הם  ומעתה  הקודמות, 
הנשיאות, והמשנה מביאה את המאמרים שהיו 
הלל ושמאי אומרים. בגמרא )סנהדרין פח:( מובא 
שבימי הלל ושמאי רבו תלמידים שלא שימשו 
בישראל,  מחלוקות  רבו  כן  ומחמת  צרכן,  כל 
ונעשית תורה כשתי תורות. ומעתה מה שאמר 
'חכמים  יא(  )משנה  הקודמת  במשנה  אבטליון 
הזהרו בדבריכם שמא תחובו חובת גלות ותגלו 
הבאים  וישתו התלמידים  הרעים  מים  למקום 
מתחלל',  שמים  שם  ונמצא  וימותו  אחריכם 
התקיים בדור שלאחריו, ששם נמצאו תלמידים 
המחלוקת  ורבתה  צרכם,  כל  שימשו  שלא 

בישראל. 

חידושו של הלל - מסירת התורה בדרכו 
של אהרן הכהן

מסירת  דרך  על  מלמדים  אבות  משניות 
ומסרה  מסיני  תורה  קיבל  'משה  התורה, 
מסירת  כל  כלומר,  מ"א(,  )פ"א  וכו'  ליהושע' 
התורה עד לדור הזוגות היה על ידי תלמידיו 
מדור  התורה  את  שהעבירו  רבינו  משה  של 
עד  התורה  מלמדי  שכל  כן  אם  ונמצא  לדור. 
רבינו,  משה  תורת  מוסרי  בעצם  היו  להלל 
במשנה  והנה  משה.  של  תלמידיו  ונחשבים 
של  מתלמידיו  'הוי  ומלמדנו,  הלל  בא  זו 
מחודשת,  תורה  מסירת  דרך  דהיינו,  אהרן', 

ולא דרך משה רבינו.  שהיא דרך אהרן הכהן 
שסדר  נד:(  )עירובין  בגמרא  שהתפרש  אף  ועל 
שקיבלה  לאחר  משה  ידי  על  התורה  מסירת 
את  תחילה  ששנה  באופן  היה  הגבורה,  מפי 
של  לבניו  מכן  ולאחר  אהרן,  לאזני  הדברים 
לומד  היה  ואהרן  לזקנים,  מכן  ולאחר  אהרן, 
אבל  והלכה,  הלכה  כל  פעמים  ד'  משה  מפי 
הצורה  לדור,  מדור  התורה  מסירת  בסדר 
הייתה שמוסר התורה היה משה רבינו, וכן כל 
שוני המשניות עד להלל נאמרו בדרך של איש 
מפי איש עד משה רבינו, וצריך להבין מה היא 
צורת המסירה המחודשת הזו שמלמדנו הלל 

הזקן. 

מסירת התורה חסרה כשאינה בדרך של 
תלמיד מפי הרב

יכולת  שישנה  הלל,  בדברי  התחדש  עוד 
לקבל תורה גם מפי רב שכבר אינו בין החיים, 
אבטליון  דיבר  שעליו  החסרון  זהו  ובעומק 
במשנה הקודמת, 'חכמים הזהרו בדבריכם וכו' 
וישתו התלמידים הבאים אחריכם', שלכאורה 
כוונת אבטליון, שאתם תהיו במצב שלא תוכלו 
והתלמידים  דיוקם,  על  הדברים  את  להעמיד 
ישתו את הדברים באופן שגוי וימותו. ומעתה 
סדר מסירת התורה הזה הוא חסר במה שהוא 
אינו נמסר בדרך של תלמיד מפי רבו, ובוודאי 
רואות את מוריך' שזו  עיניך  'והיו  שחסר את 
המעלה שיראה התלמיד את הרב בשעה שהוא 
יב.(,  )ראה הוריות  מקבל ממנו את דברי התורה 
של  מתלמידיו  'הוי  הלל  אמר  כן  פי  על  ואף 
התורה  שמסירת  כאן,  התחדש  עוד  אהרן'. 
הייתה על ידי משה שקיבל תורה מסיני ומסרה 
ליהושע וכו', שכבר התבאר לעיל שכל קבלת 
התורה היא מכוחו של משה, וכל מה שעתיד 



אאלפך           מדור מחשבה           חכמהמו

מסיני  למשה  נמסר  הכל  לחדש  ותיק  תלמיד 
)ראה ויק"ר כב א(, ולכן התורה נקראת על שמו, 

עבדי'.  משה  תורת  'זכרו  כב(  ג  )מלאכי  ככתוב 
כנגד זה בא הלל ומחדש - 'הוי מתלמידיו של 

אהרן'. 

משה בשורש 'חלל'
ש'ת  מ'שה  ר"ת  שמשה  לעיל  הזכרנו  כבר 
קין,  בהריגת  'חלל'  נעשה  הבל  והנה  ה'בל. 
בו  ונאמר  אנוש,  את  הוליד  שת  זאת  לעומת 
)בראשית ד כו( 'אז 'הוחל' לקרא בשם ה'' וגם בו 

נזכר שורש חלל. וכן היה במשה רבינו, שהרי 
מיתתו הייתה תלויה ב'נקם נקמת בני ישראל 
מאת המדינים' )במדבר לא ב(, דהיינו ב'חללים' 
של מדין. לעומת זאת משה רבינו קודם מיתתו 
כי  מותי  אחרי  ידעתי  'כי  ישראל  לבני  אומר 
זו  ואזהרתו  כט(,  לא  )דברים  תשחתון'  השחת 
משנה  )לעיל  אבטליון  שהזהיר  מה  בדיוק  היא 
'וישתו התלמידים הבאים אחריכם וימותו  יא( 

את  שהזהיר  הרי  מתחלל',  שמים  שם  ונמצא 
שמים  שם  של  מציאות  יהיה  שלא  ישראל 
מתחלל אחרי מותו. ונמצא שגילויו של משה 
משה  'חלל'.  בשורש  הוא  חלקיו  שלשת  בכל 
משה  שהרי  'אמת',  המילה  את  מגלה  רבינו 
אמת ותורתו אמת, אולם אם חס ושלום תאבד 
האל"ף ]הרומזת לאלופו של עולם[ שב'אמת', 
אזי נמצא שם שמים מתחלל, כי ה'אמת' נהפכת 

ל'מת', שהוא 'חלל' באדמה.

חלל מלשון חליל והלל
האיש  'ומי  ו(  כ  )דברים  הכתוב  על  מאידך, 
הרמב"ן  מפרש  חללו',  ולא  כרם  נטע  אשר 
בכרם  המנהג  כי  הרביעית,  השנה  באה  'שלא 
בבוא תבואתו שיחולו שם וילכו בו בחלילים'. 
הוא  'חילול'  של  שהתיקון  מלשונו  והתבאר 
'הילול', כי החילול הופך לחליל שבו מהללים 
שהרי  הדברים  הן  והן  הפירות.  נותן  ה'  את 
להפוך  האומר  משנתנו  של  התנא  הוא  'הלׅל' 
את החלול שבשורש משה, ל'הלול' של הלל. 

בשמעיה ואבטליון הסתיים דור של 'נמצא שם 
התיקון,  דור  מתחיל  ובהלל  מתחלל',  שמים 
אהרן  הזקן.  שבהלל  ה'הילול'  ידי  על  והוא 
וזה  ל'הילול',  ה'חילול'  הכהן הוא ההופך את 
אהרן  של  מתלמידיו  'הוי  הלל  שאומר  מה 
הבריות  את  אוהב  שלום  ורודף  שלום  אוהב 
פנים  שיש  בדבריו  ומבואר  לתורה',  ומקרבן 
אהרן  של  דרך  והוא  התורה,  לגילוי  חדשות 

שהיא הדרך של הילול, ונבאר. 

שני בחינות בקבלת התורה - סרסור 
וכפיית ההר

והציע  ישראל  לבני  בא  משה  תורה  במתן 
ז-ח(  יט  )שמות  ככתוב  התורה,  את  לקבל  להם 
כל  ויענו  וגו'.  העם  לזקני  ויקרא  משה  'ויבא 
העם יחדו ויאמרו כל אשר דבר ה' נעשה וישב 
משה את דברי העם אל ה'', דהיינו שמשה היה 
ישראל  בני  עבור  התורה  את  להוריד  סרסור 
)ראה שמו"ר ג ה ועוד(. מאידך אמרו בגמרא )שבת 

עליהם  הוא  ברוך  הקדוש  שכפה  'מלמד  פח.( 

את ההר כגיגית ואמר להם אם אתם מקבלים 
קבורתכם',  תהא  שם  לאו  ואם  מוטב  התורה 
תלויה  הייתה  לא  התורה  שמסירת  דהיינו 
שתי  שהיו  כן  אם  נמצא  ישראל.  של  בדעתם 
בחינות בקבלת התורה - לדעת ישראל, ושלא 
לדעתם. שורש מתן תורה שתלוי במשה רבינו 
שהוא היה הסרסור, הוא מתן תורה של 'נעשה 
ונשמע', דהיינו רק לדעתם של ישראל. מאידך 
יש מתן תורה נוסף שהוא בחינת 'כפיית גיגית'.

הכלי שבמידת השלום
ידי  על  לתורה'  'קירוב  מגלה  הכהן  אהרן 
מוגדר  'שלום'  שלום'.  ורודף  שלום  'אוהב 
)עוקצין  במשנה  שאמרו  כפי  כ'כלי',  חז"ל  בפי 
ברכה  מחזיק  כלי  הקב"ה  מצא  'לא  מי"ב(  פ"ג 

יא(  כט  )תהלים  שנאמר  השלום,  אלא  לישראל 
בשלום''.  עמו  את  יברך  ה'  יתן  לעמו  עוז  'ה' 
והתבארו במשנה שני דברים, האחד שהשלום 
מוגדר ככלי, ומאידך שבו הקב"ה נתן לישראל 



מז אאלפך           ערך אהרן           חכמה

מביאה  שהמשנה  הכתוב  שהרי  התורה,  את 
הוא הכתוב שנאמר במתן תורה, וכפי ששנינו 
רבי  'אמר  ה"ג(  השלום  )פרק  ארץ  דרך  במסכת 
שעמדו  שבשעה  השלום,  הוא  גדול  יהושע 
ישראל ואמרו 'כל אשר דבר ה' נעשה ונשמע' 
)שמות כד ז(, שמח בהם הקדוש ברוך הוא ונתן 

)תהלים  שנאמר  בשלום,  ובירכם  תורתו  להם 
שם( 'ה' עז לעמו יתן ה' יברך את עמו בשלום', 

ונאמר )שם יט ח( 'תורת ה' תמימה משיבת נפש', 
'כלי' מחזיק ברכה  הוא  ע"כ. מאחר שהשלום 
'אוהב  הלל  אומר  מעתה  התורה,  ניתנה  ובו 
שלום ומקרבן לתורה', כי על ידי השלום ניתנה 
תורה. וזו היא צורת האחיזה בתורה של אהרן 
הכהן, שהרי הוא היה אוהב שלום ורודף שלום.

אהרן בשלום ומשה באמת
הכהן  אהרן  של  שמידתו  כן,  אם  התבאר 
הייתה מידת השלום, ובה הוא היה מקרב את 
הבריות לתורה. לעומתו משה רבינו שמידתו 
והן  אמת  ותורתו  אמת  'משה  שהרי  אמת, 
הקירוב  צורת  היא  זו  יא(.  קרח  )תנחומא  בדאין' 
ליהושע  מוסרה  הוא  ובכך  משה,  של  לתורה 
ויהושע לזקנים עד לאנשי כנסת הגדולה. אבל 
'הוי מתלמידיו של אהרן', הופך  הלל שאומר 
את החילול שבמשה להילול, ומגלה פנים של 
מחזיק  'כלי  מדין  אחר,  באופן  התורה  קבלת 
ברכה', וזהו השלום של תורה, ובבחינת 'כפה 

עליהם הר כגיגית', כופה עליו את הכלי. 

תיקון זוהמת הנחש במתן תורה
'ביום  יז(  ב  )בראשית  נאמר  הראשון  לאדם 
מעץ  שאכל  ובמה  תמות',  מות  ממנו  אכלך 
חטא  של  הקלקול  מיתה.  עליו  נקנסה  הדעת 
אדם הראשון היה בבחינת 'חלל', שבכך נקנסה 
יב.(  )חגיגה  בגמרא  ואמרו  האדם.  על  מיתה 
'וכיון שסרח הניח הקדוש ברוך הוא ידיו עליו 
וקדם  'אחור  ה(  קלט  )תהלים  שנאמר  ומיעטו, 
אדם  חטא  כלומר,  כפכה''.  עלי  ותשת  צרתני 

של  מציאות  והביא  האדם  את  מיעט  הראשון 
מיתה בבחינת חלל לעולם. 

מאידך אמרו )שבת קמו.( 'בשעה שבא נחש על 
זוהמא, ישראל שעמדו על הר  חוה הטיל בה 
שנוצר  שהפגם  והתבאר  זוהמתן'.  פסקה  סיני 
בחטא אדם הראשון שהוא בבחינת 'חלל' תוקן 
א( על  לב  )שמו"ר  היא שדרשו  וזו  במתן תורה. 
הכתוב 'חרות על הלוחות' )שמות לב טז( 'חירות 
ידי  על  נעשה  הזה  התיקון  המוות'.  ממלאך 
'ותשת  כגיגית', שכנגד  'כפה עליהם את ההר 
היא  וזו  הראשון,  באדם  שנעשה  כפך'  עליי 
בחינת מתן תורה של אהרן הכהן. הפנים של 
אותה התורה נקראת 'שלום', לעומת פני תורת 
משה שנקראת 'אמת'. וזהו שסיימו שם במשנה 
ה'  'תורת  ה"ג(  השלום  )פרק  ארץ  דרך  במסכת 
תמימה  ח(,כי  יט  )תהלים  נפש'  משיבת  תמימה 
הוא 'תם' שב'אמת', זו היא שלימות של תורת 
אהרן  תורת  שלימות  לעומת  תמימה,  משה 

'שלום'. 

חללות בכהונה
'חלל',  שנקראת  המיתה  למציאות  בדומה 
שנתחלל  כהן  שהיא  נוספת  מציאות  ישנה 
מהכהונה שאף הוא נקרא בשם 'חלל'. ובשורש 
הדבר, הכהן שהיה קדוש כשמוסרת קדושתו 
מזרעו אזי הם נקראים חללים, כשם שהחיות 
כפי  חלל.  נקרא  הוא  מהאדם  מוסרת  כשהיא 
של  )אלופו  אלף  אות  שחסרון  התבאר,  שכבר 
וזה בבחינת תורת  גורם ל'מת',  עולם( מ'אמת' 

אמת שבתורת משה רבינו. 

באה  והיא  שלום,  היא  מהותה  אהרן  תורת 
לתקן את 'ונמצא שם שמים מתחלל' שבמשנה 
להפוך  באה  הכהונה  זו  במציאות  הקודמת. 
את ה'חילול' ל'הילול', וזו בחינת תורת אהרן 
כאשר  ולכן  הכהונה.  שבט  תכלית  וזו  הכהן, 
כהן מסיר עצמו מקדושת אהרן, הרי בכך הוא 
חילול,  למדרגת  וחוזר  הילול  ממדרגת  יורד 
הוא  ומעתה  הכהונה,  מדרגת  ממנו  וסרה 



אאלפך           מדור מחשבה           חכמהמח

נעשה 'חלל'. אולם עדיין יש להבין מדוע דרשו 
חז"ל )מכות יב.( את ברכת משה ללוי )דברים לג 
יא( 'ברך ה' חילו' שאפילו חללים שבו תרצה, 

דהיינו שחלל שעבד בבית המקדש אין עבודתו 
נפסלת, הלא כפי שהתבאר, חללות היא הפסד 

מעלת הכהונה, ומדוע עבודתו כשירה. 

תחילת הכהונה והשתלשלותה לאברהם 
אבינו

הכהונה  שבט  שורש  הוא,  הדברים  וביאור 
לו  קדמו  כבר  אולם  הכהן,  באהרן  התחיל 
כהנים, כמו שמצאנו במכירת הבכורה על ידי 
הייתה  ליעקב, שהתבאר שם שהמכירה  עשיו 
על הכהונה )ראה רש"י בראשית כה לא ד"ה בכרתך(, 
)ראה  בבכורות  עבודה  הייתה  אהרן  קודם  וכן 
רש"י במדבר ג יב ד"ה מתוך(, וכן מצאנו באברהם 

אבינו שבתחילה הכהונה הייתה ביד שם בן נח, 
שלם  מלך  צדק  'ומלכי  יח(  יד  )בראשית  ככתוב 
הוציא לחם ויין והוא כהן לאל עליון', והקב"ה 
ונתנה לאברהם משום שהקדים  הוציאו משם 

את ברכת אברהם לברכת ה' )ראה נדרים לב:(. 

שעוונו של שם במה שהקדים לברך  וברור 
את אברהם לברכת ה' היא בחינת 'שם שמים 
אבינו  אברהם  את  שעשה  מה  וזה  מתחלל', 
עולמו  לבית  הלך  עצמו  אבינו  אברהם  לכהן. 
כשהוא בן קע"ה שנים, ורק כשהיה בן ק' נולד 
יצחק, ונמצא שעיקר ימיו של אברהם היו ע"ה 
וזה משום  שנים, כמו שאומר הבעל הטורים, 
שקודם לידת יצחק היה אברהם חסר בעיקרו, 
היה  והוא  זרע,  להעמיד  יכול  היה  לא  שהרי 
שצריכה  ישראל  כנסת  קומת  מבחינת  חסר 
לצאת מחלציו. 'כהן' בגימטריא ע"ה, וזה כמנין 
עיקר שנותיו של אברהם אבינו, כי רק מלידת 
שהיה  הכהונה  של  הגילוי  עומק  נוצר  יצחק 

באברהם. 

הכהונה התחילה רק לאחר שסיים את 
המלחמות

לאחר  מיד  התחיל  אברהם  של  כהונתו  זמן 

מזמן  רק  אולם  המלכים,  חמשת  מלחמת 
הכהונה  גילוי  עיקר  התגלה  יצחק  לידת 
נעשתה  הכהונה  מאז  רק  כי  אברהם,  שקיבל 
כפי  יחידים  כהונת  ולא  ישראל,  כנסת  נחלת 
שהייתה עד אברהם. כהונה זו בחינתה 'שלום', 
לאחר  רק  נעשתה  לאברהם  שקבלתה  משום 
שזו  המלכים,  מלחמת  את  סיים  שאברהם 
כתוצאה  בעולם.  הראשונה  המלחמה  הייתה 
ממלחמה זו אברהם התפלל )בראשית טו ב( 'מה 
תתן לי ואנכי הולך ערירי', כלומר 'ומה תועלת 
ועל  ג(,  פסוק  שם  רש"י  )ע"פ  לי'  תתן  אשר  בכל 
הוא  ממעיך  יצא  'אשר  הקב"ה  לו  הבטיח  זה 
שההבטחה  כן  אם  נמצא  ג(.  פסוק  )שם  יירשך' 
לאחר שנעשה אברהם  רק  באה  יצחק  בלידת 
'כהן', שזה היה רק לאחר שסיים את המלחמה. 
לעומת זאת בכל מאה שנותיו הראשונות, הזמן 

היה עת מלחמה, ויורשו היה 'אליעזר' עבדו.

ההבדל שבין כהונה שבבכורה לכהונה 
של שבט הכהונה

אדם  של  למיעוטו  רומזים  אלו,  שנים  ק' 
עץ  באכילת  שנתחלל  לאחר  שהרי  הראשון. 
בגמרא  כמבואר  ומיעטו,  הקב"ה  עמד  הדעת 
)חגיגה יב.(, שמתחילה 'מסוף העולם ועד סופו 

היה', ומיעטו הקב"ה והעמידו על מאה אמה. 
ולמדו זאת מהכתוב )תהלים קלט ה( 'אחור וקדם 
הם  אלו  אמות  מאה  כפך'.  עלי  ותשת  צרתני 
כנגד מאה שנים של אברהם, שחי בעת מלחמה. 
מפרי  לו  הביאה  חוה  כי  חטא  הראשון  אדם 
העץ, נמצא שהעזר כנגדו הוא שהחטיא אותו, 
חלל.  ונעשה  לאדם  מיתה  נקנסה  כן  ומחמת 
אצל אברהם אבינו בשנות המלחמה, אליעזר 
עבדו שהוא העזר כנגדו, היה יורד ונלחם עמו, 
)שם  הכתוב  על  לב.(  )נדרים  חז"ל  שאמרו  וכמו 
יד יד( 'וירק את חניכיו ילידי ביתו שמנה עשר 

שמו  שחשבונו  הוא  ש'אליעזר'  מאות',  ושלש 
הוא 'שלש מאות ושמונה עשר'.

נמצא שבמאה שנים שאברהם היה במלחמה 
שהיא בחינת 'כנגדו', מלחמה פנים מול פנים, 



מט אאלפך           ערך אהרן           חכמה

אזי אליעזר שהיה 'עזרו' הוא היה יורש אותו. 
ובכך הוא נגד אדם הראשון שהתמעט למאה 
אמה, והעזר כנגדו החטיא אותו. לעומת זאת 
אחר,  יורש  שיבוא  הוצרך  אברהם  כשנתכהן 

ולכן נתבשר בלידת יצחק. 

לכהונה של  כהונה שבבכורה  שבין  ההבדל 
של  בן  הכהונה  שבשבט  היא,  הכהונה  שבט 
כהן הוא יורש את הכהונה, ואילו בבכורה אין 
זהו  אחריו.  כהן  יהיה  הכהן  של  שבנו  הכרח 
שקובל אברהם, 'והנה בן ביתי יורש אתי' )שם 
טו ג(, ועל כך משיב לו הקב"ה 'לא יירשך זה כי 
אם אשר יצא ממעיך הוא יירשך' )שם פסוק ד(.  

תיקונו של אליעזר עבד אברהם
אליעזר אלי – עזר, מתקן את בחינת חטאה 
ולגלות  של חוה, ותפקידו לתקן את ה'כנגדו' 
לפני  עצמו  את  מציג  כשאליעזר  ה'עזר'.  את 
לבן ובתואל הוא אומר 'עבד אברהם אנכי' )שם 
קללת  שהרי  כנגדו,  עזר  בחינת  מעין  לד(,  כד 

טז(,  ג  )שם  בך'  ימשול  'והוא  הייתה  האשה 
את  תיקנתי  כלומר  'אנכי',  מדגיש  ואליעזר 
המשילות הזו, ומעתה אני עבד תחת אברהם. 

וביאור הדברים הוא, כשם שחטא עץ הדעת 
חילול,  שגרם  בנח  גם  מצאנו  כך  חילול,  גרם 
ויטע  האדמה  איש  נח  'ויחל  כ(  ט  )שם  ככתוב 
כרם', ואמרו חז"ל )ילקוט נח סא( ''ויחל נח איש 
האדמה', אמר ליה הקדוש ברוך הוא לנח, לא 
לו  גרם  שלא  הראשון  מאדם  ללמוד  לך  היה 
יין, כמאן דאמר אותו אילן שאכל ממנו  אלא 
גפן היה, שאין לך דבר שמביא  אדם הראשון 
של  החילול  תוצאת  יין'.  אלא  לעולם  יללה 
'והוא ימשול בך, כמבואר.  אדם הראשון היה 
תוצאת החילול של נח הייתה 'ארור כנען עבד 

עבדים יהיה לאחיו' )בראשית ט כה(. 

תיקון החילול ביד אברהם
שהרי  אברהם,  בידי  נעשה  החילול  תיקון 
כאשר אברהם התפלל לפני הפיכת סדום נאמר 
)שם יח כה( 'חלילה לך מעשת כדבר הזה להמית 

צדיק עם רשע והיה כצדיק כרשע, חלילה לך 
השפט כל  הארץ לא יעשה משפט', ותפילתו 
)שם  צדיקים'  חמישים  יש  'אולי  בזכות  היא 
פסוק כד(, ]הרומז לנו"ן מתהפכת, כפי שעושים 

בתחילתה  הפוכה  נו"ן  בנסוע'  'ויהי  בפרשת 
הובא  ד.  )ע"ז  בגמרא  ופירשו  כידוע[.  ובסופה, 
מכוח  לך'.  הוא  חולין  לך,  'חלילה  שם(  ברש"י 

תפילתו של אברהם אבינו ניצל לוט מההפיכה, 
מואב  את  שהולידה  היא  לוט  של  והצלתו 
וכמו שאמרו במדרש  דוד המלך.  יצא  שמהם 
''מצאתי  כא(  פא  )תהלים  הכתוב  על  ד(  מא  )בר"ר 

דוד עבדי' היכן מצאתיו בסדום'. כלומר הצלת 
מלכא  דוד  של  המציאות  את  יצרה  היא  לוט 

משיחא. 

הצלת לוט כתוצאה מתפילתו של 
אברהם

וביאור הדברים, הרי הצלת לוט הייתה מכח 
תפילת 'חלילה לך וגו' להמית צדיק עם רשע', 
ככתוב )בראשית יט כט( 'ויזכור אלהים את אברהם 
וישלח את לוט מתוך ההפכה', והתבאר בחז"ל 
שתפילתו של אברהם הועילה להציל את לוט, 
מאחר שאברהם מסר נפשו להצילו במלחמת 
המלכים. נמצא שכאשר סדום נהפכת, אזי יש 
של  תפילתו  שהרי  לך',  ל'חלילה  תיקון  בכך 
ובנותיו.  לוט  וניצלו  התקבלה  אכן  אברהם 
כתוצאה מתיקון זה נוצר הנצר למלך המשיח, 
חדשה  מציאות  המציא  לך'  ה'חלילה  ותיקון 

של מלכות בית דוד. 

'וגר  ו(  יא  )ישעיה  נאמר  המשיח  ימות  על 
נאמר  וכן  ירבץ',  גדי  עם  ונמר  כבש  עם  זאב 
וחניתותיהם  'וכתתו חרבותם לאתים  ד(  ב  )שם 

למזמרות לא ישא גוי אל גוי חרב ולא ילמדו 
עוד מלחמה', דהיינו שתקופה זו תהיה תקופה 
את  מכניע  שהוא  שמשיח  ונמצא  שלום,  של 
קליפת עשיו, שהיא המתנגדת ל'שלום' שהרי 
'עשו' בגמטריא 'שלום' )ראה בעל הטורים בראשית 
יוצר מציאות חדשה  הוא  כה כה בשם מס' כלה(, 

של 'תורת שלום'. 



אאלפך           מדור מחשבה           חכמהנ

עגל מלשון עיגול כפויה כגיגית
זו היא תורתו של אהרן הכהן, 'אוהב  תורה 
שלום ורודף שלום אוהב את הבריות ומקרבן 
תורת  שהיא  משה  תורת  לעומת  לתורה', 
'אמת'. כשחטאו ישראל בעגל, נאמר )שמות לב 
ב( 'ויאמר אלהם אהרן פרקו נזמי הזהב', כלומר 
שבאו ישראל בטענה לאהרן 'כי זה משה האיש 
ידענו מה היה  אשר העלנו מארץ מצרים לא 
לו' )שם פסוק א(. וכשם שהתגלה במעשה העגל 
עליון  צד  גם  התגלה  אהרן,  של  הקלקול  צד 
נוסף כנגדו, שהרי חטא זה נקרא חטא ה'עגל', 
מלשון 'עיגול', ובכך הוא רומז לכלי עגול שיש 

לו תוך וחלל.

ב'כפה  גם  שנרמז  העיגול  הוא  זה  עיגול 
השלום  תורת  היא  וזו  כגיגית',  הר  עליהם 
שמתגלה על ידי אהרן הכהן, וזו דרכו ב'מקרבן 
לתורה'. ולכן תורתו של משיח היא תורתו של 
'עיגול'  שבבחינת  תורה  שהיא  הכהן,  אהרן 
החילול  של  התיקון  היא  אך  כגיגית,  כפויה 
שבימות משיח שנעשה על ידי תפילת 'חלילה 
אזי  שלום,  תורת  היא  זו  שתורה  מאחר  לך'. 
כפיית הגיגית מגלה שה'חלל' שבכלי מתהפך, 
סדום  בהפיכת  התהפך  לך'  שה'חלילה  וכשם 
והוא יצר את הצלת לוט ומציאת דוד המלך, כן 
כפיית ההר כגיגית מגלה את תורתו של אהרן 

הכהן, ומגלה את התיקון שבמעשה ה'עגל'. 

מקום הלוחות והלוחות עצמן
שם  התורה,  משכן  מקום  הוא  המקדש  בית 
נמצאים הלוחות. מקום הלוחות  בתוך הארון 
ומקום  עצמן,  הלוחות  חלקים,  לשני  נחלק 
רבינו  משה  הברית.  ארון  שהוא  הלוחות 
שורשו וכוחו הוא 'לוחות העדות' לעומת זאת 
הברית',  'ארון  הוא  וכוחו  שורשו  הכהן  אהרן 
שהוא הכלי שלתוכו הכניסו את הלוחות. לכן 
לשבר  משה  של  בכוחו  היה  ישראל  כשחטאו 
'שתי  משה,  תורת  חלק  זה  כי  הלוחות,  את 
לוחות אבנים הוריד בידו'. לעומת זאת חלקו 

שתי  שהיו  ומצאנו  הברית,  בארון  אהרן  של 
ארונות, אחד שהיה מונח בקודש הקדשים ובו 
למלחמה.  עמהם  יוצא  שהיה  והשני  הלוחות, 
חלק  כבר,  שהתבארה  החלוקה  בדיוק  וזו 
המלכים  מלחמת  של  לגילוי  רומז  המלחמה 
שבקודש  ארון  ולעומתו  אבינו,  אברהם  של 
אוהב  אהרן,  תורת  של  הארון  הוא  הקדשים 
שלום ורודף שלום. נמצא אם כן שתורת אהרן 

היא מצויה בחלל שבכלי. 

בלוחות יש מציאות של חלל
על הלוחות עצמן נאמר )שמות לב טו( 'לוחות 
כתובים משני עבריהם מזה ומזה הם כתובים', 
וכששיבר משה את הלוחות אמרו חז"ל )פסחים 
פז:( 'לוחות נשברו ואותיות פורחות', וכן פירש 
רש"י את הכתוב )שמות לח ז( 'נבוב לוחות' חלול. 

אזי  הלוחות,  שבירת  שבשעת  כן  אם  נמצא 
משה,  שבתורת  התורה  של  האותיות  מקום 
היו  האותיות  שהרי  'חלל',  למקום  נעשה 
האותיות  וכאשר  עבריהם,  משני  כתובים 
שבאה  שהתורה  נמצא  חלל.  נותר  פורחות 
הראשון,  אדם  שבחטא  ה'חלל'  את  לתקן 
מועילה לתקן כל עוד האותיות כתובים משני 
אזי  פורחות,  האותיות  אם  אולם  עבריהם, 
תורה  שאמרה  מה  וזהו  חזרה.  החלל  מתגלה 
מלשון  באדמה',  חלל  ימצא  'כי  א(  כא  )דברים 

מציאה, נמצא מה שהיה מוסתר קודם לכן על 
היא  הלוחות'  על  'חרות  שהרי  האותיות,  ידי 
'חירות ממלאך המוות' )שמו"ר לב א(, וזה חוזר 
מובן  ולכן  פורחות.  האותיות  כאשר  ומתגלה 
משה  ר"ת  הוא  רבינו  ש'משה'  שהבאנו  מה 
שת והבל, כי משה מתגלה בחללי מדיין, שת 
מתגלה באנוש - שבימיו הוחל לקרוא בשם ה', 
והבל נעשה חלל באדמה. וזה משום שהחללות 
באותיות  סתומה  היא  אך  קיימת,  משה  אצל 

החקוקות בלוחות.



נא אאלפך           ערך אהרן           חכמה

אהרן מגלה את הכלי המצרף את 
שבתוכו לאחד

הכלי,  את  מגלה  הכהן  אהרן  זאת  לעומת 
ובשביל שהוא יחשב כלי צריך שיהיה בו בית 
ואינו  כלי'  'פשוטי  הוא  כן  לא  שאם  קיבול, 
הכלי  את  שעושה  שמה  נמצא  כלי.  נחשב 
החלל  שהוא  הקיבול  בית  הוא  כלי  להיחשב 
שבתוכו. הכלי הוא גם מה שתוחם את החלל 
על  החלל  את  מתקן  הוא  שבכך  צידיו,  משני 
ידי הכלי. מלאכתו של אהרן ברדיפת השלום 
ברש"י  הובא  פי"ב,  )אדר"נ  חז"ל  בדברי  מפורשת 
שהיה  או  דרכים,  בשתי  שנעשתה  כאן(  ורע"ב 

הרשעים  והיו  לרשעים  אפילו  שלום  נותן 
כן  ומחמת  שבתוכם,  מה  יודע  שהוא  סוברים 
להרמב"ם  המשנה  פי'  )ראה  מלחטוא  נמנעים  היו 
זה  ניצים  אנשים  רואה שני  או שכשהיה  כאן(, 

עם זה, היה אומר לאחד אני יודע שבלב חברך 
היה  וכך  לשני,  אומר  היה  וכן  אוהבך,  הוא 
משכין שלום ביניהם. נמצא שדרכו של אהרן 
לבו  בחלל  להשתמש  הייתה  שלום  להשכין 
של האדם, ולהכניס לשם יראה לה' או אהבה 
לזולתו, ועל ידי כך להשיבו מעוון או להשכין 

שלום ביניהם. 

הצלה מיצר הרע היא הצלה ממוות 
שבמידת חלל

גם  הוא  מעוון,  ישראל  את  השיב  כשאהרן 
בזה קיים את ביטול ה'חלל', שהרי בלב ישנם 
שני חללים כמו שאמרו בגמרא )חולין מב.( 'ניקב 
היצר  יושב  ובחללים הללו  לבית חללו',  הלב 
הטוב מימין, והיצר הרע יושב כנגדו משמאל. 
על כך אמר דוד המלך )תהלים קט כב( 'ולבי חלל 
בקרבי', וכפי שדרשו על כך חז"ל )ב"ב יז.( שלא 
)ילקוט  במדרש  אמרו  וכן  הרע,  יצר  בו  שלט 
בראשית לח( שיצר הרע 'רובץ על מפתחי הלב'. 

והרי 'הוא שטן הוא יצר הרע הוא מלאך המות' 
)ב"ב טז.(.

ומעתה היצר הרע היושב בחלל הוא הממית 
את  מציל  היה  שאהרן  ידי  ועל  האדם,  את 
מצילם  היה  גם  הוא  בכך  מהחטא,  ישראל 

ממלאך המוות ומהחללות. דרך המעשים של 
אהרן הייתה במה שהיה מגלה כלפי חוץ מה 
שבפנימיות כל אחד, ובכך הוא היה מסיר את 
החללות והופך את האדם למציאות של מלא. 

יא(  לג  )דברים  הייתה  ללוי  משה  ברכת  ולכן 
ירצה,  שבו  חללים  שאפילו  חילו',  ה'  'ברך 
הייתה  הכהונה  שבט  של  שעבודתו  משום 
ולהפוך  המלא,  התוך  את  חוץ  כלפי  לגלות 
את החלל להיות כלי, ובכך אפילו חללים שבו 
תרצה. 'כלי' ראשי תיבות כ'הן ל'וי י'שראל, אך 
חידושו של אהרן היה להפוך את החלל  לכלי 

קיבול. 

הוציא הקב"ה את אברהם מחללו של 
עולם

יכול  היה  לא  הוא  אבינו  אברהם  כשנולד 
אברם  'ויאמר  ג(  טו  )בראשית  ככתוב  להוליד, 
הן לי לא נתתה זרע והנה בן ביתי יורש אתי', 
החוצה  אתו  'ויוצא  הייתה  אליו  ה'  ותשובת 
)שם  וספר הכוכבים'  נא השמימה  ויאמר הבט 
פסוק ה( ופירש שם רש"י )ד"ה ויוצא( 'דבר אחר, 

מן  למעלה  והגביהו  עולם  של  מחללו  הוציאו 
הכוכבים'. 

בפשטות כוונת רש"י היא שאמר לו אתה מעל 
מתפרש  הדברים  ביאור  מעתה  אולם  הטבע. 
בעומק נוסף, שמאחר ואינך יכול להוליד בנים 
אזי אתה חשוב כמת, וכן אם שרה אין לה בית 
ולד היא חשובה כמת, זהו החלל שסבר אברהם 
שיש בו ובשרה. בא הקב"ה והוציאו מחללו של 
לו שיש מציאות שהחלל הופך  והראה  עולם, 
להיות כלי קיבול, שהוציאו מחללו של עולם, 
והכניסו למציאות של חללו של כלי. מציאות 
בדרכו,  הכהן  אהרן  שגילה  המציאות  היא  זו 
לגלות את החלל ולהופכו לבית קיבול. וזה מה 
שאמרנו בתחילה, שעיקר שנותיו של אברהם 
מכח  כי  'כהן',  בגמטריא  שהן  שנים,  ע"ה  היו 
האפשרות  התחדשה  הכהן  אהרן  של  חידושו 
כלי,  של  למציאות  יהפוך  שבאברהם  שהחלל 

ויוליד את יצחק. 



אאלפך           מדור מחשבה           חכמהנב

עקידת יצחק היא הקרבן הראשון 
בכהונת אברהם

שהוקרב  הראשון  הקרבן  זהו  יצחק  עקידת 
בהר המוריה, ושם נאמר )בראשית כב ז-ח( 'ויאמר 
יצחק אל אברהם וגו' הנה האש והעצים ואיה 
לו  יִרְאֶה  אלהים  אברהם  ויאמר  לעלה.  השה 
השה לעלה בני', וכן נאמר שם )פסוק יד( 'ויקרא 
אברהם שם המקום ההוא ה' יִרְאֶה אשר יאמר 
היום בהר ה' יֵרָאֶה'. ואמרו במדרש )בר"ר נו ד( 
שעל שאלת יצחק 'איה השה' השיב לו אברהם 
''אלהים יראה לו השה' בני ואם לאו אתה השה 

לעולה בני'.

ותחילת  ו'הלל',  'שמאי'  תיבות  ראשי  'שה' 
לו  ואמר  במשנתנו,  היא  והלל  שמאי  תקופת 
אברהם שישנן שתי בחינות בקורבנות, בחינת 
שמאי ובחינת הלל. וביאור הדברים הוא, שמאי 
הוא משורש של משה, והלל הוא בחינת תיקון 
'אהרן'  הכהן.  אהרן  בחינת  והוא  חילול,  של 
אהרן  שבעבודת  משום  וזה  'נראה',  אותיות 
התגלה מה שאברהם העמיד כעתיד להתגלות, 
דהיינו אמירתו של אברהם 'אלהים יִרְאֶה לו', 
התקיימה בפועל בעבודתו של אהרן - 'נראה'. 

מריבתו עם ישמעאל הוציאה את יצחק 
מחללו של עולם

עקידת יצחק תכליתה היא גם כן כדי להוציא 
לעולה  העמדתו  עולם.  של  מחללו  יצחק  את 
על גבי המזבח הייתה לאותה התכלית שלשמה 
עולם,  של  מחללו  אברהם  את  הוציא  הקב"ה 
דהיינו להוציאו מחללות של מיתה שדבקה בו, 
ולהעלותו לעולה. וטעם הדבר מבואר במדרש 
היו  וישמעאל  יצחק  לשונו:  וזה  ד(,  נה  )בר"ר 

ממך  חביב  אני  אומר  זה  זה,  עם  זה  מדיינים 
שנמלתי לשלש עשרה שנה וזה אמר חביב אני 
ממך שנמלתי לח' ימים, אמר ליה ישמעאל אני 
חביב ממך למה שהיה ספק בידי למחות ולא 
היה  הלואי  יצחק  אמר  שעה  באותה  מחיתי, 

נגלה עלי הקדוש ברוך הוא ואומר לי שאחתוך 
נסה  'והאלהים  מיד  אעכב,  ולא  מאיברי  אחד 

את אברהם' )בראשית כב א(, ע"כ. 

אולם ברש"י מבואר )שם כא י( שמריבתו של 
ישמעאל עם יצחק הייתה 'יוצאים בשדה ונוטל 
שעקידתו  נמצא  וכו'.  חצים',  בו  ויורה  קשתו 
של יצחק הייתה מחמת מריבתו עם ישמעאל, 
והמריבה הייתה שרוצה להורגו. ואם כן עקידת 
יצחק היא שהוציאה את יצחק מכלל חלל של 

מיתה, למקום שלמעלה מחללו של עולם. 

בעבודת אברהם לא הייתה חללות של 
מיתה

חללות  את  לתקן  אהרן  שמידת  מאחר 
לאברהם  הקב"ה  כשאמר  מעתה  המיתה, 
ולא  המזבח,  גבי  על  יצחק  את  להעלות 
ציווהו לשוחטו, אזי נמצא שאברהם היה כהן 
המעלה את העולה למעלה מחללו של עולם, 
ומאידך אין בעבודתו חללות של מיתה. מאחר 
שאברהם קיבל את הכהונה מ'שם בן נח', אזי 
מדין  יצחק  עקידת  עבודת  נעשתה  בעקידה 
הכהונה שבו, וכאשר הוא לוקח את האש ואת 
המאכלת, אזי הוא מוציא את יצחק מחללו של 
עולם, כי גם הוא וגם יצחק התכוונו להעלות 
אברהם  מלאכת  נעשית  ובכך  ה'.  לפני  עולה 
אברהם,  ידי  על  יצחק  ומלאכת  יצחק  ידי  על 
והתקיים בהם 'והשיב לב אבות על בנים ולב 

בנים על אבותם' )מלאכי ג כד(. 

קירוב אבות לבנים במידת השלום
במידת  שהרי  השלום,  מידת  מתגלה  ובכך 
השלום מצאנו שתי בחינות במעשהו של אהרן. 

לאביהם  ישראל  בין  שלום  עושה  האחת, 
שבשמיים, בבחינת 'מקרבן לתורה', וזה כשהיה 
מלחטוא,  מונען  ובכך  לרשעים  שלום  נותן 
וכן בהקרבת הקרבנות שהשלמים הם מלשון 

עושים שלום בין ישראל לאביהם שבשמיים. 



נג אאלפך           ערך אהרן           חכמה

אדם  בין  עושה שלום  היה  אהרן  שני  ומצד 
לחברו, בין איש לאשתו, ובין אב לבנו ובין בן 
אבות  לב  משיב  היה  הוא  זו  ובבחינה  לאביו, 
על בנים ולב בנים על אבותם. והנה במלאכי 
לפני הכתוב 'והשיב לב אבות', נאמר )שם פסוק 
כג( 'הנה אנכי שלח לכם את אליה הנביא לפני 
הוא  'אליהו  והרי  והנורא',  הגדול  ה'  יום  בוא 
פנחס' )זוהר ח"ב קצ.(, ועליו נאמר 'הנני נותן לו 
את בריתי שלום' )במדבר כה יב(, וברכת השלום 
שנאמרה בו היא במה שנתכהן )זבחים קא:(, ולכן 
הוא יהיה מי שישיב לב אבות על בנים לעתיד 

לבוא. 

מידתו של אליהו כמידת אברהם 
במלחמה ובכהונה 

באש,  הייתה  לשמים  אליהו  של  עלייתו 
ככתוב )מלכים ב' ב יא( 'והנה רכב אש וסוסי אש 
ויפרדו בין שניהם ויעל אליהו בסערה השמים', 
עצם עלייתו לשמים זה השלמת מעשה עקידת 
'והעלהו  אברהם  את  ציוה  ה'  שהרי  יצחק, 
שם לעולה' )בראשית כב ב(, ובפועל מציאות זו 

הייתה באליהו שעלה לשמים. 

חמשת  מלחמת  לאחר  בא  העקידה  מעשה 
כהן,  נעשה  אברהם  כשלאחריו  המלכים, 
אברהם  של  הראשון  הכהונה  מעשה  אולם 
היה בעקידת יצחק, שם הוא מעלה את יצחק 
לעולה. נמצא אם כן שבירושלים נעשה אברהם 
אבינו כהן בפועל, ולכן נקראת ירושלים מלשון 
'ירא שלם', כי שם התגלתה יראתו השלמה. גם 
בפנחס לאחר שנלחם בקנאות בזמרי בן סלוא, 
זכה וקיבל את ברית ה' שנקראת 'ברית שלום', 
בעלייתו  התגלה  בעומק  הכהונה  גילוי  אולם 
באש השמיימה, שבזה הוא משלים את עקידת 
יהיה  לבוא  לעתיד  אליהו  של  תפקידו  יצחק. 
להשיב לב אבות על בנים ולב בנים על אבות, 
שעקד  במעשה  שנעשה  העמוק  הגילוי  וזהו 

אברהם אבינו את יצחק בנו. 

מיתת נדב ואביהוא בבחינת קרבן אב ובן
אהרן הכהן זכה בחלק הכהונה שהיה תחילה 
בחלקו של אברהם אבינו, ומאידך מידתו היא 
שלום'.  ורודף  שלום  'אוהב  השלום,  מידת 
היה במשכן בשמיני  אהרן  כיהונו של  תחילת 
למילואים. גם כיהונו של אהרן היה בדרך של 
'העלהו לעולה', שהרי בשמיני למילואים מתו 
אש  'ותצא  ב(  י  )ויקרא  ככתוב  ואביהוא,  נדב 
ה''. טעם  לפני  וימתו  אותם  ותאכל  ה'  מלפני 
הייתי  'יודע  לאהרן  משה  שאמר  כפי  הדבר 
והייתי  מקום,  של  במיודעיו  הבית  שיתקדש 
שהם  אני  רואה  עכשיו  בך,  או  בי  או  סבור 

גדולים ממני וממך' )רש"י ויקרא י ג(. 

עוד התבאר בחז"ל )עירובין ב.( שבית המקדש 
נמצא,  מקדש.  קרוי  המשכן  וכן  משכן  קרוי 
שקדושת בית המקדש התחילה בעקידת יצחק, 
וזו מיתת הבן על ידי האב, וכן המשכן התקדש 
במיתת הבנים על ידי האב, במיתתם של נדב 

ואביהוא. 

הכהונה משווה את האב לבנו
'כהן' - 'כ-הן'. 'הן' בגמטריא 'אב בן'. מאחר 
וכפי שמצאנו  לבן,  האב  בין  משווה  והכהונה 
במעשה העקידה 'וילכו שניהם יחדיו' )בראשית 
כב ו(, 'ולא חסכת את בנך את יחידך ממני' )שם 

פסוק יב(, התחברו אהדדי. אולם בעקידה היתה 

בפועל,  הקרבה  הייתה  לא  אך  העלאה  רק 
'העלהו'  גם  התקיים  אהרן  אצל  זאת  לעומת 
שיתקדש  הייתי  'שיודע  לעולה'.  'שחטהו  וגם 
כלולים  הבנים  נעשו  ובכך  במיודעיו',  הבית 

בכהונת האב, וזו היא מעלת הכהונה. 

מיתתם של נדב ואביהוא מחברת את כהונת 
אבינו,  אברהם  של  כהונתו  עם  הכהן  אהרן 
וכשם שלאחר העקידה נעשה שלום בין יצחק 
עבודת  בתחילת  אהרן  אצל  כן  לאברהם, 
את  לתקן  בא  שהוא  במשכן,  בפועל,  הכהונה 
משכא דחויא , ולכן בפועל בניו עולים בסערה 
השמיימה, וכפי שהיה באליהו שלאחר שנתכהן 



אאלפך           מדור מחשבה           חכמהנד

עלה בסערה. 

מסירת התורה של צירוף כלי
מסירת התורה על ידי משה, נעשתה באופן 
קיבל  'משה  דור,  אחר  דור  השתלשלות,  של 
ומסרה' וכו'. לעומת זאת מסירת התורה אצל 
של  באופן  נעשית  הכהן  אהרן  של  תלמידיו 
איננה  לצרף  הכלי  של  כוחו  מצרפם',  'כלי 
בדרך של מסירה מדור לדור, אלא בדרך של 
'כפה עליהם הר כגיגית', שכל המקבלים שווים 
מחזיק  ה'כלי  מידת  היא  זו  הקיבול.  במידת 
ברכה' שבמידת השלום, שהכלי מצרפם יחד. 

בצד הקלקול מידה זו גרמה את חטא העגל, 
וכבר הזכנו ש'עגל' מלשון 'עיגול', בעיגול אין 
תחתון,  ואין  עליון  אין  וכן  סוף,  ואין  התחלה 
אין מקבל ומוסר, אלא כולם שוים בו. ולעתיד 
לצדיקים  מחול  לעשות  הקב"ה  'עתיד  לבוא 

והוא יושב ביניהם בגן עדן' )תענית לא.(.

'מחול' מלשון 'מחול הכרמים' שהוא עיגול, 
באופן זה כולם שווים. בחטא העגל עיגול זה 
היה בחנת קלקול, אולם לעתיד לבוא מחמת 
וגדול,  קטון  שם  ישווה  אזי  שיהיה,  הקיווי 
בגן  ביניהם  יושב  'הקב"ה  האמצע  ובנקודת 
ה'  זה  באצבעו  מראה  ואחד  אחד  וכל  עדן, 

קיווינו לו'. 

בסדר הדורות אהרן קודם למשה
מידתו זו של משה רבינו, היא שגרמה שיאמר 
בתחילת שליחותו לקב"ה 'שלח נא ביד תשלח' 
בדרך  היא  התורה  מסירת  שאם  יג(,  ד  )שמות 

גדול  אהרן  אזי  לדור,  מדור  השתלשלות  של 
ממנו והוא צריך להיות קודם לו. תשובתו של 
הקב"ה הייתה 'וראך ושמח בלבו' )שם פסוק יד(, 
על  יחד,  וקטן  גדול  משווה  שהוא  משום  וזה 
ידי ביטול ה'חלל שבלב', ושמח 'בלבו' דווקא, 

החלל הופך להיות 'חליל' 'הילול' ו'מחול'. 

צורת מסירת התורה בדרכו של אהרן
הוי  אומר,  'הלל  משנתנו,  תתבאר  ומעתה 
מתלמידיו של אהרן, אוהב שלום ורודף שלום, 
והתבאר  לתורה'.  ומקרבן  הבריות  את  אוהב 
מסירת  אופן  את  כולם  תפסו  זו  משנה  שעד 
התורה של 'משה קיבל תורה ומסרה', תורה זו 
מסתיימת במשנה הקודמת 'ונמצא שם שמיים 
מסירת  את  מציג  הלל  במשנתנו  מתחלל'. 
שלום  'אוהב  הכהן,  אהרן  של  בדרכו  התורה 

ורודף שלום', ובכך 'מקרבן לתורה'. 

אולם יקשה, כיצד יתכן שעד הלל אין לאהרן 
תלמידים, ומעתה יתחילו להיות לו תלמידים, 
שכבר  כפי  אולם  המסירה.  ברצף  חסר  והרי 
ה'מחול',  דרך  היא  התבאר, שדרכו של אהרן 
דרך ה'כלי' שמצרף את כלל הנמצאים בתוכו 
לאחד, ובכך גם תלמידים שלא קיבלו מפיו של 
כהולכים  להיחשב  יכולים  עדיין  תורה,  אהרן 
בדרכו. בדרכו של משה, אם שלשלת מסירת 
התורה תיקטע, אזי 'נמצא שם שמים מתחלל', 
מצרפן',  ה'כלי  אהרן  של  בדרכו  זאת  לעומת 
של  תלמידו  להיחשב  ניתן  כעת  גם  ומעתה 
אהרן, גם כשחסר את שלשלת מסירת התורה 

מפיו. 

שני אופנים בצירוף כלי מלמעלה 
ומתחתיו

אופנים,  בשני  להיעשות  יכול  כלי  צירוף 
האחד הוא על ידי קיבול כלי, שמכניסים שני 
דברים לכלי אחד והכלי מצרפם. ומאידך ניתן 
לצרף על ידי 'כפיית כלי', שכשכופים כלי על 
ההבדל  מצרפן.  הכלי  אזי  יחד,  דברים  שני 
הוא  הכלי  הראשון,  באופן  כלי  שצירוף  הוא, 
כפיית  לעומת  בו,  שמצטרפים  הדברים  תחת 
כלי, שבו הכלי הוא מעל הדברים שמצטרפים 
תחתיו, וכך מתגלה שהכלי הוא מעל הכל, הוא 

העליון והכל כפופים תחתיו. 

הכלי שבו נכנסו ישראל לברית התורה  זהו 



נה אאלפך           ערך אהרן           חכמה

סיני, כש'כפה עליהם הקב"ה את  במעמד הר 
ההר כגיגית', שכפייה זו נעשה על ידי הקב"ה 
דייקא, והכלי הוא מעל הכפופים תחתיו. זהו 
גם הכלי שלעתיד לבוא יעשה הקב"ה ב'מחול 
לצדיקים,  הקיווי שהיה  יתגלה  שם  לצדיקים, 
לצירוף  להצטרף  ניתן  יהיה  ודור  דור  שבכל 

הכלי של התורה. 

אהרן מחזירם לתורת משה
אין כוונת הדברים לומר שתורתו של אהרן 
מסירת  אופן  את  ח"ו  מפקיעה  או  מבטלת 
התורה שלימד משה, שהיא דרך מסירה מפי 

רב לתלמיד. 

)שמות  נאמר  הרי  הוא,  הדברים  ביאור  אלא 
אהרן  'הוא  ונאמר  ואהרן',  משה  'הוא  כז(  ו 

זה  ואהרן  משה  ש'הוקשו  משום  וזה  ומשה', 
לזה' )ספרי זוט' יט ב(. מעתה כשבא הלל ולימד 
במשנה 'הוי מתלמידיו של אהרן', בא ללמדנו 
התלמידים  ש'ישתו  מקרה  יקרה  אם  שגם 
שמים  שם  ונמצא  וימותו  אחריכם  הבאים 
עדין  הקודמת,  במשנה  ששנינו  כפי  מתחלל', 
יש אפשרות לחזור לתורת משה, וזה באופן של 

להיות מתלמידיו של אהרן הכהן. 

שאמרו  המשנה  בלשון  מדויקים  והדברים 
באופן  לא  וזה  אחריכם',  הבאים  'התלמידים 
כשכבר  יבואו  הם  אלא  לתלמיד,  רב  מפי  של 
הם  גם  וירצו  זו  בדרך  לקבלה  ניתן  יהיה  לא 
לקבלה. וכדי שלא יהיה שם שמים מתחלל, יש 
שאינו  לתורה  חיבור  של  אופן  עבורם  ליצור 
הלל  וחידש  לתלמיד.  הרב  מפי  של  בדרך 
שיש אפשרות להצטרף לתורה בדרך של כלי 
מצרפן, ובכך המצטרף יכול לקבל מעתה את 
מפי  לקבלה  ביכולתו  כשאין  גם  משה,  תורת 
'אוהב את  וזהו שאמרה המשנה  רב לתלמיד. 
הבריות ומקרבן לתורה', שתכלית הקירוב הזה 
מגיעו לבסוף לקירוב לתורה - לארון העדות 
הרמוז בשמו של אהרן, ובכך הארון מצרפו גם 

כן ללוחות העדות שמסר משה. 

תלמידי הלל לא שמשו כל צרכן
פח:(  )סנהדרין  הגמרא  דברי  את  הזכרנו 
כל  שלא שמשו  והלל  שמאי  תלמידי  'משרבו 
תורה  ונעשית  בישראל  מחלוקת  רבו  צרכן, 
כשתי תורות', כלומר היו תלמידים שהתרחקו 
מסורת  בימיהם  ונחלשה  הדורות,  ממסורת 
והוכרח הלל  רב לתלמיד,  קבלת התורה מפי 
באופן  לתורה  להצטרף  אפשרות  שיש  לחדש 
את  ומקבלים  כשחוזרים  מצרפן.  כלי  של 
את  מקבלים  שוב  אזי  כלי,  בצירוף  התורה 
ומפיו  ליהושע  משה  מפי  שנמסרה  התורה 
לזקנים וכו'. זה הוא ביאור דברי המדרש )ויק"ר 
תוספתות  תלמוד  הלכות  משנה  'מקרא  א(  כב 

אגדות ואפילו מה שתלמיד ותיק עתיד לומר 
לפני רבו כולן נאמרו למשה בסיני'.

הוא  הותיק  התלמיד  של  חידושו  והרי 
'חידוש', שבהכרח הוא לא קיבל את החידוש 
חידוש  הדבר  אין  כן  לא  שאם  רבו,  מפי  הזה 
בעבורו, ואמרו במדרש שגם זה חלק ממסירת 
התורה של משה רבינו. בהכרח ביאור המדרש 
הוא, שהתלמיד הצטרף לתורה על ידי חידושו, 
אלא  לתלמיד,  רב  מפי  בקבלה  שאינה  בדרך 
בדרך של צירוף כלי. צירוף הכלי מחזיר את 
אותו התלמיד עם חידושיו ל'משה קיבל תורה 
מסיני', שהרי גם חידושו נמסר למשה מסיני. 

במחול שעתיד הקב"ה לעשות לצדיקים הוא 
הוא  שהמחול  התבאר  עדן,  בגן  ביניהם  יושב 
של  התוצאה  אולם  מצרפם,  כלי  של  העיגול 
המחול הוא שכל אחד מראה באצבעו 'זה ה'', 
בתורת  להכרה  יחד  מחברם  שהמחול  דהיינו 

משה. 

השלום שבחיבורו של אהרן שייך לכל 
כלל ישראל

של  מתלמידיו  'הוי  אומר  כשהלל  כן,  אם 
את  אוהב  שלום,  ורודף  שלום  אוהב  אהרן, 
לתורת  מקרבן  הוא  לתורה',  ומקרבן  הבריות 
משה רבינו. ומעתה מה שאמרו במשנה )עוקצין 



אאלפך           מדור מחשבה           חכמהנו

ברכה  מחזיק  כלי  הקב"ה  מצא  'לא  מי"ב(  פ"ג 

לישראל אלא השלום, שנאמר )תהלים כט יא( 'ה' 
אין  יברך את עמו בשלום'',  ה'  יתן  עוז לעמו 
הכוונה שיש בזה תורה חדשה שנקרא 'שלום', 
משה  לתורת  ומאחדם  מחברם  השלום  אלא 
רבינו. כי גם מה שעתיד תלמיד ותיק לחדש, 
נמסר  כבר  רבו,  מפי  שמעה  שלא  פי  על  אף 
הוא  הדברים  בעומק  כי  הגבורה.  מפי  למשה 
ידי  על  רבינו,  ממשה  הדברים  את  קיבל  אכן 

הצירוף של הכלי, של 'ומקרבן לתורה'. 

כוח החיבור של כלל ישראל היה ביד אהרן, 
שהרי בארון נאמר )במדבר כ כט( 'ויבכו את אהרן 
שלשים יום כל בית ישראל', ואילו במשה נאמר 

)דברים לד ח( 'ויבכו בני ישראל את משה', ולא 

נאמר 'כל', משום שאהרן חידש את האפשרות 
של כל ישראל להצטרף ולהתחבר לתורתו של 

משה רבינו.

 פרקי אבות 125 פרק א משנה יב 
 אהרן כלי שלום  

מספר שיעור בקול הלשון  1131886



נז אאלפך           ערך אהרן           חכמה

 אוצר האותיות
אוהב את הבריות

מידתו של משה וכנגדה מידתו של אהרן
"הלל אומר: הוי מתלמידיו של אהרן, אוהב 
שלום ורודף שלום, אוהב את הבריות ומקרבן 
הכהן  אהרן  של  מידתו  יב(.  א,  )אבות  לתורה" 
דוק  לתורה'.  ומקרבן  הבריות  את  'אוהב  היא 
'אוהב את  ותשכח שלא נקטה המשנה בלשון 
ישראל', אלא 'אוהב את הבריות', ויש לעמוד 

על עומקם של דברים.

רבינו  אהרן הכהן, מידתו של משה  לעומת 
אמת  "משה  שהרי  ההר',  את  הדין  'יקוב  היא 
ותורתו אמת" )ב"ב עה:(. אמרו חז"ל )שבת פט.(: 
"וא"ר יהושע בן לוי בשעה שעלה משה למרום 
לאותיות  כתרים  קושר  שהיה  להקב"ה  מצאו 
לפניו  אמר  בעירך  שלום  אין  משה  לו  אמר 
כלום יש עבד שנותן שלום לרבו א"ל היה לך 
יז )ועתה  יד,  לו (במדבר  אמר  מיד  לעזרני 

יגדל נא כח ה' כאשר דברת".

שהרי  בעירו',  שלום  'אין  רבינו  משה  אצל 
'עושה  נאמר  הקב"ה  אצל  'אמת'.  היא  מידתו 
מוריד  רבינו  כשמשה  אולם  במרומיו',  שלום 
'תורת  שהיא  הרי  ישראל  לכלל  התורה  את 
אמת'. אהרן הכהן הוא ה'אוהב שלום', וזו מידה 
שהיא היפך המידה של משה רבינו, שהרי הר 
שנאה  ירדה  ש"משם  משום  בשמו  נקרא  סיני 
'דרכי   – )שבת פט.(. ובתוספת דקדוק  לאוה"ע" 
שלום' של אהרן הכהן כוללת גם דרכי שלום 

ביחס לאוה"ע, היפך השנאה שירדה מסיני.

הכח המיוחד של אהרן הוא שנאמר במשנה 
'אוהב את הבריות ומקרבן לתורה'. אהרן הכהן 
לא מקרב רק את עם ישראל לתורה, אלא את 
כל מי שנכלל בשם 'בריות', דהיינו גם אוה"ע. 
השורש  היא  לאהרן  המיוחדת  'שלום'  בחינת 
אל  להיכנס  אוה"ע  בני  יכולים  שמכוחו  הדק 
תוך גדרי ישראל וגדרי התורה. כשנאמר "יפת 

ט,  )בראשית  שם"  באהלי  וישכון  ליפת  אלוקים 
של  ש"יפיפיותו  ט:(  )מגילה  חז"ל  ואמרו  כז(, 
מכח  הוא  הכל  שם,  אהלי  בתוך  שוכנת  יפת" 
כידוע,  לאהרן.  ביחס  לתורה' שנאמר  'מקרבן 
הכהונה היתה של שם בן נח )נדרים לב:(, וממנה 
והורישה לבניו, עד  ירש אותה אברהם אבינו 
שלבסוף יצאה בפועל אצל אהרן הכהן. מלכי 
צדק היה 'מלך שלם', דהיינו שמלך על מקום 
נשתלשל  וממנה  ירושלים,  והוא  השלום, 

הכהונה שמידתה 'אוהב שלום ורודף שלום'.

כח הצירוף של יפת לשם מכוחו של 
אהרן

הבריות'.  את  'אוהב  של  הגילוי  עומק  זהו 
דוקא משום שנאמר שיפיפיותו של יפת תהיה 
הכהונה  את  שכשיורשים  הרי  שם,  באהלי 
של  האפשרות  עם  יחד  אותה  יורשים  משם, 
שם.  של  זרעו  תוך  אל  יפת  של  יופיו  כניסת 
ומכח מציאות זו של בני יפת שזוכים להתקרב 
'אהלי שם', היה בית המקדש שבזמן  אל תוך 

הורדוס מפואר ומיוחד ביופיו )ב"ב ד.(. 

זאת ועוד, כיוון ששורש הכהונה הוא בשם, 
של  בצורה  להיכנס  גם  ליפת  כח  שיש  הרי 
שפרצו  מה  והיינו  המקדש,  מקום  אל  קלקול 
את  ושיקצו  ג(,  ב,  )מידות  בחיל  פרצות  י"ג 
והקלקול  ההשחתה  כח  גם  טז.(.  )יומא  המזבח 
של בני יפת הוא מחמת אותה בחינה של 'אוהב 

את הבריות ומקרבן לתורה'.

שורש האחיזה של יפת הוא מהאחיזה 
בשמלה

 - בתוך אהלה'  'ויתגל  כשנח השתכר  והנה, 
וכיסו  אחורנית  השמלה  את  ויפת  שם  לקחו 
את אביהם, "וערות אביהם לא ראו" )בראשית ט, 
כג(. מכח מעשה זה זכה שם לציצית, וגם גילוי 



אאלפך           מדור מחשבה           חכמהנח

מתוך  ישראל,  בבני  ביטוי  לידי  בא  זו  מעלה 
כלליות בני שם, ויפת יזכה לקבורה במלחמת 
ישראל.  בארץ  קבורתו  ותהיה  ומגוג,  גוג 
המעשה מחמתו זכה יפת לברכת 'יפת אלוקים 
שם  עם  יחד  שלקח  הזה,  המעשה  הוא  ליפת' 
את השמלה, וכיסה את נח אביו. מחמת אותו 
המעשה – זוכה שם בציצית שיש לה ד' כנפות, 
וזוכה יפת שאוחז באותן ד' הכנפות )של השמלה( 
לקבורה. הרי לפנינו ששם ויפת אחוזים באותו 
הבגד ובאותן הכנפות, ומחמת כך יש ליפת כח 
לשעבד את כלל ישראל ולהגלותו, עד שצריך 
הארץ".  כנפות  מארבע  נידחנו  "וקבץ  לבקש 
לד'  ישראל  כלל  את  לפזר  יפת  בני  של  הכח 
בשמלה.  משותפת  אחיזה  מאותה  היא  כנפות 
על  לביהמ"ק  להיכנס  כח  לאוה"ע  שיש  כשם 
אבינו,  מאברהם  כוחו  את  שקיבל  אהרן,  ידי 
ואברהם אבינו נטלו משם, הרי שגם כח הפיזור 
הוא כפי כוחו של יפת, שאוחז בד' הכנפות של 
מצטרפות  יפת  של  הכנפות  כשד'  השמלה. 
לד' הכנפות של שם, ומתגלות בצד הקדושה, 

נעשים חוטים של ציצית.

האחיזה של אוה"ע היא בהסתלקות 
משה

נוסף.  רובד  בזה  להוסיף  אפשר  אמנם, 
שאהרן  ב(  ח,  )במדבר  הרמב"ן  דברי  ידועים 
הכהן לא השתתף בחנוכה המזבח, לא הוא ולא 
שבטו, וחלשה דעתו. וניחמו הקב"ה בהדלקת 
נרות המנורה ונרות חנוכה. כידוע )עיין בעה"ט 
של  שמו  נזכר  לא  תצוה  בפרשת  כח(,  שמות 

מספרך  נא  "מחני  שאמר  משום  רבינו,  משה 
אשר כתבת" )שמות לב, לב(. פשוט, כי לא בכדי 
הדלקת המנורה לדורות התחדשה בפרשה בה 
לא נזכר שמו של משה רבינו. דוקא הסתלקותו 
לכלל  להביא  שיכולה  היא  רבינו,  משה  של 

הדלקה לדורות, וכדלקמן.

אחת מגזירות היוונים היתה "כתבו לכם על 
קרן השור שאין לכם חלק באלוקי ישראל" )בר"ר 
ב, ד(. רש"י )שם( פירש ש'קרן השור' היא כנגד 

חטא העגל, שקרה משום ש"זה משה האיש לא 
חטא  מחמת  א(.  לב,  )שמות  לו"  היה  מה  ידענו 
זה ביקש משה רבינו 'מחני נא מספרך', ובגלל 
בקשה זו לא נזכר שמו בפרשת תצוה. לעומת 
זאת – בגלל שכלל ישראל 'לא ידענו מה היה 
לו' הם ביקשו מאהרן שיעשה להם את העגל. 
משה  סילוק  של  בנקודה  בא  שהעגל  נמצא 
וגילוי אהרן. מחמת אותה היפרדות שבין משה 
לאהרן נוצרה האפשרות שיון יגזרו 'כתבו לכם 

על קרן השור'. 

לגעת  יון  של  שכוחם  לעיל  התבאר  כבר 
בכנסת ישראל הוא משום 'אוהב את הבריות' 
דקליפה',  'חכמה  הם  יון  הכהן.  אהרן  של 
מכוח  הוא  מהתורה  לינוק  שלהם  והאפשרות 
ה'יקוב  מצד  דנים  היו  אם  לתורה'.  ה'מקרבן 
הדין את ההר' של משה רבינו – לא היתה ליון 
אחיזה בכלל ישראל, וממילא כנגד אותו כוח 
יניקה שמגיע מחמתו, הובטחה לו גם הישועה 
ותשכח  דוק  הנרות.  בהדלקת  שנתגלתה  מיון 
כי בשם 'אהרן' מופיע 'נר', וכל עניינו האחיזה 

של אוה"ע, והכנעת אותה האחיזה גופא.

האחיזה של יון מכח החזרת התורה על 
כל אוה"ע

שבשעה  פח:(  )שבת  הגמרא  דברי  ידועים 
התורה,  את  לקבל  למרום  רבינו  משה  שעלה 
אמרו המלאכים "תנה הודך על השמים" )תהלים 
וזכה  תשובה,  להם  השיב  רבינו  משה  ב(.  ח, 

להוריד את התורה לעם ישראל, וכידוע )אבות 
א, א( "משה קיבל תורה מסיני ומסרה ליהושע 

של  וההתנגדות  הקטרוג  לפני  עוד  וכו'". 
המלאכים, חזר הקב"ה על כל אוה"ע ושאלם 
אומה  וכל  התורה,  את  לקבל  רוצים  הם  אם 
ואומה שאלה 'מה כתיב בה' )ילקו"ש רמז תתקנא(. 
השייכות של יון לתורה מתחילה במה שהקב"ה 
סבב על כל אומה ואומה, ונתן להם אפשרות 
'אי  אמרו  האומות  כל  התורה.  עם  לשייכות 
אפשי' ולא רצו לקחת שייכות בחכמה, אך אצל 
יון נשארה אהבת החכמה, שהתגלתה כ'חכמה 



נט אאלפך           ערך אהרן           חכמה

דטומאה', דהיינו חכמה חיצונית ללא שייכות 
לחכמה הפנימית. התנגדות המלאכים מגיעה 
לאוה"ע.  אחיזה  נותרה  שבו  המקום  מאותו 
היתה התנגדות למטה, וממנה נולדה התנגדות 
יון בחכמה  וזוהי נקודת האחיזה של  למעלה, 

ובתורה.

והנה, עם ישראל נצטווה לכתוב את התורה 
לכותבה  והיינו  ח(,  כז,  )דברים  היטב"  "באר 
הלשונות  אחת  לו.(.  )סוטה  לשון  בשבעים 
שורש  וזהו  יוונית,  היא  התורה  שתורגמה 
תלמי  בימי  לתורה  היוונים  שעשו  התרגום 
המלך, והיה העולם חושך ג' ימים )בה"ג סי' יח 
ממגילת תענית(. הכח לתרגם את התורה מושרש 

ובתחתונים  המלאכים,  בהתנגדות  בעליונים 
במה שהחזיר הקב"ה את התורה על האומות, 
לשאר  ליוונית.  התורה  בתרגום  וביותר 
הלשונות אין שייכות עם התורה, אולם יון היא 
ולכן  ליפת',  אלוקים  'יפת  נאמר  עליה  הלשון 

יש ליוונית קיום בתרגום התורה.

תרגום התורה מכח חטא העגל
ובעומק, הכח לתרגם את התורה נעוץ בחטא 
העגל. חז"ל אמרו )שהש"ר א, ד( שמתחילה לא 
היתה שולטת שכחה בתורה, ורק לאחר חטא 
תורה  לומדים  שבה  מציאות  נוצרה  העגל 
ומשכחים אותה. אם כן, האפשרות "להשכיחם 
תורתך" נעוצה בחטא העגל, שהרי אם לא היו 
חוטאים – לא היה שייך להשכיחם את התורה. 
שעשה  הוא  הכהן  אהרן   – בתורה  כמבואר 
אהרן  של  מידתו   – לעיל  וכאמור  העגל,  את 
עם  יחד  לתורה'  ומקרבן  הבריות  את  'אוהב 
הסתלקותו של משה רבינו, היא המקום בו יש 

אחיזה ויניקה ליון בתוך מדרגת התורה.

מחלוקת ב"ה וב"ש וביאור 'הולך ופוחת'
ידועה מחלוקת ב"ה וב"ש אם 'מוסיף והולך' 
או 'פוחת והולך' )שבת כא:(. לשיטת ב"ש שהוא 
"כנגד  שהטעם  בגמרא  נאמר  והולך'  'פוחת 

פרי החג". יש להבין מה השייכות בין פרי החג 
חיפשו  לא  שב"ש  פשוט  שכן  חנוכה,  לנרות 
איזה שהוא 'פוחת והולך' בתורה לומר שהוא 

הדין גם לחנוכה.

'פוחת  שעניין  ביארו  קלז.(  )פסיקתא  חז"ל 
כנגד  הם  שהפרים  הוא  החג  שבפרי  והולך' 
שנשאר  ומי  ומתמעטים,  שהולכים  אוה"ע, 
שמיני  כנגד  שהוא  ישראל,  עם  הוא  למעשה 
'פוחתים  חנוכה  כשנרות  זה,  לפי  עצרת. 
והולכים' מתגלה בחינה של 'עם לבדד ישכון', 
'יפת אלוקים ליפת', והוא ישכון  היפך בחינת 

באהלי שם.

לאוה"ע  אפשרות  נתנה  ליפת  נח  ברכת 
ב'אהלי  ולשכון  ישראל  עם  תוך  אל  להיכנס 
שם'. נרות חנוכה שהולכים ופוחתים מותירים 
של  אחיזה  אותה  בלי  לבדו,  ישראל  כלל  את 
יפת. סוף הגילוי ושיאו הוא ב'זאת חנוכה', בו 
'גוי אחד  מדליקים נר אחד בלבד, והוא כנגד 
בארץ', ובזה מתגלה האור האמיתי של מידתו 

של אהרן הכהן.

מתקיימת  קיימים,  ואהרן  שמשה  זמן  כל 
של  הצירוף  אהבו'.  והשלום  'האמת  בחינת 
על  'שומרת'  לכך שהאמת  ושלום מביא  אמת 
השלום, וממילא 'יקוב הדין את ההר', שהשלום 
יהיה בצורתו הנכונה. אולם כש'זה משה האיש 
לא ידענו מה היה לו', ונשארת מידת השלום 
אחיזה  מקום  יש   – האמת  של  השמירה  בלי 
ע' האומות כולן,  לאוה"ע. פרי החג הם כנגד 
ולא כנגד יון בלבד. אולם ליון יש כח להצטרף 
לכלל ישראל משום 'יפת אלוקים ליפת' ובפרט 
דרך השתלשלות הכהונה משם בן נח לאברהם, 

ומשם לאהרן הכהן.

הערב רב כשורש השייכות של יון
יש פנים נוספות לצירוף של יון לכלל ישראל. 
כשעם ישראל יצא ממצרים "וגם ערב רב עלה 
איתם" )שמות יב, לח(. הערב רב ביקש להצטרף 



אאלפך           מדור מחשבה           חכמהס

לכלל ישראל אך הם לא נעשו מצורפים לגמרי 
כותב  הזוה"ק  בשם  הגר"א  קצא:(.  ח"ב  )זוה"ק 

שבמתן תורה היה לערב רב מקום משל עצמם. 
כשכלל ישראל נפל בעגל מכח הערב רב )שמו"ר 
מב, ו(, היתה הנפילה לנפילה לבחינה מסויימת 

של ערב רב. בנפילה הזו מתגלה גם כן מקום 
יפת.  את  נח  שברך  הברכה  לחול  יכולה  בו 
לשם,  יפת  שבין  הצירוף  של  שהגילוי  דהיינו 
איננו מתגלה רק בשורשו, אלא גם בזרעו של 
רב  הערב  כח  שם.  של  הגילוי  שהוא  אברהם 
לכניסתם  הוא השורש  כנס"י,  תוך  שנכנס אל 
ישראל.  כלל  מציאות  תוך  אל  היוונים  של 
הצירוף של ערב רב הוא שיצר את האפשרות 
ב' בחינות של צירוף,  נמצא שיש  למתיוונים. 
הכהן,  אהרן  ומידתו של  הכהונה  מכח  האחת 
והשני מצד קומת כנסת ישראל כולה, וזה על 
ידי חטא העגל שבא על ידי הערב רב, ונעשה 

על ידי אהרן.

שהיא  'דעת',  בגימטריה  רב'  'ערב  כידוע 
מדרגתו של משה רבינו. לפי זה, מלבד מקום 
הצירוף שיש מחמת בחינת 'אוהב את הבריות' 
מכוחו של משה  צירוף שמגיע  יש  אהרן,  של 
רבינו, שמידתו 'דעת' והוא ה'ערב רב'. בחטא 
הערב  את  לצרף  פירעון  מקום  נמצא  העגל 
ויון  רב  ערב  כנס"י.   עם  אהדדי,  יון  ואת  רב 
הם הצירוף השלם של אוה"ע אל תוך כנס"י. 
'שם- הצירופים  ב'  באו  העגל  בחטא  כן,  אם 

ויפת' 'אברהם-אהרן' וכן 'ערב רב-דעת-משה 
יונתן  בתרגום  מפורש  הדברים  יסוד  רבינו'. 
)ו, ח( על הפסוק "ששים המה מלכות  לשה"ש 
וכך  מספר",  אין  ועלמות  פלגשים  ושמונים 
מלכין  שיתין  וכנישו  יונים  קמו  "באדין  כתב: 
מבנוי דעשו מלובשי שריונין רכבין על סוסון 
ופרשין, ותמנין דוכסין מבנוי דישמעאל רכבין 
על פיליא, בר מן שאר עממיא ולישניא דלית 
עליהון  מלכא  אלכסנדרוס  ומניאו  מנין,  בהון 

לרישא ואתו לאגחא קרבא לירושלים".

א	 ומצאנו שיטות במפרשים מתי היה יכול משה רבינו להיכנס לקה”ק, ואכ”מ.

מבואר שמלחמת יון באה משום הצירוף של 
עממים'  'שאר  עממים.  ושאר  עשו-ישמעאל 
היינו ערב רב. והעומק בגזירה 'כתבו לכם על 
קרן השור' הוא בצירוף של ערב רב ויון, וכמו 

שנתבאר.

בין ערב  צירוף  שגם אם התבאר שיש  אלא 
רב ליון, יש להבין את עניינו ומהותו.

ביאור הצירוף של ערב-רב ויון
כב:(:  )שבת  בגמרא  אמרו  הנרות  הדלקת  על 
הוא  לאורה  וכי  יערך,  העדת  לפרוכת  "מחוץ 
צריך והלא כל ארבעים שנה שהלכו בני ישראל 
במדבר לא הלכו אלא לאורו; אלא עדות היא 
מאי  בישראל.  שורה  שהשכינה  עולם  לבאי 
עדות? אמר רב: זו נר מערבי, שנותן בה שמן 
כמדת חברותיה, וממנה היה מדליק ובה היה 
מסיים". הארון נמצא בקה"ק, לשם נכנס כה"ג 
פעם אחת בשנהא. אולם התורה שנקראת עדות 

ומונחת בארון, מתגלה דרך המנורה.

אליה,  שמתנגדים  כוחות  ב'  יש  ל'עדות' 
ויסוד ההתנגדות הוא ש'עדות' היא 'דעת' )עיין 
'דעת  היא  יד(. התנגדות אחת  חנוכה מאמר  פח"י 

'דעת'  ידי הערב רב, שהוא  וזה על  דקלקול', 
בגימטריה. אך התנגדות אחרת היא דוקא על 
ידי פתיות וסכלות. עדות ה' נאמנה מחכימת 
'עדות ה'' היא  וזאת משום שעניינה של  פתי, 

'דעת' ומלחמתה היא כנגד אותה 'פתיות'.

דוק ותשכח, כי 'פתי' אותיות 'יפת'. הערב רב 
עומד כנגד משה רבינו, והוא 'דעת דקלקול', 
בעוד שכנגד אהרן הכהן עומדת בחינת 'יפת-

פתי'. פשוט הוא כי כשנאמר על אהרן שהוא 
האמת  מידת  ידי  על  זה  אין  לתורה',  'מקרבן 
פתי',  'מחכימת  ידי  על  אלא  רבינו,  של משה 
וממילא 'מקרבן לתורה'. כשמתקרבים לתורה, 
דקדושה,  'פתי  זהו  ל'פתי'.  תיקון  נעשה 
ולעומתו גם קיים 'פתי דקלקול'. בסוגיא דידן, 
כשהפתי מחכים נעשה צירוף וחיבור בין 'פתי' 



סא אאלפך           ערך אהרן           חכמה

לעדות.

יום,  חמישים  וספרו  התורה  כשניתנה 
קיבלו את התורה שהיא "ארוכה מארץ מידה 
ורחבה מיני ים" )משלי, יא, ט(. 'רחבה' בארמית 
'רחב'.  הוא  'פתיה', משום ששורש הפתי  היא 
'ים'  ים'.  מיני  'רחבה  היא  האמיתית  הרחבות 
אורה  שערי  )עיין  כידוע  'חמישים',  בגימטריה 
מגלה  החמישים  ביום  התורה  וקבלת  א(,  שער 

העומק  שורש  שבתורה.  ים'  מיני  'רחבה  את 
התורה  של  בכוחה  הוא  ים'  מיני  שב'רחבה 
היינו  פתי  להחכים  פתי'.  'מחכימת  להיות 
הרי  מ'ים',  יותר  רחבה  וכשהתורה  'רחבה', 
לשיעור  מעבר  גבולותיה  את  מרחיבה  שהיא 

'ים'.

'רוחב',  מגלה  היא  גם  יון  חכמת  זה,  לפי 
שהתקיים  מי  היו  היונים  ים'.  'מיני  לא  אבל 
בהם "חכמה בגוים תאמין" )איכ"ר ב, יג(, אולם 
יכולה  לא  היונים  ידי  על  שמתגלה  החכמה 
שיעור  עד  רק  אלא  לים,  מעבר  להתרחב 
ים',  מיני  'רחבה  היא  שהתורה  בשעה  'ים'. 
היונים.  של  ממדרגתם  מופקעת  שהיא  הרי 
הרי  לתורה',  'מקרבן  הכהן  כשאהרן  ממילא, 
שהוא מקרב את הבריות אל ה'רחבה מיני ים', 
וממילא הוא מפקיע מהם את האחיזה של יון. 
'רחבה  אל  הבריות  את  מקרב  הכהן  כשאהרן 
ה'יפת- את  מכניע  למעשה  הוא  ים',  מיני 

את  ופורץ  הים,  בתוך  ומתוחם  שמוגבל  פתי' 
מחוץ  היציאה  ים'.  מיני  'רחבה  אל  הגבולות 

לגבולות ה'ים' היא גם היציאה ממדרגת יפת.

קרי"ס היא בחינת 'רחב' כהכנה לקבלת 
התורה

ים  קריעת  היתה  תורה  למתן  ההכנות  אחת 
סוף, ויש בזה פנים רבות. לדידן, ידועים דברי 
הים  על  שפחה  "ראתה  רמד(  רמז  )ילקו"ש  חז"ל 
מה שלא ראה יחזקאל בן בוזי הכהן". הדקדוק 
הים'  'על  השפחה  את  להעמיד  חז"ל  בלשון 
יכול  ש'יפת'  השפחה  שראתה  פירושו  דוקא, 
להצטרף לשם ולשכון באהליו, ומאידך – יפת 

'ערות  אל  ולהשתייך  חם,  אל  להצטרף  יכול 
הארץ'.

את  לוקח  הוא  שם,  אל  מצטרף  כשיפת 
השמלה והולך אחורנית. כשהוא מצטרף לחם 
יהיה  עבדים  עבד  כנען  ל"ארור  מצטרף  הוא 
לאחיו" )בראשית ט, כה(. יפת הוא 'ממוצע' בין חם 
ושם, ובכוחו לצרף עצמו לכל אחד מהם. אשר 
על כן, שפחה ראתה על הים מראות אלוקים, 
לפני מתן תורה, וזהו חלק מגוף הצירוף שלה 
'עבדות  מדרגת  של  צירוף  זהו  ישראל.  לכלל 

דקלקול' אל 'עבדות דתיקון'.

צירוף יפת לחם ובחינת 'רחב' שבקלקול 
ובתיקון

בדרך רמז 'שם-חם' עולה בגימטריה שפ"ח, 
מצורף  כשיפת  'שפחה'.  של  שורש  שהוא 
מקלקולה,  השפחה  את  מוציא  הוא  לקדושה, 
ראה  שלא  מה  הים  על  לראות  היא  זוכה  ואז 
את  שמצרפת  ראיה  זוהי  בוזי.  בן  יחזקאל 
העומק  ישראל.  כנסת  תוך  אל  העבדות 
ים'.  מיני  ה'רחבה  הוא  סוף  ים  שבקריעת 
מעשה  עם  הקב"ה  שהתנה  התנאי  עומק  זהו 
)בר"ר  מצרים  ביציאת  הים  שיקרע  בראשית, 
לים  יש  והטבע,  החומר  גבולות  מצד  ה(.  ה, 

ט(.  קד,  )תהלים  יעבורון"  בל  שמת  "גבול  גבול 
כשהים נקרע – נעשתה בו התרחבות אל מעבר 
לקבלת  הכנה  גופא  וזו  הטבעיים,  לגבולותיו 

התורה שהיא 'רחבה מיני ים'.

ישראל  כלל  אל  להצטרף  יכולה  ה'רחבה' 
ולהיות 'רחבה מיני ים', אולם לא מצד הקלקול 
שבה, שהרי עצם הגבול הוא גם הגבלה בתורה. 
כשה'רחבה' מצטרף להיות 'מיני ים', הרי שזהו 
צירוף יפת לשם באופן של תיקון, וזו מדרגת 
ומקרבן  הבריות  את  ש'אוהב  הכהן  אהרן 
לתורה'. כשקריעת ים סוף קודמת למתן תורה, 
לגבולות  אז מתגלה ההתרחבות שהיא מעבר 

הים.

כאמור לעיל )בשם חז"ל( יפת זכה מכח כיסוי 



אאלפך           מדור מחשבה           חכמהסב

ערוותו של נח אביו, לקבורה לבניו )במלחמת גוג 
ומגוג( בארץ ישראל. ראשית כניסת עם ישראל 

לא"י היתה על ידי המרגלים שהגיעו אל רחב. 
הם היו הראשונים מעם ישראל שנכנסו לארץ, 
כמבואר  רחב.  אל  הגיעו   – כשנכנסו  ומיד 
ה:(,  )תענית  ניקרי  כל האומר רחב מיד  בחז"ל, 
בבחינת  ל'חם',  מצורפת  היתה  שרחב  והיינו 
'פותיא',  היינו  כדלעיל  רחב,  הארץ.  ערות 
אז  ל'חם'  מצטרפת  כשרחב  'יפת'.  אותיות 
היא 'רחב הזונה'. כשיפת זוכה להיקבר בא"י, 
פירושו שעל אף שעם ישראל יוצאים ממצרים, 
ישראל  לארץ  ונכנסים  חם,  צאצאי  שהם 
ששולטים בה בני חם, יש גם צד תיקון לצירוף 
יפת לחם. היציאה ממצרים היתה דרך קריעת 
ים סוף, שהיא בחינת 'רחבה מיני ים', ונכנסו 
יפת  לבני  קבורה  'רחב'.  דרך  ישראל  לארץ 
בארץ ישראל היא צורה של תיקון לכל הצירוף 

של יפת לחם.

הדלקת נר בפתח ובחלון
)שבת  כידוע  נפלא.  דבר  לבאר  אפשר  לפ"ז 
כא:( יש להניח נר חנוכה על פתח ביתו מבחוץ, 

שולחנו  על  מניחו   – ואילך  הסכנה  ומשעת 
ביתו.  בחלון  מניחו  בעליה  הדר  אולם  ודיו. 
שורש האפשרות להניח נר חנוכה בחלון הוא 
מהמרגלים, שרחב שלשלה מבעד לחלון, ואת 
תקות חוט השני תלתה בחלון ביתה. כשאמרו 
ביתו,  בחלון  נר  מדליק  'בעליה'  שהדר  חז"ל 
שהרי  ח(  יז,  )דברים  ועלית"  ל"קמת  בזה  רמזו 
)ילקו"ש  הארצות  מכל  גבוהה  ישראל  ארץ 
הכניסה  מדרגת  פירושו  בעליה'  'דר  תשמג(. 

לכנסת  יפת  צירוף  שהיא  ישראל,  לארץ 
ישראל, שהוא מכח הגילוי של 'רחבה מיני ים' 
בכניסת  הזונה'  ו'רחב  תורה  ובמתן  שבקרי"ס 

עמ"י לא"י, כדלעיל.

הפנים העליונות של התיקון הוא כאשר יפת 
ל'ערות  מחובר  הוא  גם  ונעשה  לחם,  מצטרף 
מתוקן,  הזה  הצירוף  נעשה  ואעפ"כ  הארץ', 

הזונה'  'רחב  כדלעיל.  לאר"י,  בכניסה  וזאת 
היא גם 'פותיא-יפת' וגם 'רחבה מיני ים'. זוהי 
המלחמה על הכניסה לארץ ישראל, שמבררת 
מצטרף  כשהוא  אפילו  יפת,  של  הצירוף  את 

לחם על מנת להילחם בעמ"י. 

אכן, מלחמה זו אינה יכולה להיות במדרגת 
קדושת  בצירוף  להתרחש  חייבת  והיא  חו"ל, 
כבר  לתיקון  שהגיעו  ביפת  בחינות  ישנן  א"י. 
על  תורה.  ובמתן  בקרי"ס  וזאת  במדבר, 
מדרגה זו אמר בלעם "מה טובו אהליך יעקב 
משכנותיך ישראל" )במדבר כד, ה(, וכמו שאמרו 
זה  מכוונים  פתחיהם  שאין  תשע(  )ילקו"ש  חז"ל 
זו נאמר בחנוכה שמניח  כנגד זה. על מדרגה 
את הנר על פתח הבית מבחוץ. שיעור ההנחה 
כא:(,  )שבת  מהשוק"  רגל  שתכלה  "עד  הוא 
וכמבואר בסוגיא, היינו רגל תרמודאים, שהם 
מבני אוה"ע. עומק הדבר הוא שנר חנוכה בא 
'יפת  בחינת  אוה"ע,  של  השייכות  את  לתקן 
יפת  של  החלק  לתיקון  אולם  ליפת'.  אלוקים 
שמצטרף לחם, צריך את קדושת א"י, בבחינת 
'וקמת ועלית', שהיא ההדלקה בחלון שבעליה, 

ולזה זוכים רק בא"י וכדלעיל. 

שורש החלון בצוהר התיבה של נח
שורש בחינה זו של הדלקת נר בחלון קיים 
לתיבה"  תעשה  "צוהר  שהרי  נח,  אצל  כבר 
)בראשית ו, טז(, ובחז"ל נחלקו אם ה'צוהר' הוא 

חלון או אבן טובה שמאירה. הגילוי של 'חלון 
מדליק  בעליה  שהדר  בחנוכה,  הוא  שמאיר' 
את נר החנוכה בחלון העליה. עוד יש להוסיף, 
שהרי מצאנו בגמרא )זבחים קיג:( מ"ד שבא"י לא 
ירד מבול. עוד אמרו )בר"ר לד, יא( שבמבול לא 
מבול,  ירד  שלא  בא"י  אולם  המזלות.  שימשו 
האור  שמאירה'.  טובה  'אבן  לקיום  שורש  יש 
שהאירה אותה אבן טובה הוא ממקום ההארה, 

דהיינו מהמדרגה של א"י.

לתקן  מנת  על  בא"י  להיות  ההכרח  ביאור 
בנ"י  כדלקמן.  הוא  לחם  יפת  הצירוף של  את 



סג אאלפך           ערך אהרן           חכמה

ונכנסו  הארץ',  'ערות  שהיא  ממצרים  יצאו 
לא"י שהיא "ארץ הצבי" )דניאל יא, טז(. כמבואר 
בחז"ל )כתובות קיב.( תכונתה של א"י להתפשט 
לא"י  נכנס  שעמ"י  העומק  זהו  ולהימתח. 
התפשטות  של  כח  דרך  דהיינו  'רחב',  דרך 
'פותיא-יפת'  מדרגת  כשמתגלה  והתרחבות. 
ממצרים  שיוצאים  אחרי  וזאת  א"י,  שבתוככי 
שהיא ארצם של בני חם, מתגלה החיבור של 

המלחמה ביפת שמצטרף לחם.

חלון דקלקול ודתיקון, כנגד צירוף יפת 
לחם ולשם

אבימלך  אצל  להדיא  'חלון'  נאמר  בתורה 
שהשקיף "בעד החלון וירא את יצחק מצחק את 
דהיינו, שהגילוי  ח(.  כו,  )בראשית  רבקה אשתו" 
הראשון בתורה ל'חלון' הוא ביחס לגילוי של 
גילוי של חלון שמצרף את  זהו  מעשה ערוה. 
הצד של הקלקול. גם אצל רחב שימש החלון 
כלל  נכנסו  התיקון  בצד  אולם  ערוה,  לגילוי 
ישראל לא"י על ידי אותו החלון שבו הורידה 
בדברי  השני.  חוט  את  ותלתה  המרגלים  את 
י"ג,י"ד   – מ"ב  שער  )ע"ח  להדיא  מתבאר  רבותינו 
לעולם  אחד  מעולם  דבר  של  שהעתקה  ועוד( 

אחר היא מדרגה של חלון. כל רשות שרוצים 
להעביר ממנה שפע או הארה למדרגה אחרת 

– עושים זאת על ידי 'חלון'. 

זהו גם העומק בתיקון חטא העגל. כל עיגול 
עניינו דבר שלם בלי התחלה וסוף, וממילא גם 
אין לו פתח. היקף של עיגול הוא דוקא בעיגול 
שלם, וככל שיש בעיגול פתח – הוא כבר לא 
עיגול. לריבוע אפשר לפתוח פתח, אך לעיגול 
בצורתו  ולהשאירו  פתח  לפתוח  אפשרות  אין 
לכם  'כתבו  כנגד  כן,  על  אשר  ובמתכונתו. 
עם   – רמז לחטא העגל  קרן השור' שהוא  על 
ישראל מדליק נר ב'פתח' הבית, ודייקא בחלון, 

כדלהלן, ללמד שתיקנו את ה'עגל-עיגול'.

ביתר עמקות, ככל שיש מציאות של עיגול, 
התיקון הוא על ידי שמעתיקים מעיגול לעיגול. 
ההעתקה ביניהם היא לא ממדרגת 'פתח', אלא 

א"י,  מדרגת  היא  זו  מדרגה  'חלון'.  ממדרגת 
המבול  דור  שבתיבה.  ל'צוהר'  השורש  שהיא 
השחית את דרכו, על כן כשעשו לתיבה חלון, 
שהיתה.  החשכה  היפך  שמאיר  מקום  זהו 
והרי, כשתרגמו את התורה ליונית ירד חושך 
ב(,  תקפ,  בשו"ע  הובא  תענית,  )מס'  ימים  ג'  לעולם 
חושך  והיה  המאורות  שימשו  לא  במבול  וגם 
מה'צוהר',  באה  בזמן המבול  בעולם. ההארה 

וכנגד זה הארת נרות חנוכה.

זהו  חם.  והוא  ששימש  אחד  היה  בתיבה 
חם  התיבה.  בתוך  הארץ'  'ערות  של  גילוי 
ההארה  אולם  לתיבה',  תעשה  ב'צוהר  פגם 
לצירוף  ביחס  ההארה  אותה  היא  הצוהר  של 
של יפת וחם שמצטרפים אהדדי. על זה חלה 
בחלון  שמדליקים  חנוכה  נרות  של  ההדלקה 
ב'צוהר'  שהיה  הערוה  פגם  וכגון  העליה, 
מתגלה אור דקדושה ב'חלון', והתיקון הגמור 

הוא בא"י דייקא.

משיח מציץ מהחלונות
על משיח צדקנו נאמר )שה"ש ב, ט( "הנה זה 
עומד אחר כותלנו, משגיח מן החלונות, מציץ 
שמכוחה  העליונה  המדרגה  החרכים".  מן 
החלונות'.  מן  'משגיח  היא  המשיח  מתגלה 
'נר  של  ה'נ-ח'  את  יש  בעצמה  'חלון'  במילה 
חנוכה', ומקום ההדלקה בעליה הוא ב'חלון'. 
כנודע בכוונות, נחל ר"ת – להדליק נר חנוכה, 
נחל – חלון. כאשר מתגלה הגדר של ההדלקה 
להעתיק  שניתן  ההארה  אותה  זוהי  בחלון, 
ורק  אך  הוא  יפת  לעולם. התיקון של  מעולם 
שם'.  באהלי  'וישכון   – לשם  מצטרף  הוא  אם 
אולם  קלקול.  נוצר  ל'חם',  מצטרף  כשיפת 
כשמתגלה המדרגה של 'חלון' על ידי הכניסה 
לארץ ישראל, יש מקום לתיקון אפילו בצירוף 
אהרן  של  השלמה  ההארה  וזוהי  'חם-יפת', 

הכהן ש'אוהב את הבריות ומקרבן לתורה'.

'שירדה  היא  עצמה  מצד  סיני  הר  מדרגת 
היא  ביהמ"ק  מדרגת  אולם  לאוה"ע'.  שנאה 
עיר  העמים",  לכל  ברורה  שפה  אהפוך  "עוד 



אאלפך           מדור מחשבה           חכמהסד

יחדיו.  אליה  לעלות  עתידים  העמים  שכל 
אולם  התורה,  הוא  המציאות  כל  של  השורש 
בירושלים התגלה "כי מציון תצא תורה ודבר 
מתברר  ושם  ג(,  ב,  )ישעיהו  מירושלים"  ה' 
כ"שפתי כהן ישמרו דעת ותורה יבקשו מפיהו" 
)מלאכי ב, ז(. קבלת התורה מכח הר סיני כוללת 

שנאה של אוה"ע. מדרגת התורה של הר הבית 
כל הבריות  ומקרבת את  היא תורה שמתקנת 

אל התורה.

ב' אופני כניסה לקדש הקדשים – פתח 
וחלון

אהרן  נפלאה.  נקודה  להבין  אפשר  מעתה 
הכהן היה היחיד שנכנס לבית קה"ק. ישנו אופן 
אומנים  כשהיו  והוא  לקה"ק,  להיכנס  נוסף 
לא  האומנים  אולם  קה"ק.  את  לתקן  צריכים 
היו נכנסים בפתח שמפריד בין ההיכל לקה"ק, 
אלא היו משתלשלים מ'לול', כעין חלון שהיה 
יזונו  שלא  כדי  וזאת  קה"ק,  שמעל  בעליות 

עיניהם בקודש )פסחים כו.(. 

מהפתח,  שהיא  'פשוטה'  כניסה  שיש  נמצא 
שהיו  כפי  ה'חלון'  דרך  שהיא  כניסה  ויש 
 – מהפתח  הכניסה  כנגד  נכנסים.  האומנים 
ישנה גם הדלקה בפתח הבית מבחוץ. הדלקה 
וישכון  ליפת  אלוקים  'יפת  כנגד  היא  זו 
יכולה  קה"ק  של  ההארה  אולם  שם'.  באהלי 
להאיר דרך הפתח הנ"ל רק פעם אחת בשנה, 
האחר  האופן  אולם  לקה"ק.  נכנס  כשהכה"ג 
היא  'עדות  בבחינת  קה"ק,  הארת  את  להביא 
לבאי עולם שהשכינה שורה בישראל' היא על 
ידי אותו 'חלון', דרכו אפשר היה להיכנס כמה 
וכמה פעמים בשנה, כפי מספר הפעמים שהיה 
צורך לתקן משהו בקה"ק. כנגד הארה זו ישנה 

הדלקה בחלון, לדרים בעליה.

אופן הכניסה לקה"ק מהחלון פירושו ועניינו 
עצמם  שמצד  אנשים  להיכנס  יכולים  שדרכו 
לא ראויים להיכנס מה'פתח' של קה"ק. מצד 
מדרגת המקום זהו קה"ק, מצד מדרגת הנפש 

שישנה  וכשם  'ישראל'.  של  נפש  מדרגת  זו   –
מדרגת  כפי  שלא  לקה"ק  להיכנס  אפשרות 
כנס"י  גם אפשר להיכנס אל תוך  כך  המקום, 
בצורה של 'חלון', שלא כפי ערך הנכנס, והיינו 

'יפת אלוקים ליפת וישכון באהלי שם'. 

אליה  לשוב  איסור  נאמר  למצרים  ביחס 
יז,  )דברים  "לא תוסיפון לשוב בדרך הזה עוד" 
נר  מצות  במצרים,  לדור  האיסור  כנגד  טז(. 
חנוכה היא 'חובת הדר'. כשמתגלה האופן של 
הכניסה לארץ, זה לא רק תיקון ל'יפת' אלא גם 
של  הצירוף  והיינו  יצא,  עמ"י  ממנה  למצרים 
של  הצירוף  ממדרגת  היא  היציאה  ויפת.  חם 
חם ויפת, והמקום אליו כלל ישראל הגיע הוא 

קודש הקדשים.

מדרגת  שורש  שהוא  המקום  הוא  קה"ק 
האמת  מדרגת  שלום'.  ורודף  שלום  'אוהב 
מחייבת 'שאין פתחיהם מכוונים זה כנגד זה', 
כרעהו.  ואינו  לעצמו  נבדל  דבר  שכל  דהיינו 
להעתיק  אפשר  'חלון',  מדרגת  מצד  אולם 
עצמם  שמצד  עולמות  משני  גם  וברכה  שפע 
של  ההדלקה  מקום  וזהו  מתחברים,  אינם 
שאר  קה"ק  אל  נכנסים  וממנו  בעליה,  הדר 
אמרו  כבר  יוה"כ.  זמנים שאינם  ובשאר  בנ"א 
לשבת  שפסולים  ופתילות  ששמנים  רבותינו 
שאי  דברים  שגם  בזה  ורמזו  לחנוכה,  כשרים 

אפשר לתקנם בשבת, יש כח לתקנם בחנוכה.

מדרגת השלום מתגלית בחלון
'חלון'  'שלום'.  שנקראת  המדרגה  היא  חלון 
דבר  ל'חל-נ'.  וקרוב  'חול',  לשורש  קרוב 
שנראה חולין, שהתחלל מקדושתו, יכול לחזור 
למדרגתו על ידי 'חלון', שרומז ל'פותיא' שהיא 
'רחבה מיני ים'. כשמתגלית מדרגת 'חלון', גם 
מה ש'חל-נון', דהיינו שהתחלל במדרגת הנ' – 

יכול לחזור לקדושתו. 

דרוש  עשירה  מצה  פסחים,  של"ה  )עיין  כידוע 
שלישי אות ש"צ בשם האריז"ל( אם עמ"י היה נופל 

להיגאל.  יכול  היה  לא  במצרים,  הנ'  למדרגת 



סה אאלפך           ערך אהרן           חכמה

אולם כבר ייסד האוה"ח הקדוש שלעתיד לבוא 
יפלו גם לשער הנ', ואעפ"כ יצאו ממנו, מכח 
מדרגת נ' דקדושה, שבכוחה להוציא ממדרגת 
מיני  'רחבה  שמתגלה  משום  דטומאה,  נ' 
מ'ים'  יותר  שהוא  דבר  אל  וכשמתעלים  ים'. 
בגימטריה חמישים – יכולים לתקן אפילו את 

מה שנפל לשער הנ' דטומאה.

מנורה, שולחן וארון הברית
מצאנו בדיני ההדלקה דין של 'שעת הסכנה', 
עליו נאמר "מניחו על שולחנו ודיו". בביהמ"ק 
היו ארון ומנורה, שולחן ומזבח הזהב. כשאמרו 
חז"ל שבשעת הסכנה 'מניחו על שולחנו', גילו 
ובשעת  שלמה,  אינה  המנורה  הארת  כי  בזה 
כאשר  השולחן.  מדרגת  רק  מאירה   – הסכנה 
אור של ביהמ"ק מאיר כתיקונו, נעשה צירוף 

למדרגת השולחן ומנורה גם יחד. 

של  מפסולתן  העשיר  רבינו  משה  והנה, 
)מנורה(  חכמה  של  צירוף  קמן  הא  לוחות. 
)ארון(.  התורה  ידי  על  וזאת  )שולחן(,  ועשירות 
ש"הרוצה  הרי  וצירוף,  חיבור  כשאין  אולם 
להחכים – ידרים, להעשיר – יצפין" )ב"ב כה:(. 
אולם  הבית,  בפתח  מדליקים  המנורה  את 
 – ארון  מדין  היא  הדלקתה  הדברים  בעומק 
'חל-נ'  שמכח  החלון,  סוד  גם  שהוא  'אור-נ', 
האפשרות  כל  והמנורה.  השולחן  את  מצרף 
להגיע ל'מניחו על שולחנו', הוא רק דרך הדר 

בעליה שמדליק בחלון הבית.

פתח  לחלון.  פתח  בין  מהותי  חילוק  ישנו 
חלון   – רוב  פי  על  ולהוציא.  להכניס  נועד 
נועד להכניס אור ואויר אך לא להוציא. חלון 
יכול  שאינו  ומי  הבית,  פנים  אל  יותר  שייך 
שולחנו  על  מדליקו   – בחלון  אפילו  להדליק 
ודיו. השולחן שייך במהותו לפנים הבית יותר 
הוא  החלון  מהפתח.  יותר   – והחלון  מהחלון, 
צירוף לפתח ולשולחן, שכן הפתח פונה לחוץ 
ולפנים, והשולחן – כולו פנים. החלון, כאמור, 

נוטה לצד הפנים. אולם בעומק, זהו צירוף של 
'מנורה ושולחן'.

'חלש'  סוד "נתת גיבורים ביד חלשים".  זהו 
אותיות 'שלח' שהוא היסוד של 'שולחן'. גילוי 
ב'מדליקו  הוא  שורשו  חלשים',  ביד  'גיבורים 
חלק  מצטרף  בזה  שכן  ודיו',  שולחנו  על 

המנורה לחלק השולחן.

נר משמאל – צירוף שולחן ומנורה
מכיוון שאמרו חז"ל שהרוצה להעשיר יצפין, 
מתבאר כי העומק בתקנת חז"ל שמניח את הנר 
בצד שמאל של הפתח, הוא שמבקשים לצרף 
ומנורה.  שולחן  וחכמה,  עושר  ושמאל,  ימין 
בכל  מאיר  ושולחן  מנורה  צירוף  של  הניצוץ 
"עושה  של  הצירוף  וזהו  חנוכה,  נר  הדלקת 
שלום במרומיו הוא יעשה שלום עלינו". בנר 
חנוכה מתגלה מידתו של אהרן הכהן, ש'אוהב 
ומצטרפים  לתורה',  ומקרבן  הבריות  את 
השולחן והמנורה אהדדי. כשם שנאמר 'אוהב 
בצדדים,  הדבר  נכון  גם  כך  הבריות',  את 
ולאחדם.  ודרום  צפון  לצרף  בכוחו  וממילא 
אל  שניהם  פונים  והשולחן  שהמנורה  וכשם 
גם  כך  והעדות,  הארון  מקום  אל  קה"ק,  עבר 
'מקרבן  הוא  אהרן  של  מכוחו  שבא  השלום 
לתורה', לצרף את כל הצדדים והניגודים אל 

אותה השלמות של תורה.

השולחן  את  שמצרף  הכח  לעיל,  וכמבואר 
אלא  הפתח,  מדרגת  רק  לא  הוא  והמנורה 
האור  יכול  שדרכו  'חלון',  מדרגת  של  קיומה 
ומכוחו  בבריאה,  בשלמות  להאיר  קה"ק  של 
מן  'משגיח   – צדקנו  משיח  במהרה  יתגלה 

החלונות ומציץ מן החרכים'.

 
 פרקי אבות 128 פרק א משנה יב 

 אוהב את הבריות  
מספר שיעור בקול הלשון  1131888



אאלפך           מדור מחשבה           חכמהסו

 סוגיות במחשבה 
אהרן שמות ד יד.

א	 בראשית רבה, בכל מקום הוא מקדים משה לאהרן, ובמקום אחד הוא אומר 'הוא אהרן ומשה', מלמד ששניהן שקולין זה כזה. 

וכן ברש"י )שמות ו כו( יש מקומות שמקדים אהרן למשה ויש מקומות שמקדים משה לאהרן, לומר לך ששקולין כאחד.

אחיך  אהרן  הלא  ויאמר  במשה  ה'  אף  'ויחר 
הלוי ידעתי כי דבר ידבר הוא וגם הנה הוא יצא 

לקראתך וראך ושמח בלבו'.
אומר,  קרחה  בן  יהושע  ר'  וז"ל,  רש"י  וכתב 
לא  וזה  רושם,  בו  נאמר  שבתורה  אף  חרון  כל 
ידי  על  עונש  שבא  מצינו  ולא  רושם,  בו  נאמר 
בו  נאמר  בזו  יוסי, אף  רבי  לו  אותו חרון. אמר 
רושם, הלא אהרן אחיך הלוי, שהיה עתיד להיות 
לוי ולא כהן, והכהונה הייתי אומר לצאת ממך, 
ואתה  כהן  יהיה  הוא  אלא  כן,  יהיה  לא  מעתה 
איש  'ומשה  יד(  כג  א'  הימים  )דברי  שנאמר  הלוי, 
האלהים' בניו יקראו על שבט הלוי', עכ"ל. ועיין 

שמות רבה ג יז.
לפה,  לו  יהיה  שאהרן  נאמר  כאן  ובפשטות 
וכמ"ש )פסוק טז( 'והיה הוא יהיה לך לפה', שכח 
פה-רע,  פרעה,  עם  לדבר  לאהרן  ניתן  הדיבור 
דיני  לכהנים  נמסר  כך  ומכח  אהרן,  לעומתו 
נגעים, אין הנגע מקבל טומאה אף שראהו חכם 
שיאמר  כהן  ע"י  אלא  טמא,  נגע  שהוא  ופסק 
שנמסר  שכח  זה  דין  ושורש  לטהרו.  וכן  'טמא' 
נגעים,  היינו  פה-רע,  פרעה,  עם  לדבר  לאהרן 
שהמכות נקראים נגעים, כמ"ש )שמות יא א( 'עוד 

נגע אחד אביא על פרעה', ודו"ק.
שהרי  'לוי',  שם  מאהרן  נעתק  לא  אולם 
הכהנים משבט לוי הם, וכמ"ש )ילקוט שמעוני תהלים 
לד המשך רמז תשכ( אתה מוצא י"ב נשיאים הקריבו 

ומי היה נשיאו  לוי לא הקריב,  במלואים ושבט 
של לוי, אהרן, שנאמר )במדבר יז יח( 'ואת שם אהרן 

תכתוב על מטה לוי'.
יהיה  משה  הדברים,  שיחזרו  י"א  לעתיד  וכן 
לגמרי,  ממנו  נעקר  לא  לוי  ששם  )והיינו  לוי  ואהרן  כהן 

וכן משה שימש במדבר כהן גדול, י"א בימי המלואים וי"א כל 

מ' שנה, כמ"ש בזבחים(. וכתב במדבר קדמות )מערכת 

קו"ף  אות יג – קטרוג, בשם המצת שמורים( וז"ל, 'וישלח 

מלאך ויוציאנו ממצרים' )במדבר כ טז(, )מלאך( ר"ת 
ההיא  בעת  לעתיד  אבל  כהן,  אהרן  לוי  משה 
לוי,  אהרן  כהן  יהיה  משה  ר"ת  מי"כאל  יעמוד 

עכ"ל.
שהוא  בחינה  בו  יש  שאהרן  הפנימי  ובטעם 
גם לוי וגם כהן, עיין בספר קול ברמה אות עא, 
נעשה  ואח"כ  לוי  היה  תחילה  מדוע  ביאר  ושם 
כהן, ובאמת כתיב 'הוא משה ואהרן' )שמות יב א( 
'הוא אהרן ומשה' )שמות ו כו(, ואמרו חז"ל )בראשית 
ונודע שהם  רבה א טו( מלמד ששקולים אהדדיא, 

מחליפים מקומות )בסוד נו"ה(, ועיין קהלת יעקב 
ערך בנים, ועיין רמ"ז ויקרא ד"ה מתתאן עלאין, 
ובמגן דוד אות ש ד"ה והנה צורת, וקהלת יעקב 
ערך אהרן מדברי האריז"ל, ומשם עולה שמשה 
שורשו בימין, חסד, כהן, ונחלף לשמאל, ואהרן 
שורשו בשמאל, דין, לוי, ונתחלף לימין, ועיי"ש 
היטב, ועיין עוד בשער הפסוקים סי' כז יחזקאל 
ד"ה וגם בזה תבין וכו' והכהנים הלוים בני צדוק, 
ומה  וז"ל,  שם  וכתב  בארוכה,  דבריו  כל  עיי"ש 
הלוים  אז  יהיו  עובדים,  הכהנים  היו  שעתה 
להיות  יחזרו  באופן שהכהנים  בכהונה,  עובדים 
לוים, והלוים יהיו כהנים, עכ"ל, עיי"ש בהרחבה.

ו  )עירובין  בעוה"ז ב"ש וב"ה הלכה כב"ה  והנה 
ע"ב(, ונחלקו האם לעת"ל הלכה כב"ש או כב"ה, 

והדבר תלוי בנידון זה, ואכמ"ל.



סז אאלפך           ערך אהרן           חכמה

 סוגיות במחשבה 
אהרן שמות ד כז.

ויאמר ה' אל אהרן לך לקראת משה המדברה 
וילך ויפגשהו בהר האלהים וישק לו.

במושב  כתב  משה,  לקראת  הליכתו  וטעם 
זקנים וז"ל, כדי שידע שאתה שמח, עכ"ל. אולם 

בצרור המור כתב וז"ל, לקיים דברו, עכ"ל.
מג'  חוץ  משה,  אל  היו  הדיבורים  כל  והנה 
קארו  מהר"י  עיין  אהרן,  אל  שהיו  דיבורים 
וכתב  אהרן.  אל  דיבור  היה  וכאן  א,  ג  במדבר 
לך  לו  כשאמר  וז"ל,  ל(  ד  )שמות  כהן  בשפתי 
לקראת משה המדברה שרמז לו שהדיבור תלוי 
בו והוא המדבר, עכ"ל. ולפי"ז 'לך לקראת משה' 
היינו שאתה תהא 'הדבר' שלו לפני פרעה, והבן. 
ועיין מכילתא שמות יב א, וקול אליהו שם. וכן 
יש י"ג דברות שנאמרו למשה ואהרן יחדיו. ועיין 

מלבי"ם ויקרא א א ד"ה אך במסורה.
ובעומק, ניתן לאהרן כח הדיבור לפני פרעה, 
אולם לא דיבור לבנ"י )ויבואר להלן אי"ה(, אך עיקר 
הדיבור עם הקב"ה, היה ע"י משה, הנקרא 'דבר' 

אחד לדור, ודו"ק.
בשעה  ראובן,  ר'  אמר  ט(  ה  רבה  )שמות  ואמרו 
שאמר לו הקב"ה למשה במדין 'לך שוב מצרימה', 
פרצופין,  דו  ונעשה  קולות  לשני  הדבור  נחלק 
מצרימה',  שוב  'לך  במדין  שומע  משה  והיה 
הוי  המדברה',  משה  לקראת  'לך  שומע  ואהרן 

'ירעם אל בקולו נפלאות' )איוב לז ה(.
והבן ש'צו' זה לאהרן 'לך לקראת משה', אינו 
דיבור  עיקרו  אלא  לאהרן,  גמור  גמור  דיבור 
הדברים  שורש  וכאן  לאהרן,  אף  ונחלק  למשה, 
לאהרן,  גמור  דיבור  אינו  אלא  לאהרן,  שנאמרו 
אלא חלוקת דיבור של משה אף לאהרן, והיינו 
דיבור  מכח  אלא  אינו  לאהרן  דיבור  כח  שכל 
כז,  שמות  תנחומא  עיין  אולם  ודו"ק.  למשה, 

ועיין בית אהרן על אתר, וייטב לב על אתר.

כל  ואהרן  משה,  הוא  שהעיקר  מאוד,  והבן 
כחו נמשך ממשה, ולכן נאמר לו לך אל לקראת 
משה המדברה, 'המדברה', כפשוטו הוא מלשון 
מקום, מדבר, אולם בעומק נקרא מדבר מלשון 
מעשה  מקום  זה  אין  שמדבר  וכפשוטו  דיבור. 
הליכתם.  שם  במדבר  בנ"י  וגם  הליכה,  אלא 
אולם בעומק נקרא מדבר, כי בו נגלו י' הדברות, 
ידבר  ונגלו דברות אלו ע"י משה, כמ"ש "משה 
והאלוקים יעננו בקול', וכתיב "דבר אתה עמנו 
ונשמעה ואל ידבר אלוקים עמנו פן נמות". וזש"כ 
"לך לקראת משה 'המדברה' ", היינו לשורש כח 
דיבורך שהוא אצל משה, ונגלה אצל משה עיקרו 
במדבר, י' דברות. ומכח דברות אלו דיבר אהרן 

אל פרעה, ודו"ק.



אאלפך           מדור מחשבה           חכמהסח

 סוגיות במחשבה 
אהרן שמות ד כח.

א  בגמרא: כתנאי, 'ויחר אף ה' במשה' רבי יהושע בן קרחה אומר, כל חרון אף שבתורה נאמר בו רושם וזה לא נאמר בו רושם. 

ר"ש בן יוחי אומר, אף זה נאמר בו רושם שנאמר 'הלא אהרן אחיך הלוי' והלא כהן הוא, הכי קאמר, אני אמרתי אתה כהן והוא 
לוי, עכשיו הוא כהן ואתה לוי.

'ויגד משה לאהרן את כל דברי ה' אשר שלחו 
ואת כל האתת אשר צוהו'.

כל  לו  הגיד  וז"ל,  בחזקוני  ביאר  ובפשוטו, 
אשר קרהו ושהביא אשתו במלון ראשון, עכ"ל.

כל מה שדבר  לו  הגיד  וז"ל,  כתב  ובמלבי"ם 
להציע  לפה,  לו  ניתן  אהרן  כי  והודיע  עמו, 
הדברים ולעשות האותות לפני בנ"י, כי השליחות 
לבדו,  למשה  מיוחד  ההיא  בעת  היה  פרעה  אל 
שיתבאר  כמו  אח"כ  עד  לזה  אהרן  נתמנה  ולא 
מתבאר שאהרן  ובדבריו  עכ"ל.  וארא,  פ'  לקמן 
נעשה לפה לדבר לבנ"י, וזהו חידוש, שכתיב )שם 
פסוק כט ל( 'ויאספו את כל זקני בני ישראל. וידבר 

'משה'  אל  ה'  דבר  אשר  הדברים  כל  את  אהרן 
ויעש האתת לעיני 'העם', ודו"ק. יש כאן חידוש 
רק  ולא  ישראל,  עם  אף מדבר  בדבריו, שאהרן 
שושבינא  משה  כי  לכך,  והשורש  פרעה.  עם 
דמלכא, ואהרן שושבינא דמטרוניתא )זוהר מצורע 
דף נג ע"ב(, ולכן אהרן מדבר עם בנ"י, ומשה מדבר 

עם הקב"ה. אולם אח"כ יש שינוי בדבר, ואכמ"ל. 
והשורש לכך במתן תורה, שמשה דיבר אל בנ"י.

ובשפתי כהן כתב וז"ל, אמר לו שה' בחר בו 
שיהיה הוא כהן, ומשה לוי, כמו שאמרו ז"ל )זבחים 

קב ע"א( על פסוק ויחר אף ה' במשהא , עכ"ל.

ואמרו )שמות רבה ה יא(, התחיל משה אומר לו כל 
לפני  'לעשות'  צוהו  האותות אשר  וכל  הדברים 
'ודברת  עשה,  כן  הקב"ה  לו  שאמר  כשם  העם, 

אליו ושמת את הדברים בפיו' )שם פסוק טו(.

אהרן  של  דיבורו  שכח  כנ"ל,  היינו  והעומק 
לאהרן  משה  'ויגד  וזהו  משה,  של  דיבורו  מכח 

כח  והיינו שכמו שאצל משה  ה'',  דברי  כל  את 
דיבורו מכח ה', כן אצל אהרן וכמ"ש 'ושמת את 
הדברים בפיו ואנכי אהיה עם פיך ועם פיהו' וגו'. 
'ועם  משה,  היינו  פיך'  עם  אהיה  'ואנכי  והיינו 
פיהו' אהרן, אחר שדברים הללו היו עם פיו של 

משה, ולא ישירות עם אהרן, ודו"ק.

ואמרו )שיר השירים רבה  ד יג( ומה השדים הללו 
ויונק  אוכל  התינוק  אוכלת  שהאשה  מה  כל 
לימדה  רבינו  משה  שלמד  תורה  כל  כך  מהן, 
דברי  כל  את  לאהרן  משה  'ויגד  הה"ד  לאהרן, 
ה''. ובפשוטו, כל מה שאמר הקב"ה למשה אמר 
את  משה  הדביק  בעומק,  אולם  לאהרן.  משה 
אמרו  כך  ומכח  עצמו,  של  דיבורו  בכח  אהרן 
לאהרן כביכול, וזש"כ 'ושמת את הדברים בפיו', 
בו,  ששומעים  מקום  שזהו  'באזניו',  כתיב  ולא 
אלא דייקא בפיו, וקרוב לכך נאמר )דברים לא יט( 
יט(  לא  דברים  הגדול  )במדרש  ואמרו  בפיהם'.  שימה 
הדביקו  כאן  אולם  עיי"ש.  בפיו,  סדורה  שתהא 
בעצם כח דיבורו, ומכח כך כתיב )פסוק טו( 'ואנכי 

אהיה עם פיך ועם פיהו' בבת אחת, כנ"ל.

אמרי,  ורבנן  שם(  רבה  השירים  )שיר  אמרו  ועוד 
גילה לו שם המפורש. והיינו שכל התורה כולה 
שמותיו יתברך, ושורש כל השמות, שם המפורש.

וכאשר גילה לו שם המפורש, היינו שגילה לו 
את שורש כל התורה כולה, שנקרא על שמו של 
משה 'תורת משה עבדו', שדבק בשם המפורש, 
וכבר כתב בצרור המור)וזאת הברכה( ובשפתי כהן( 
כי תשא( ובשל"ה) שבועות פרק תורה אור ד"ה 

רלח משה אותיות הש"ם, ודו"ק.  



סט אאלפך           ערך אהרן           חכמה

 סוגיות במחשבה 
אהרן שמות ד כט.

בני  זקני  כל  את  ויאספו  ואהרן  משה  'וילך 
ישראל'. 

ומכח  לדור,  דבר אחד  דעת,  כחו  משה  והנה 
 – דעת  מכח  ישראל,  כל  את  ואוסף  מצרף  כך 
הנהגה, ואהרן מדתו שלום, ומכח השלום אוסף 

את ישראל.

הדבר  שאין  והיינו  יחיד,  לשון  'וילך'  וכתיב 
שמשה אסף לבדו, וכן אהרן אסף לבדו, כל אחד 
יחדיו,  ואהרן  משה  נצטרפו  אולם  מדתו,  מכח 
ולכן כתיב 'וילך' לשון יחיד, ונעשו כיחיד מצד 

התכללותם זה בזה.

עם  אהרן  צירוף  כח  נתבאר  שלעיל  ודו"ק, 
משה מכח פיו, ונתחברו פיותיהם. והכא מבואר 

כח צירופם בשורש מדותם.

ודו"ק דכתיב 'וילך' לשון יחיד, וכתיב 'ויאספו' 
לשון רבים, והיינו שבמגדרת 'מעשה' בפועל לא 
היינו  ב'וילך',  רק  אלא  גמורה,  אחדות  נתגלה 
בשורש סיבת הליכתם. וכפשוטו, עיין רד"ק שכל 

טוב רוקח על אתר, ועוד.

ואמרו )בשמות רבה ה י( 'חסד ואמת נפגשו ]צדק 
ושלום נשקו'[ )תהלים פה יא(, חסד זה אהרן, שנאמר 

'וללוי אמר תמיך ואוריך לאיש חסידך', ואמת זה 
משה, שנאמר 'בכל ביתי נאמן הוא', צדק זה משה, 
ישראל',  עם  ומשפטיו  עשה  ה'  'צדקת  שנאמר 
ושלום זה אהרן, שנאמר 'בשלום ובמישור הלך 
ויפגשהו',  'וילך   – נפגשו  ואמת  'חסד  הוי  אתי', 
'צדק ושלום נשקו – 'וישק לו'. וזה שכתוב )פסוק 
כז( 'ויאמר ה' אל אהרן לך לקראת משה המדברה 
'ויפגשהו'  והיינו  האלקים',  בהר  ויפגשהו  וילך 
בבחינת אמת ושלום נפגשו, 'וישק לו', וישקהו, 
כוחותיהם  ושורש  יתכללו ההבלים  זו  ובנשיקה 
של משה ואהרן אהדדי, ושם שורש 'וילך' לשון 

יחיד.

וכתב הרמב"ן )פסוק כז( וז"ל, וישק לו - אהרן 
באחיו  כבוד  נהג  הענו  משה  כי  למשה,  נשק 
הגדול, ולכן לא אמר וישקו איש לאחיו, עכ"ל. 
במשה,  אהרן  רק  נכלל  הדיבור,  שמדין  והיינו 
כנ"ל, ולכן אהרן נשק למשה, ודו"ק. אולם מדין 
ההבלים, נכללו הבלי משה ואהרן אהדדי, ובזה 
זה  שנשקו  דבר,  העמק  ועיין  מדותיהם.  נכללו 
ובאיזה  זה לזה,  יחס נשקו  ונתבאר באיזה  לזה. 

יחס נשק רק אהרן למשה.

ודייקא כתיב )פסוק כז( ויפגשהו ב'הר האלקים', 
היינו הר סיני )עיין אבן עזרא(, והיינו שמקור שורש 
דייקא  ומשם  סיני,  בהר  הוא  חיבורם  פנימית 
הלכו 'יחדיו', לאסוף את כל זקני ישראל, כי כח 
אספת כל ישראל, נגלה דייקא בהר סיני, אולם 
בהר סיני שנרפא משה, חזר כח הדיבור למשה 
משה  ע"י  הוא  לבנ"י  הדיבור  שעיקר  נגלה  ואז 
דייקא, אולם עתה כתיב )פסוק ל( וידבר אהרן את 
כל הדברים אשר דבר ה' אל משה ויעש האתת 
אלא  ישראל,  לכל  לא  דיבור  וזהו  העם.  לעיני 

'לעם'.

דיבר,  מי  אל  בפסוק  נתבאר  לא  ובדקות, 
אולם  העם,  לעיני  עשה  האותות  שאת  ואפשר 
כט(,  )פסוק  ישראל  בני  זקני  לעיני  רק  בדיבור 

ודו"ק.



אאלפך           מדור מחשבה           חכמהע

 סוגיות במחשבה 
אהרן שמות ו כג.

אחות  עמינדב  בת  אלישבע  את  אהרן  'ויקח 
נחשון לו לאשה, ותלד לו את נדב ואת אביהוא 

את אלעזר ואת איתמר'.
וכתב הרמב"ן וז"ל, כאשר הזכיר אם הנביאים 
לכבודם, ולומר שהיא בת לוי איש צדיק, ונרמז 
שהיא  הכהונה  אם  הזכיר  כן  נס,  בה  שנעשה 
הגדול,  הנשיא  אחות  המלוכה,  מזרע  מיוחסת 

עכ"ל עיי"ש.
וכתב הרבינו בחיי וז"ל, הודיענו הכתוב הזה, 
משפחת  עם  הכהונה  משפחת  'התערבה'  כי 
הנשיא  נחשון  אחות  אלישבע  היא  המלכות, 
והזכיר אמו של פנחס שהוא  הגדול שבישראל, 

גם כן כהן שזכה בה בעצמו, עכ"ל.
שנשא  וזהו  אלי-שבע,  אותיות  'אלישבע' 
אותה אהרן דייקא שמטיב ומדליק את המנורה 
שיש בה ז' נרות. אולם גנוז כאן התערבות כהונה 
מתתיהו  לימי  השורש  וזהו  כנ"ל,  מלכות,  עם 
כהן גדול ובניו, שנטלו לעצמם המלכות, וכתב 
הוא  לכן  השורש  אולם  בכך.  שטעו  הרמב"ן, 
מלכות,  יהודה,  מבית  ששורשה  באלישבע 
וכוללת  ואוכלת בתרומה,  ונישאת לאהרן, כהן, 
בזרע  נגלה  זה  וכח  מלכות,  עם  כהונה  בקרבה 

אהרן ואלישבע.
)זבחים  על כן גנוז בה כח מלכות, כמ"ש  ויתר 
על  יתירה  קב ע"א( חמש שמחות היתה אלישבע 

בנות ישראל, יבמה מלך, אישה כהן גדול, בנה 
סגן, בן בנה משוח מלחמה, ואחיה נשיא שבט, 
ואבילה על שני בניה. יבמה מלך – משה, ונעשה 
בה צרוף של מלכות נוספת, ודו"ק. והבן שעיקר 
ביוסף  מלכות  יש  וכן  יהודה,  משבט  מלכות 
ובנימין. אולם משה מלך היה, והוא משבט לוי, 
והוא כולל בקרבו כהונה-לויה-מלכות ר"ת מלך, 
במקום  ונתבאר  כ-כהונה,  ל-לויה,  מ-מלכות, 
כך,  מעין  באהרן  אף  נגלה  זו  כללות  וכח  אחר. 
מעין משה, שיש בו הן כהונה הן לויה )שנתחלפו(, 

והן מלכות מכח אשתו אלישבע.

והבן שמנו חז"ל ה' שמחות, וב' אבלות על נדב 
ואביהוא שמתו, ואילו לא היה גורם החטא, היה 
גרם החטא,  ז' שמחות, בחינת אלי-שבע, אולם 

ונעשה ה' שמחות וב' אבלות, ודו"ק.
משה.   – תורה  כתר  בקרבה,  כללה  ובדקות, 
כתר  יהודה.  משבט  והיא  משה,   - מלכות  כתר 
כהן,  ככהנת אשת  ודינה  ובניה,  – בעלה  כהונה 
אף  זוכים  יחדיו,  אלו  כל  צרוף  נעשה  וכאשר 
לכתר שם טוב העולה על כולם, ועולה על כולם 
היינו, כאשר מצטרפים שלשת אלו כתרי תורה 
מלכות וכהונה, אזי עולה עליהם דייקא כתר שם 
טוב, ומלכות כתר שם טוב נעשה מצרוף שלשת 

הכתרים, והבן. 
וכתיב  בשמן,  נס  שנעשה  חנוכה,  סוד  וזהו 

'טוב שם משמן טוב', ודו"ק.



עא אאלפך           ערך אהרן           חכמה

 סוגיות במחשבה 
אהרן שמות ו כו-כז.

א לרבינו יוסף קארו, בעל השלחן ערוך.	

הוציאו  להם  ה'  אמר  אשר  ומשה  אהרן  הוא 
הם  צבאתם.  על  מצרים  מארץ  ישראל  בני  את 
המדברים אל פרעה מלך מצרים להוציא את בני 

ישראל ממצרים הוא משה ואהרן.
משה  הוא  ומשה,  אהרן  הוא  חז"ל,  ואמרו 
ואהרן, 'שקולים' ו'שווים' הם זה לזה. ]עיין בראשית 
רבה א טו. ויקרא רבה לו א[. וכן אמרו )שיר השירים רבה ד 

יג( לא משה גדול מאהרן ולא אהרן גדול ממשה 
בתורה.

אהרן  הוא  תחילה  הוזכר  מדוע  צ"ב  וא"כ 
ומשה, ורק אח"כ הוזכר הוא משה ואהרן, והרי 
ורק  למשה,  קודם  אהרן  והזכיר  קדם  בתחילה 

אח"כ הקדים משה לאהרן.
טז(  )פסוק  וז"ל,  עזרא  האבן  כתב  וכפשוטו 
האבן  כתב  עוד  שניו.  בעבור  אהרן  שם  הקדים 
עזרא )פסוק כו( וז"ל, הקדים אהרן למשה, כי הוא 
גדול בשנים, ועוד, כי הוא התנבא לישראל קודם 

בא משה, עכ"ל. עיין שמות רבה ג טז.
לגבי  וז"ל,  כתב  התורה(  )על  הדשן  ובתרומת 
לפי  למשה,  אהרן  מקדים  המקום  מאת  ציווי 
שגלוי וידוע שמשה היה עיקר, חלק הכתוב כבוד 
)וכתב ברבינו  לאהרן לומר שלא היה טפל לגמרי, 
בנבואה,  ממנו  גדול  שהוא  לפי  משה  את  הקדים  וז"ל,  בחיי 

עיקר,  אהרן  היה  פרעה  אל  ובדיבורם  עכ"ל(, 

זה  דרך  ועל  זה.  מטעם  למשה  הכתוב  הקדים 
פירש רש"י )ויקרא יט ג(, והוא בפ"ק דקידושין )ל 

ע"ב( גבי 'איש אמו ואביו תראו' עכ"ל.

ובדרשות מהר"י קארוא  )פרשת וארא( כתב וז"ל, 
'ויאמר  כמ"ש  לאהרן,  קודמת  היה  הנבואה  כי 
לו  נראה שהיה  ה' אל אהרן צא לקראת משה', 
דברי המדרש  לעיל  נתבאר  כבר  )אולם  הנבואה מקודם, 
שדיבור אחד נחלק לשנים בשווה, חלקו למשה וחלקו לאהרן, 

וכפשוטו היה קודם למשה במדין שישוב, ואח"כ לאהרן שיצא 

'הוא  לקראת משה ששב, ואכמ"ל( לכן זה הוא שאמר 

אהרן ומשה', כלומר יותר מעלה היה לו לאהרן 
וכו', ואח"כ בהמשך הזמן נעשו שוים, וזהו 'הם 
ואח"כ השיג משה מעלה  המדברים אל פרעה', 
וגו',  ואהרן  משה  'הוא  וז"ש  אהרן,  על  ביותר 
שווים.  הם  מסוים  בזמן  שלדבריו  ודו"ק  עכ"ל. 
היה  אחת  בהבחנה  רבותינו,  רוב  לדברי  אולם 
ובהבחנה אחת היה משה  גדול על משה,  אהרן 
גדול על אהרן. ועיין עץ חיים שער לד פ"ו, ושער 
מאמרי  ושער  שמיני,  וארא  שמות  הפסוקים 

רשב"י וארא, ושער היחודים פ"א.
ואהרן,  'הוא' משה  'הוא' אהרן ומשה,  וכתוב 
וכתוב 'הוא' לשון יחיד, ולא 'הם' לשון רבים )עיין 

רשב"ם(, כי בעומק נגלה שורשם שהם אחד.  



אאלפך           מדור מחשבה           חכמהעב

 סוגיות במחשבה 
אהרן שמות ז א-ב.

'ויאמר ה' אל משה ראה נתתיך אלהים לפרעה 
ואהרן אחיך יהיה נביאך. אתה תדבר את כל אשר 
אצוך ואהרן אחיך ידבר אל פרעה ושלח את בני 
ישראל מארצו'. ולעיל )פרק ד פסוק טו טז( 'ודברת 
עם  אהיה  ואנכי  בפיו  הדברים  את  ושמת  אליו 
והוריתי אתכם את אשר תעשון.  פיהו  ועם  פיך 
ודבר הוא לך אל העם והיה הוא יהיה לך לפה 

ואתה תהיה לו לאלהים'.
וחלק  אהרן  ע"י  נעשה  חלק  המעשה,  וחלק 
ע"י משה, וחלק ע"י שניהם, וכמ"ש )פרק יא פסוק 
י( 'ומשה ואהרן עשו את כל המפתים האלה לפני 

פרעה וגו'. 
כתרגומו,   – נביאך  יהיה  וז"ל,  רש"י  וכתב 
המכריז  אדם  נבואה  לשון  כל  וכן  מתורגמנך, 
ומשמיע לעם דברי תוכחות, והוא מגזרת )ישעיה 
ויכל  חכמה,  ינוב  לא(  י  )משלי  שפתים,  ניב  יט(  נז 

מהתנבות דשמואל )א' י יג(. וכתב בשפתי חכמים 
)שמות יב ג( בביאור דברי רש"י וז"ל, אע"פ שאהרן 

אחת  פעם  תדבר  אתה  מ"מ  נביאך,  יהיה  אחיך 
בקיצור השליחות לפרעה, כפי ששמעת מפי ה', 
ואהרן ימליצנו ויטעימנו אח"כ. וכמו שהוא גבי 
טז(  ד  )לעיל  דכתיב  ישראל  גבי  הוא  ככה  פרעה, 
'ודיבר הוא לך אל העם וגו', ר"ל אע"פ שאהרן 
צריך  זה  כל  עם  העם  עם  לדבר  לפה  לך  יהיה 
אחת  פעם  שליחות  בכל  העם  אל  לדבר  אתה 
בקיצור כמ"ש לעיל )רא"ם(, עכ"ל. ועיין במזרחי 

פרק ז פסוק ב. 
דעתי  כן  ואין  וז"ל,  כתב  יג(  )ו  ברמב"ן  אולם 
וכו', כי אתה תבוא לפניו עם אהרן, ושם תצוה את 
אהרן ולא ישמע פרעה דבריך, ואהרן בשליחותך 
לנביא,  מצוה  האלהים  כאשר  דבריך,  ישמיענו 
והנביא משמיע דבריו ומוכיח בהם, עכ"ל. ועיין 

גור אריה פרק ז פסוק ב.
ולכו"ע משה דיבר תחלה, וכמ"ש 'אתה תדבר 
מדבר  אם  שנחלקו  אלא  אצוך',  אשר  כל  את 

בלחש  פרעה  לפני  מדבר  או  פרעה,  לפני  לא 
 - תדבר  'אתה  רש"י,  וכלשון  וכדו',  וברמיזה 
ששמעתו  כפי  ושליחות  שליחות  כל  אחת  פעם 
מפי )אהרן(, ואהרן אחיך ימליצנו ויטעימנו באזני 

פרעה, עכ"ל.
ממנו  גדול  ע"י  כבוד  של  תרגום  זהו  ולפי"ז 
בשנים, וכבר נתבאר לעיל, שמחד בשנים אהרן 
גדול משה מאהרן,  גדול ממשה, אולם בנבואה 
ולכן נקרא שאהרן קטן ממשה ומתרגמו, וחלק 
מצות כבוד היא שהקטן יתרגם את הגדול, וזהו 

כבוד הגדול. 
וכפשוטו, אהרן תרגם כי משה היה כבד פה, 

ופשוט.
שני  בה  יש  שנבואה  נראה,  בעומק  אולם 
עיין  וכח הדיבור שבה.  בנבואה,  דברים, מראה 

חת"ס )פסוק ב(.
אולם  לאהרן,  ניתן  הדיבור  כח  וכפשוטו, 
בעומק אף המראה ניתן לאהרן מכח נבואת משה 

עצמו, ודו"ק.



עג אאלפך           ערך אהרן           חכמה

 סוגיות במחשבה 
אהרן ומרים שמות טו כ.

התף  את  אהרן  אחות  הנביאה  מרים  'ותקח 
בידה ותצאן כל הנשים אחריה בתפים ובמחלת'. 
אהרן  אחות  וכי  י(,  פ  וישלח  רבה  )בראשית  ואמרו 
היתה והלא אחות שניהם היתה, אלא לפי שנתן 
אהרן נפשו עליה לפיכך נקראת על שמו. ומסר 

נפשו עליה, היינו בשעה שנצטרעה.
ואמרו )סוטה יב ע"ב(, אחות אהרן ולא אחות משה, 
אמר רב עמרם אמר רב, ואמרי לה אמר רב נחמן 
אמר רב, מלמד שהיתה מתנבאה כשהיא אחות 
שמושיע  בן  שתלד  אמי  עתידה  ואומרת  אהרן, 
את ישראל, וכיון שנולד משה נתמלא כל הבית 
כולה אור, עמד אביה ונשקה על ראשה, אמר לה 
בתי נתקיימה נבואתיך. וביאורו שהתנבאה קודם 
שנולד משה, אחר שנולד אהרן. ובעומק, כי כח 
מדרגת נבואתה היה שוה לאהרן ומכוחו, לעומת 
ערוך,  לעין  גבוהה  היא  נבואתו  שמדרגת  משה 
כן עבדי משה בכל ביתי  'לא  ז(  יב  )במדבר  כמ"ש 
נאמן הוא'. ועיין רש"י על אתר, וכלי יקר ופנים 

יפות והעמק דבר.
לאהרן,  מרים  בין  יחסיות  גדרי  כמה  ומצינו 

וזהו גדרים בגדרי 'אחות אהרן'.
וכתב הרמב"ן )בראשית י כא(, דרך הכתוב ליחס 
אחריו,  הנולד  אל  ולא  באחיו  הגדול  אל  הקטן 
וכן מרים הנביאה אחות אהרן )שמות טו כ(. וטעם 
להזכיר זה כלל, לומר כי הוא אחי הנכבד שוה 

אליו בכבודו, עכ"ל עיי"ש.
ועוד כתב הרמב"ן על אתר וז"ל, הנכון בעיני, 
כי מפני שהוזכרו בשירה משה ומרים, ולא הוזכר 
אהרן, רצה הכתוב להזכירו, ואמר 'אחות אהרן' 
ואחותו  הגדול,  אחיה  שהוא  'לו',  כבוד  דרך 
וקדוש  נביא  הוא  שגם  אליו,  מתיחסת  הנביאה 
וז"ל,  יהונתן  בתפארת  ועיין  עיי"ש.  עכ"ל  ה', 
דכשנולד משה, היה משה נטל לעצמו כל הנבואה 
מישראל, נמצא כשנולד משה לא היה שום נביא 
ואימת  הנביאה',  'ותקח מרים  וזהו שאמר  כלל, 

אבל  לבד,  אהרן'  'אחות  כשהיתה  נביאה  היתה 
פסקה  משה  אחות  כן  גם  והיתה  משה  כשנולד 

הנבואה ממנה, עכ"ל.
וכתב רבינו בחיי )שמות לב יט( וז"ל, והתוף כנגד 
הנביאה  מרים  'ותקח  שכתוב  וזהו  צדק,  כוכב 
אחות אהרן את התוף בידה', הזכיר אהרן וסמך 
לו 'את התוף', לפי שאהרן היה כולו צדק, כענין 
שכתוב )איוב כט יד( 'צדק לבשתי וילבשני', עכ"ל 
זהו מכח  ולפי"ז כאשר לקחה את התוף  ודו"ק. 

אהרן, ועיין תולדות יצחק.
ובשפתי כהן כתב וז"ל, למה מרים, אלא לפי 
שמיום שנולדה נשתעבדו ישראל בפרך, וקודם 
היה בפה רך, ולזה נקראת 'מרים' על שם 'וימררו 
את חייהם' וכו'. והיו קורין לה ביש גדא, שנולדה 
שהיתה  אהרן',  'אחות  ואמר  וכו'.  רע  במזל 
עלוב  שהיה  אהרן,  כמו  וחרפה  עלבון  שומעת 
העגל  'את  לה(  לב  )שמות  שנאמר  חרפתו,  ושומע 

אשר עשה אהרן' וכו', עכ"ל.
כתיב  אהרן  במיתת  וז"ל,  כתב  סופר  ובחתם 
לא  ובמשרע"ה  ישראל',  בית  כל  אותו  'ויבכו 
נאמר 'כל ישראל', שהיה אהרן מרוצה לעם יותר 
על שהיה רודף שלום, ונראה שהיתה מרים אחות 
אהרן בענין זה, שהיתה ג"כ מרוצת לכל הנשים, 

עכ"ל.
מהגאון  ושמעתי  וז"ל,  כתב  יוסף  ובפרדס 
דכתיב  הא  ליישב  ז"ל,  מסוכוטשוב  הקדוש 
אחות אהרן ולא אחות משה, דהיה קשה למרים, 
אהרן,  ולא  משה  רק  בשירה  הוזכר  לא  אמאי 
ומשה  בעבודה,  וכהנים  בשיר,  רק  דלויים  ורק 
היה לוי ומחוייב בשירה. וזה 'ותקח מרים התוף 
דהרי  עבודה  והוי  בכלי,  שירה  שיהיה  בידה', 
הוא בכלי, ועבודה בכהנים, ולכן הוזכר בהשירה 

אחות אהרן הכהן, עכ"ל.
 



אאלפך           מדור מחשבה           חכמהעד

 סוגיות במחשבה 
אהרן שמות טז לג. 

ותן  אחת  צנצנת  קח  אהרן  אל  משה  'ויאמר 
שמה מלא העמר מן והנח אתו לפני ה' למשמרת 

לדרתיכם'.
אהרן  ע"י  זה  היה  מדוע  טעמים  כמה  ומצינו 

ולא ע"י משה.
משה  ויקח  אמר  לא  וז"ל,  בחיי  רבינו  כתב 
צנצנת אחת ויתן שמה, והיה ראוי לומר כן, שהרי 
מצינו  זאת  ואחרי  לכהן,  עדיין  נבחר  לא  אהרן 
כי משה היה המקריב והמקטיר ראשונה באהל 
מועד עד שנתנה הכהונה לאהרן. ויתכן שנאמר 
כי מה שצוה בזה לאהרן, שבא לרמוז כי הכהנים 
מאהרן,  לצאת  שעתידין  התורה  מורי  הלוים 
יהיו מזונותם בהרוחה ולא בעמל, כאוכלי המן, 
לעם  'ויאמר  ד(  לא  ב  הימים  )דברי  שכתוב  וכענין 
ליושבי ירושלם לתת מנת הכהנים והלוים למען 

יחזקו בתורה ה'', עכ"ל עיי"ש.
היה  ולזה  וז"ל,  כתב  לב(  )פסוק  כהן  ובשפתי 
על ידי אהרן, לפי שהוא איש חסד, כדי שיבוא 

להם המזון מהחסד, שהחסד אינו נמנע לעולם, 
היום', שאילו  כל  'וחסד אל  ג(  נב  )תהלים  שנאמר 
יכול  היה  לא  כי  נחרב  העולם  היה  נמנע  היה 
לסבול הדין, עכ"ל עיי"ש. אולם שורש המן ירד 

ע"י משה.
וכתב הרוקח )הובא בחומת אנך על אתר( וז"ל,  'ותן 
ש'מה מ'לא ה'עומר', ר"ת משה, לרמוז שבזכות 
משה היה יורד המן, ועדיין הוא קיים כדי להגין 
על ישראל אפילו לעתיד לבא, עכ"ל. וכתב שם 

עוד וז"ל, אהר'ן ק'ח צנצנ'ת, ס"ת נחת.
ואילו  משה,  בזכות  היה  המן  'שירידת'  והבן 
נחת, היינו הנחתו למשמרת עולם, מקום מנוחה 
משמרת  יצטרך  ולכך  אהרן,  ע"י  היה  המן,  של 
למן, כי כל זמן שחי משה ירד המן בזכותו )תענית 

ט ע"א(, וכשמת פסק.



עה אאלפך           ערך אהרן           חכמה

 סוגיות במחשבה 
אהרן וחור שמות יז י – יב. 

להלחם  משה  לו  אמר  כאשר  יהושע  'ויעש 
בעמלק ומשה אהרן וחור עלו ראש הגבעה וגו'. 
וידי משה כבדים ויקחו אבן וישימו תחתיו וישב 
ומזה  אחד  מזה  בידיו  תמכו  וחור  ואהרן  עליה 

אחד ויהי ידיו אמונה עד בא השמש'.
מכאן   - וחור  אהרן  ומשה  וז"ל,  רש"י  וכתב 
התיבה,  לפני  לעבור  שלשה  שצריכים  לתענית 
שבתענית היו שרויים. חור - בנה של מרים היה, 

וכלב בעלה, עכ"ל. 
היה  שבעומק  והרי  מרים,  של  בנה  חור  וכך 
כאן משה – אהרן – מרים, אלא שאין אשה עוברת 

לפני התיבה, לכן היה בנה חור תחתיה.
וכתב ר' אברהם בן הרמב"ם בשם אביו )שמות 
וחור  במקומו  למשנה  אהרן  מינה  וז"ל,  יד(  כד 

למשנה במקום יהושע, עכ"ל. והוא כאשר עלה 
עיקר,  והוא  קיים  משה  כאן  אולם  סיני,  להר 
אמצע, עיין רבינו בחיי על אתר פסוק יב. ונעשו 
והבן שלא רק  ידיו של משה.  וחור, כמין  אהרן 
כפשוטו שתמכו בידיו של משה, אלא נעשו הם 
שאלה  העמק  ועיין  משה.  של  ידיו  כמין  עצמם 

וישלח סימן כו אות ו. 
וז"ל, על כן במלחמה  )פסוק ח(  כלי יקר  וכתב 
ידי שיזכור  ידיו אמונה על  זו רצה משה שיהיו 
היה  ולפיכך  אלו,  עמודים  שלושה  זכות  להם 
בידו,  וזכות קבלת התורה  משה עומד באמצע, 
ואהרן וחור תמכו בידיו מזה ומזה, כי אהרן זכות 
העבודה בידו, וחור בנה של מרים זכות גמילות 
שעלה  העגל  בחטא  אולם  עכ"ל.  בידו,  חסדים 
'מי  וחור,  אהרן  עמדו  ובמקום  לשמים,  משה 
בעל דברים יגש אליהם' )שמות כד יד(, ואולם הרגו 
כי חור מת,  זו,  ונתפרדה חבילה קדושה  לחור, 

ואהרן עשה העגל, ודו"ק.
ובחינה נוספת כתב בפרדס יוסף )שמות א ו ד"ה 
היה  וחור  שלום  רודף  היה  אהרן  וז"ל,  ובבשלח( 

וכו', הב' הפכיים הללו לקח משה  להיפך קנאי 
מזה אחד ומזה אחד )שהוא באמצע שכוללם(, מנהיג 
צריך לשתי מדות, יש עת שצריך לסבלנות ויש 
כי  והיינו  עכ"ל.  קנאות,  להראות  שצריך  עת 
עמה,  השלום  כח  לכלול  צריך  במלחמה,  לנצח 

ודו"ק.
וחור גימטריא ע"ת, והוא כנגד עמלק  ואהרן 
שהשתמש בכח הזמנים במלחמה זו, כמ"ש חז"ל, 
ומכח צרוף אהרן וחור, גברו על כח זה, ונשתנו 
וכתב  השמש.  בא  עד  ד"ה  רש"י  עיין  העתים. 
בברית כהונת עולם )מאמר הסתר אסתר פרק יט( וז"ל, 
שכן אהרן וחור גימטריא ע"ת, ובחינת משה עם 
מגבירים  היו  ובזה  וכו',  רצו"ן  סוד  הוא  הכולל 
סוד עת רצון ולהכניע הצר הצורר בעת צרה על 

ידי שליטת אל אחר בחינת עמלק, עכ"ל.
וחור,  ואהרן  משה  צירוף  של  בחינה  עוד 
וחור  ואהרן  יב(  פיסקא  רבתי  )פסיקתא  חז"ל  אמרו 
בזכות  וחור  הכהונה,  בזכות  אהרן  בידיו,  תמכו 
המלכות, עכ"ל. ומשה בזכות התורה, והרי כאן 
נצחו  כך  ומכח  ומלכות,  כהונה  תורה  כתרי  ג' 
לעמלק ונעשה כללות ביניהם, כמ"ש במכילתא 
יז  פרק  )שמות  זוטרתא  ובפסיקתא  יג(  עמלק  )פרשת 

פסוק יב( אהרן היה מזכיר מעשה לוי )אהרן(, וחור 

ועיי"ש  יהודה(,   – חור  )שורש  יהודה  מעשה  מזכיר 
שעוררו זכות אבות ואמהות. ועיין זוה"ק ח"ב סו 
ע"א. ועיין קהלת יעקב כללים בסוד לאה ורחל 
לח  הקדמה  הגלגולים  שער  ועיין  כן.  על  ד"ה 
סודו של צרוף אהרן וחור. ועיין ילקוט ראובני 

בלק אות לג.



אאלפך           מדור מחשבה           חכמהעו

 סוגיות במחשבה 
אהרן שמות יט כד.

'ויאמר אליו ה' לך רד ועלית אתה ואהרן עמך 
והכהנים והעם אל יהרסו לעלת אל ה' פן יפרץ 
'ואל משה אמר עלה  )כד א ב( כתיב,  בם'. ולהלן 
אל ה' אתה ואהרן נדב ואביהוא ושבעים מזקני 
ישראל והשתחויתם מרחק. ונגש משה לבדו אל 
ה' והם לא יגשו והעם לא יעלו עמו'. וכתב רש"י 
וז"ל, אמור מעתה, אתה מחיצה לעצמך, ואהרן 
לעצמם,  מחיצה  )הכהנים(  והם  לעצמו,  מחיצה 
עכ"ל. אולם כתיב אתה ואהרן 'עמך', ורק אח"כ 
לו  שיש  אף  אהרן  והרי  עמך.  ואינו  'והכהנים' 

מחיצה לעצמו, מ"מ גדרו עם משה. 
להקשות  אין  וז"ל,  ברע"ב,  זה  ענין  ונתבאר 
איך יכול לומר אהרן מחיצה לעצמו, שהרי כתיב 
אהרן עמך, )וי"ל( לפי שכבר הפסיק הכתוב בינו 
ובין אהרן, שכתב 'ועלית - אתה – ואהרן', שלא 
היה צריך למלת אתה, אלא להפסיק בענין אחר 
וכו' )והיינו ועלית אתה, ואהרן לבדו וכו', ומה שאמר 'עמך' 
ר"ל קרוב אליך, ואולי י"ל  שהמרחק בין אהרן למשה, היה קטן 

יותר מן המרחק בין הכהנים לאהרן, והבן(. ובא להשמיענו 

שמשה  שכשם  משה,  למחיצת  דומה  שהוא 
לבדו במחיצתו, כך אהרן לבדו במחיצתו, ולכך 
לומר  ולכהנים,  אהרן  בין  'עמך'  במלת  הפסיק 
שאין הכהנים עמו במחיצתו, עכ"ל. והיינו משה 

לבדו, אהרן לבדו, כהנים רבים יחדיו.
ודבר זה נגלה יתר על כן כשעלה משה להר, 
ישראל מחיצה לעצמו, אולם משה בקע המחיצה 
והיינו  יח(,  כ  )שם  הערפל'  אל  נגש  'ומשה  ועלה, 
השכינה,  עם  כביכול  אלא  לבדו  אינו  משה 
לעצמו,  'מחיצה'  בגדר  נשאר  אהרן  משא"כ 
ודו"ק. וזהו שורש כהן גדול, אהרן, שנכנס לבית 

קדשי הקדשים לבדו, ודו"ק.
ועומק גדרי מחיצות הללו, ביאר בפנים יפות 
)להלן כד א( וז"ל, לכאורה מלת אתה מיותר שכבר 

אמר עלה, גם מ"ש והעם לא יעלו עמו מיותר, 

אמנם ענינו כבר כתבנו במתן תורה, דאף שכל 
קבלתם  היה  לא  הגבורה,  מפי  שמעו  ישראל 
שוה, כמ"ש רש"י בפרשת יתרו )פסוק דידן( בפסוק 
ועלית אתה ואהרן עמך וכו', אמור מעתה אתה 
והם  לעצמו,  מחיצה  ואהרן  לעצמך,  מחיצה 
מחיצה לעצמם, וענינו כי איש את אחיו יעזור, 
ואהרן נתעלה ע"י משה, ובניו נתעלו ע"י אהרן, 
וכן יהיה לעתיד, דכתיב )ישעיה מ ה( 'ונגלה כבוד 
ה' וראו כל בשר יחדיו', אין הכוונה שיהיו כולם 
שווין, שהרי כתיב )ירמיה ו יג( 'מקטנם ועד גדולם', 
משמע שיהיו גדולים וקטנים, אלא מ"ש 'יחדיו', 
שיתעלו כל אחד מעלייתו הסמוך לו במדריגה, 
עכ"ל. )ובעומק, לפי תורת הרש"ש, בסוד 'אורך' זה למעלה 

מזה, אולם בסוד 'עובי', יש בהם צד של שווין, ודו"ק(.

את  השיג  כך  קרבתו  לפי  אחד  כל  ובעומק, 
אל  ונגש  ולפנים,  לפני  שנכנס  ומשה  התורה, 
קב"ה  מדרגת  בגילוי  דבק  לבסוף,  הערפל 
מחיצה  אהרן  אולם  חד,  וישראל  ואורייתא 
דא  מתקשין  קשין  תלת  במדרגת  דבק  לעצמו, 
וזמ"ש  ודו"ק.  וישראל,  אורייתא  קב"ה  בדא, 
לא  והם  ה'  אל  לבדו  משה  'ונגש  ב(  )כד  להלן 
)יט א – השאלה הי"ג( וז"ל,  יגשו'. וכתב האברבנאל 
ההשגות,  וחלופי  המחיצות  היו  השגה  ובאותה 

לא בשמיעת עשרת הדברות, עכ"ל.



עז אאלפך           ערך אהרן           חכמה

 סוגיות במחשבה 
אהרן שמות כד יד. 

יגש  דברים  בעל  מי  עמכם  וחור  אהרן  'והנה 
אלהם'. וכבר העירו המפרשים, מדוע צורף חור, 
ובמתן תורה צורפו נדב ואביהוא. עיין רא"ם וגור 

אריה, לעיל שמות יח יז.
)מו  קמא  בבבא  וז"ל,  יוסף  בפרדס  וכתב 
ויש  הראיה,  עליו  מחבירו  המוציא  מכאן  ע"ב( 

זו רק עתה. וראיתי  לדקדק למה נאמרה הלכה 
דמשה כששפט, לא היה צריך לחקור את בעלי 
לכן  הקודש,  ברוח  וידע  עדים  ולשמוע  דינין 
טז(,  יח  )יתרו  רעהו'  ובין  איש  בין  'ושפטתי  אמר 
היו  השופטים  שאר  אבל  אשפוט,  בעצמי  אני 
צריכים גם אז לעדים וראיה, וכן הוא בירושלמי 
מחבירו  המוציא  מכאן  דיליף  ה"ח(  פ"ג  )סנהדרין 

עליו הראיה, ולא פריך פשיטא, לכן ציוה עתה 
יומא  ועיין  הראיה,  עליו  מחבירו  המוציא  להם 
הרחיבו  וכבר  עכ"ל.  וצ"ע,  הגיד,  המן  ע"א(  )עה 

רבותינו בגדר 'תורה לא בשמים היא', מהו גדרו, 
אולם כאן היה קודם שנתנו לוחות לארץ, ונראה 

שלכו"ע פוסקים ע"י רוה"ק וכו'.
המוציא  דין  ילפינן  כאן  דייקא  שלכן  ונראה 
בתורה  ומקבל  שעולה  בשעה  כי  וכו',  מחבירו 
נשתנה  ממתי  לדון  ויש  ודו"ק.  הדין,   משתנה 
משעה  או  לידו,  התורה  מקבל  משעה  הדין, 

שהורידה לארץ לגמרי.
דשורש  שורש  היא  לארץ,  ההורדה  והנה 
לגלות בארץ, ודו"ק. והשורש בפועל, הוא חטא 

העגל, ע-גל, עג-גל, גל-ות, והבן.
וכתב החת"ס )תורת משה( וז"ל, רומז לעושי עגל 
בעלי דברים, נגשו לאהרן וחור, וחור מת ואהרן 
עשה להם עגל, ע"כ נרמז כל הגליות בר"ת מ'י 
ב'על ד'ברים י'גש א'ליהם, מצרי - בבל - דריוש 
 - יון   - ונקראו על שמו(  כי הוא היה מלך מדי  )שהוא מדי 

אדום, עכ"ל ודו"ק.
כתב  ב"ד,  בגדר  וחור  אהרן  של  וגדרם 

באברבנאל )דברים יז ח(, רוצה לומר שאהרן וחור 
יהיו במקום ב"ד הגדול, עכ"ל עיי"ש. אולם כתב 
בפנים יפות )שמות שם( וז"ל, לכאורה משמע מזה 
שנים  ע"א(  )ג  סנהדרין  בריש  דאמר  כשמואל, 
שדנו דיניהם דין, והיינו כמ"ש הרא"ש שם )סימן 
שנקראים  כמו  לנו  דנו  שאמרו  כגון  דמיירי  ג( 
דיינים מן התורה וכו', לפ"ז היה סיוע להרמב"ם 
ז"ל דכתב )עדות פי"ג ה"א( דקרובי האם אינו אלא 
מדרבנן, דהא חור בנה של מרים היה, אך העיקר 
וכ"ש  ביחיד,  אפילו  דן  מומחה  דיחיד  בזה, 
שם  כדאיתא  גלותא,  מריש  רשות  דנקיט  היכא 
ובש"ע ח"מ )סימן ג ס"ד(, ויהיה הוי"ו של וחור, ו' 
כיון שהיה מומחה  חור,  או  או אהרן  המחלקת, 
ונקיטות רשות ממרע"ה, עכ"ל, עיי"ש. וא"כ הכח 

של אהרן וחור לדון הוא מכחו של משה.
ובאמת כבר במרה נצטוו על דינין, וכבר דנו 
שם,  שנצטוו  הדינין  בגדרי  בהרחבה  רבותינו 

ואכמ"ל.
ועיין פנים יפות )יח יג( וז"ל, והענין כי עדיין לא 
נודע להם משפט התורה דיני השומרים והנזיקין 
זה  דין  אלא  להם  הגיע  ולא  והלואות,  והודאות 
הדבר  ויהי  הראיה,  עליו  מחבירו  המוציא  שכל 
התורה  דיני  להם  שיפרש  עד  בעליו,  בחזקת 

מסיני, עכ"ל.



אאלפך           מדור מחשבה           חכמהעח

 סוגיות במחשבה 
אהרן שמות כז כ - כא. 

'ואתה תצוה את בני ישראל, ויקחו אליך שמן 
באהל  תמיד.  נר  להעלת  למאור  כתית  זך  זית 
אתו  יערך  העדת  על  אשר  לפרכת  מחוץ  מועד 
עולם  ה' חקת  לפני  בקר  עד  ובניו מערב  אהרן 
לדרתם מאת בני ישראל'. וכתיב )במדבר ח ג( 'ויעש 

כן אהרן'.
וכתב החת"ס )במדבר ח ב( וז"ל, ע"כ אמר 'ויעש 
כן אהרן' שלא שינה, להגיד שבחו שכל ימיו לא 
כבה נר מערבי, עכ"ל, עיי"ש. ועליו בעיקר נאמר 
וזה עיקר שורשו של אהרן, אותיות  'נר תמיד', 
אה-נר, והיינו נר תמיד, נר תמידי שלא כבה הוא 

מכח הארת אהרן דוקא.
וז"ל,  שליו(  ד"ה  יט  טז  )שמות  החת"ס  כתב  עוד 
אהרן, אותיות נר, אור, גם נהר לשון אורה, כמ"ש 
רמב"ן בפרשת מקץ, כי עמוד אש בזכות אהרן, 
עכ"ל. ועל עמוד האש כתוב 'לא ימיש' )שמות יג 

כב(, והיינו בחינת תמיד, ושורשו בנר תמיד.

לא  הנרות  ששבעת  ג(  כד  )ויקרא  בגר"א  ועיין 
היה  כהן  כל  אלא  כהנים,  שבע  ע"י  הודלקו 
מדליק נר אחד, עיי"ש. ונראה שאהרן הדליק את 
נר המערבי, נר תמיד כנ"ל. ומקור דברי הגר"א 
בספרי זוטא, ואפשר לפרש דברי הספרי בכמה 

פנים, ואכמ"ל.
מ"ש  וז"ל,  ג(  כד  )ויקרא  במלבי"ם  מבואר  וכן 
להעלות נר תמיד מדבר מנר המערבי, ויכוין על 
תמידות החלטי, כי נר הזה דלק תמיד בנס. וכבר 
כי  שכבה,  מצאו  הצדיק  שמעון  שמשמת  אמרו 
לא  השכינה,  אור  קביעות  על  המורה  הזה  הנס 
היה רק בזכות הכהן גדול וכו',דהיינו נר המערבי 
שידלק תמיד בנס, זה לא הי' רק באהרן ובזכותו, 
'צדיקים  שהיו  גדולים  כהנים  ששמשו  בעת  או 

כאהרן', עכ"ל.
אהרן  הארת  מכח  זה  שורש  לעולם  ובעומק, 

דוקא.

וטעם  לעולם,  אהרן  ההדלקה משורש  ועיקר 
הדבר, כתב באוהב ישראל )שמות כז כ( וז"ל, וזה 
יהיה על ידי אהרן ובניו הקדושים, כי כהן הוא 
המנורה  וכשידליקו  חסידך'(,  )'איש  החסד  בסוד 
בכוונה זכה ונקיה, בזה יומשך שפע טובה וחסד 
לכל  ועלייה  העולמות  כל  אל  יתברך  עליון  אל 
וז"ל,  מנורה  ערך  יעקב  בקהלת  )וכתב  עכ"ל.  העולמות, 
אחד  כל  גבורות  ה'  הן  מה-נר,  )אותיות(  ר"ת  מנרה 

יו"ד  כלול מה' הרי כ"ה, וכל אחד כלול מיו"ד, 
מלכין  ז'  סוד  והוא  נ"ר,  גימטריא  כ"ה  פעמים 
הוא  והתיקון  גבורות,  ה'  מבחינת  שהן  דמיתו 
סוד מ"ה החדש שהוא סוד ה' חסדים, וזהו מנרה 
מה-נר, ועל כן היה זה על ידי אהרן איש החסד, 

עכ"ל(.
במדרגת  השפע  שורש  נגלה  כן,  על  ויתר 
'שמן', בנר שבמנורה, ומכח כך בנר של חנוכה 
ד"ה  לחנוכה  )מטריסק,  אברהם  במגן  וכתב  כנודע. 
'כשמן  ב(  קלג  )תהלים  וכתיב  וז"ל,  חנוכה(  מצות  ת"ר 

הטוב על הראש יורד על הזקן זקן אהרן שיורד 
על פי מדותיו', היינו השפעת הקדושה מחכמה 
על  ויורד  נשפע  הטוב,  שמן  סוד  שהיא  עילאה 

פי מדותיו, עיי"ש באופן המשכת השפע לתתא.
וכתב בדברי חיים )מצאנז, לחנוכה ד"ה בגמרא ת"ר( 
וז"ל, 'אחים גם יחד' היינו שנעשה מאהבה כאח, 
על  יורד  הראש  על  הטוב  כשמן  יחד  גם  'אחים 
הזקן זקן אהרן' שבגימטריא 'להדליק נר חנוכה' 

במילואו עם השלשה תיבות, עכ"ל.



עט אאלפך           ערך אהרן           חכמה

 סוגיות במחשבה 
אהרן שמות כח ב. 

לכבוד  אחיך  לאהרן  קדש  בגדי  'ועשית 
ולתפארת'.

ערוה,  להסתרת  דקלקול  בגדים  היפך 
שורש  יש  ובניו  לאהרן  אדה"ר,  חטא  מתולדות 

עליון על הגוים, לכבוד ולתפארת.
שאדה"ר קודם החטא, היה לו כותנות  ונודע 
'אור', וכאשר חטא נתחלף לכתונות 'עור', ואהרן 
בא לתקן ולחזור ולהאיר כותנות אור, כי נתבאר 
על  ויתר  המנורה  הדלקת  אהרן  שמכח  לעיל 
אור,  בארון, לשון   , ביוה"כ בקה"ק  כן, עבודתו 
הלבושים  הבגדים  את  מתקן  כך  ומכח  אור-ן. 
עליו, ונעשה בגדי 'אור', וזהו לכבוד ולתפארת, 
ולכך היו לאהרן ח' בגדים, ח- לשון חטא הקדום, 

ויש בהם תיקון החטא.
ויתר על כן, היו שני מערכות של בגדים, בגד 
זהב – ח' בגדים, בגדי לבן – ד' בגדים, ואז נגלה 
סוד 'אחד', א – אור, ח – בגדי זהב, ד – בגדי לבן. 
סוד  השלם,  תיקון  שהוא  האחדות,  סוד  ונגלה 
 – 'אוהב שלום', שלום  אהרן  ומדתו של  האחד. 

שלמות. ונגלה אף בבגדיו, כנ"ל.
שלובש  ביוה"כ  נגלה  זו  אחדות  ועיקר 
וזהו  בגדים.  ד'  ופעם  בגדים  ח'  פעם  לחילופין 

בסוד אור יוה"כ, סוד יום האחדות דתיקון.
ח'  כי  היא,  הבגדים  אחדות  מהות  ובעומק, 
בגדים אינם כפשוטו, אלא הם ד' ועוד ד'. והרי 

שח' כולל בתוכו ד ועוד ד', והבן.
הרן  תיקון  א-הרן,  אותיות  אהרן,  ובעומק, 
וניצול,  אברהם  בו  שנפל  האש  לכבשן  שנפל 
הגלגולים  בשער  וכמ"ש  ניצול.  לא  הרן  אולם 
ונוסף  ג' אותיות מן הרן,  וז"ל, אהרן  )הקדמה לג( 

עליו אות א, עכ"ל. ונתגלגל הרן באהרן לתקנו. 
ועיין שם הקדמה לח, ועיין עוד שער הפסוקים 

וארא סימן ו, ועוד.

ועלה  בגד,  אותיות  עם  א'  אות  א'הרן  וצרף 
בידך א-ב-ג-ד.

שלימות תיקון בגד לשון בגידה, וצרופו יחד 
עד האלף, אור, אלופו של עולם, ודו"ק.

אולם לא זכה אהרן להשלים תיקון זה, דכתב 
בספר הליקוטים )כי תשא ד"ה קום עשה( וז"ל, אהרן 
הוא גלגול הרן, והנה הוא גלגול אדה"ר שעבד 
ע"ז, והרן כדי לתקן זה בא בגלגול אהרן כנז"ל, 
אז  היה  כי  נתקן  לא  אז  וגם  אל"ף  בו[  ]וניתוסף 

צריך ליהרג כשאמרו לו הערב רב לעשות העגל 
והטעם  למיתה,  נפשו  למסור  התחילו  כי  לע"ז, 
לפניו  זבוח  ש'חור'  שראה  לפי  כן  עשה  שלא 
בנחור  בא  אדה"ר  גם  כי  אדה"ר  גלגול  וחזר 
בא  ונחור  באהרן,  הרן  בא  ועתה  אברהם  אחי 
כך  שמכח  והבן  עכ"ל.  כמש"ל,  )נ-חור(  בחו"ר 
במקום לתקן בגדי חטא אדה"ר, כנ"ל עשה את 
כנודע,  אדה"ר  חטא  ונתעורר  חזר  ועי"ז  העגל, 
'אני אמרתי אלקים אתם ובני עליון כלכם. אכן 
פב  )תהלים  תפולו'  השרים  וכאחד  תמותון  כאדם 
ו ז(, כמ"ש ריש ע"ז )ה ע"א( , ועי"ז נפלו הבגדים 

ממדרגתם ואינו תקון גמור, ודו"ק. 



אאלפך           מדור מחשבה           חכמהפ

 סוגיות במחשבה 
אהרן שמות כח יב. 

א כ"ה במדרש שמואל כג ג.

'ושמת את שתי האבנים על כתפת האפד אבני 
ונשא אהרן את שמותם לפני  זכרן לבני ישראל 

ה'על שתי כתפיו לזכרון'.
עבודה  אינה  עבודתו  ב(,  ז  רבה  )קהלת  ואמרו 
שבטים  של  ששמותן  אילולי  א(,  )מיתה  ונתחייב 

חקוקים על לבו.
את  אהרן  'ונשא  ל(  כט,  כח  )שמות  כתיב  וכן 
שמות בני ישראל בחשן המשפט על לבו בבאו 
חשן  אל  ונתת  תמיד.  ה'  לפני  לזכרן  אל הקדש 
לב  על  והיו  התמים  ואת  האורים  את  המשפט 
ונשא אהרן את משפט בני  ה'  אהרן בבאו לפני 

ישראל על לבו לפני ה' תמיד'.
כתפו  על  הן  היו  בני השבטים,  ששמות  והרי 
מאמר  מפאנו,  הרמ"ע  כתבי  ועיין  לבו.  על  והן 

מאה קשיטה סימן סט בהגהה.
דרשה  סקילי,  יעקב  )לרבינו  המנחה  בתורת  וכתב 
כח( וז"ל, נמצא שהיה אהרן נושא את שמות בני 

אלא  לזכרון,  והכל  לבו,  ועל  כתפיו  על  ישראל 
שבאותם שעל לבו נאמר 'לזכרון לפני ה' תמיד', 

והבן זה, עכ"ל.
זו(  בפרשה  ד"ה  תרס"ג  )תצוה  אמת  בשפת  וכתב 
שהוא  )אה-נר(,  מצוה'  'נר  בחינת  אהרן  כי  וז"ל, 
ע"ה  רבינו  ומשה  ושס"ה,  ברמ"ח  הגוף  תיקון 
בחינת 'תורה אור', שהוא הנשמה, דעיקר המצוה 
להמשיך אור הנשמה אל הגוף, ומשה רבינו ע"ה 
הוריד התורה מן השמים והאיר אל הגוף, ואהרן 
בחינת  היה  ואהרן  וכו',  הנשמה  אל  הנר  העלה 
גוף נקי, ולכן בחר בו השי"ת לכהן, וכמו שכתוב 
'והיו על לב אהרן' )חושן משפט( 'מצח אהרן' )ציץ( 
'שתי כתפיו' )אפוד( 'מצנפת על ראשו', זה תכשיט 
הגוף, רמז לדבר, לא מצאתי לגוף טוב משתיקה, 
והיא מדת אהרן, כמו שכתוב 'וידום אהרן', ומשה 

רבינו ע"ה הוא הנשמה והמדבר, וב' האחים רומז 
ולהשתיקה  לדיבור,  מיוחד  השפה  כי  לשפתים, 
וכתיב  מזה,  אחר  במקום  שכתבנו  כמו  כן  גם 
עכ"ל,  דעת',  ישמרו  כהן  ו'שפתי  ידבר'  'משה 
אלא שלזמן מה נתחלף כח הדיבור וניתן לאהרן, 
תיקון  אהרן,  בגדי  גדרי  וזהו  בהרחבה.  וכנ"ל 
כלשון  מכפרים,  כהונה  בגדי  ולכן  והבן.  הגוף, 
וצריכין  פסולת  בו  יש  דהגוף  שם,  אמת  השפת 

לברר התערובות, והבן.
ושורש כל הבגדים של אהרן, בחושן המשפט 
שהיה על לבו לפני ה' 'תמיד'. וכתב החתם סופר 
)חקת דף צט ד"ה עמ"ש( וז"ל, חשן משפט מכפר על 

הדינין, שהיה על לב אהרן, אשר שמח בלבו, ולא 
נתקנא בגדולתו של משה רבינו ע"ה אחיו הקטן 
לא  היה מדבר במשפט,  וכן אהרן  עכ"ל.  ממנו, 
רק על פי דין, אלא ע"י שלום בין איש לרעהו, 
גנוז בלבו של אהרן, בבחינת פותחין  וזה האור 
שורש  הוא  והוא  ע"ב(,  ז  )סנהדרין  תחילה  בפשרה 
שמות  שכל  אהרן  סוד  והוא  הדינין.  תיקון 
ושלום  פשרה  שעשה  והיינו  לבו,  על  השבטים 

בין כל השבטים.



פא אאלפך           ערך אהרן           חכמה

 סוגיות במחשבה 
אהרן שמות לב א. 

'וירא העם כי בשש משה לרדת מן ההר ויקהל 
העם על אהרן ויאמרו אליו קום עשה לנו אלהים 
אשר ילכו לפנינו, כי זה משה האיש אשר העלנו 

מארץ מצרים לא ידענו מה היה לו'.
והיינו כי כאשר משה עולה לקבל את התורה, 
עומד אהרן במקום משה, ושורשו בקלקולו של 
משה, שמסרב ללכת לדבר עם פרעה, ובמקומו 
ולכן כאן נשאר אהרן לבדו  אהרן היה לו לפה, 
כמ"ש  זה  מעשה  ואחרי  ובמקומו,  משה  זולת 
כי פרעה אהרן' בחינת  'כי פרוע הוא,  )פסוק כה( 

פרעה, ודו"ק.
)פסיקתא  חז"ל  אמרו  זה,  פגם  תיקון  ולצורך 
זוטרתא ויקהל, הובא ברבינו בחיי פרק לה עה"פ ויקהל משה( 

'ויקהל משה', תבוא קהלת משה ותכפר על קהלת 
'ויקהל העם על אהרן'  )לעיל לב א(  אהרן, דכתיב 
אמירת  תבוא  קלה(,  דעתם  בחינת  קלה,  קהל,   – )ויקהל 

על  ותכפר  משה',  אליהם  'ויאמר  דכתיב  משה, 
קום  אליו  'ויאמרו  )שם(  שנאמר  אהרן,  אמירת 
'אלה הדברים', ותכפר  עשה לנו אלהים', תבוא 
התנופה'  'זהב  יבוא  ישראל',  אלהיך  'אלה  על 
ויכפר על זהב העגל, עיי"ש. והוא תיקון פרעה 

פה-רע.
אל(  ויתן  ד"ה  תשא  כי  )פרשת  המור  בצרור  וכתב 
'יורד'  וזהו כי בשש משה, אחר שלא היה  וז"ל, 
מן ההר כמו שאמר, ולכן 'ויקהל העם על אהרן', 
אהרן  'והנה  כאומרו  במקומו,  נשאר  שהוא  לפי 
וחור עמכם' )לעיל כד יד(, עכ"ל. ועיין באור החיים 

על אתר.
והבן, חור גימטריא ירד, וכאשר לא 'ירד' משה 
הנקרא 'ירד', שהוריד מן לישראל )עיין תרגום יונתן 
דברי הימים א' ד יח. מגילה יג ע"א(, אזי רצו לעשות את 

ואזי  והרגהו,  'ירד'  גימטריא  חור  ומנעם  העגל, 
נעשה ירידה בקלקול, וירד אהרן ממדרגתו ומזה 

נעשה העגל, והבן.
ואמרו )זוה"ק כי תשא ח"ב קצא ע"ב( ויקהל העם על 

בסטרא  לאתכללא  בגין  אהרן,  על  אמאי  אהרן, 
ובגין  מניה,  בעו  שמאלא  אינון  דהא  דימינא, 
דלהוי כליל בימינא, אתכנשו על אהרן, ויאמרו 
בעו  ודאי  אלהים  אלהים,  לנו  עשה  קום  אליו 
סטר שמאלא וכו'. תא חזי, כל זמנא דהוה משה 
במצרים, שמא דאלקים לא דכיר אלא שמא דה', 
ועל דא קשיא ליה לפרעה, בגין דלא יהא תוקפא 
לההוא סטרא אחרא ולא יתתקף בעלמא, השתא 
אלהים  לנו  עשה  קום  והיינו  מילה,  ההיא  בעו 

)אחרים(, עכ"ל, עיי"ש.

והבן שעי"ז שהזכירו שם 'אלהים', עוררו כחו 
של פרעה ותוקפו קודם יציאתם של ישראל מיד 
פרעה,  של  כחו  נגלה  ולכן  מצרים,  ומיד  פרעה 
'פרוע הוא, כי פרעה אהרן', פרעה – פרוע, כנ"ל.
וכתב בתפארת יהונתן על אתר וז"ל, וידוע כי 
משה בימין, כדכתיב מוליך לימין משה, ואהרן 
הוא  חי  שמשה  זמן  שכל  חשבו  ולכך  בשמאל, 
שני  זוטרי,  אפי  למטה  נעשה  אדם  ופני  בימין, 
למטה,  והשפעה  הדיבור  היה  ומשם  כרובים, 
ע"י  יהיה  וכל הנהגה  נסתלק משה,  אבל כאשר 
אהרן שהוא משמאל, א"כ משור המרכבה שהוא 
בשמאל יושפע, וא"כ יהיה עגל, וחפצו ג"כ שני 
ילכו  לכך אמרו אשר  כרובים,  שני  כמו  עגלים, 

לפנינו, לשון רבים, עכ"ל עיי"ש.



אאלפך           מדור מחשבה           חכמהפב

 סוגיות במחשבה 
אהרן שמות לב ב. 

אשר  הזהב  נזמי  פרקו  אהרן  אלהם  'ויאמר 
באזני נשיכם בניכם ובנתיכם והביאו אלי'.

וכתב בחזקוני וז"ל, אהרן לשם שמים נתכוין, 
חשב בלבו, אם אומר להם להעמיד עליהם אחד 
מן הגדולים, למחר כשיבא משה, לא ירצה לרדת 
מגדולתו ותרבה קטטה ושפיכות דמים ביניהם, 
ואם לא אעמיד להם הם יעמידוהו מעצמם וירבה 
לראש,  להם  אהיה  אני  אומר  ואם  המחלוקת, 
בדברים  אעסיקם  משה,  בעיני  הדבר  יקשה 
ממשות,  בו  שאין  דבר  ואעשה  משה  שיבא  עד 
וכשיבא משה יבטל מאליו, וכן עשה, עכ"ל. ועיין 

מעין זה בדעת זקנים, בעלי התוס', רא"ש.
יתברך אף  כי השם  וז"ל,  כתב  המור  ובצרור 
על פי שראה שאמרו 'קום עשה לנו אלהים', וכן 
שנתנו הזהב ונעשה העגל, לא חרה לו ולא דבר 
מאומה, לפי שאולי כוונתם לא היתה רעה, אבל 
שאלתם היתה טובה לשאול להם מנהיג שינהיגם 
במקום משה, וזהו 'אשר ילכו לפנינו' כמו מנהיג 
ושר, אחר שמשה שהיה מנהיגנו 'לא ידענו מה 
היה לו', ואף על פי שעשו העגל בפועל, לא היה 
רע בזה, כי ה' היה בראשם, באומרו 'חג לה' מחר' 
נראה שאהרן  בעצמו  ולזה הטעם  וכו',  ה(  )פסוק 

לנו  עשה  'קום  לו  כשאמרו  דבר,  להם  דבר  לא 
אלהים', לפי שחשב שכוונתם היתה לשמים, ולא 
היו מבקשים אלא מנהיג שילך לפניהם, כי העם 
בלא מנהיג אין לו קיום כלל וכו', ולכן אמר להם 
'פרקו נזמי הזהב', לדחותם עד למחר וכו', לפי 
שהיה יודע כי למחר יבא משה, ולכן אמר 'ויצר 
אותו בחרט' )פסוק ד(, כי אף על פי שלא היה צורף 
עשה  המשכן,  במלאכת  נמנה  לא  כי  צייר,  ולא 
עצמו צורף וצייר אותו בחרט אנוש לעכב הדבר, 
אף  ולדבריו  דבריו.  אריכות  כל  עיי"ש  עכ"ל, 
שכוונתו לשמה, ניסה לעכבם למחר, עד שיבוא 
זולת משה.  משה, שאין ראוי כלל שיהא מנהיג 

ועיין מדרש שמואל אבות פ"ב משנה טו )ד"ה ואמר 
והפועלים עצלים(.

ובעומק מהלך זה, כתב בתולדות יצחק )ויקרא 
לע"ז,  היה  לא  אהרן  שמחשבת  ידוע  וז"ל,  ב(  ט 

ולזה  מחר',  לה'  חג  'ויאמר  ו(  פסוק  )שם  שנאמר 
נשיכם',  באזני  הזהב אשר  נזמי  את  'פרקו  אמר 
על  חסים  והילדים  הנשים  בלבו,  אהרן  אמר 
תכשיטיהם ויתעכב הדבר, ובתוך כך יבוא משה, 
עיי"ש.  עכ"ל  לדחותם,  ח(  פסוק  )שם  מזבח'  'ויבן 
נזמי  התפרקו  הם  אולם  אתר.  על  רש"י  עיין 
עצמם. ועייו ט"ז לקמן פסוק כב. ועיין ב"ב פד 

ע"א, ובתוס' שם, ועיין מהר"ם שיף.
אהרן  כן  כשראה  וז"ל,  כתב  כהן  ובשפתי 
הקב"ה  של  בטובתו  עיי"ש(  רב,  )הערב  שכפרו 
ובטובתו של משה, אמר 'פרקו נזמי הזהב אשר 
באוזני נשיכם', ויקשה, הא מהתורה ומהנביאים 
ומהכתובים, הנזמים הם באף לא באוזנים )עיי"ש 
אשר  אהרן  להם  רמז  אלא  וכו',  לכך(  מקורות 

באוזניהם  במה ששמעו  וכפרו  שפרקו  'באוזני', 
במעמד הר סיני, ואמרו 'כל אשר דיבר ה' נעשה 

'ונשמע', עכ"ל.
ובתפארת יהונתן כתב וז"ל, הנה אהרן נתכוון 
לעשות 'נקבה' כי תש כחה )ולכן ביקש נזמי נשותיהם 
וכו'(, ולכך פרה )אדומה( באמת מטהר טמא, אבל 

הם 'ויתפרקו כל העם את נזמי הזהב וגו', להיות 
פר זכר שכחו חזק, עכ"ל עיי"ש.

תכשיטיהן,  לתת  רצו  לא  הנשים  ובפשוטו, 
עיין מגילה )כב ע"ב(, ותוס' )ר"ה כג ע"א ד"ה משום(.



פג אאלפך           ערך אהרן           חכמה

 סוגיות במחשבה 
אהרן שמות לב כה.

א	 כוונתו להוסיף ג' אותיות נחש על פרעה ויהיה פרעה גימטריא נחש.

ב	 לרבי מאיר אבן גבאי זצ"ל

ג	 לרבי צדוק הכהן מלובלין.

ד	 לרבי אברהם אבולעפיה.

פרעה  כי  הוא  פרע  כי  העם,  את  משה  'וירא 
אהרן לשמצה בקמיהם'.

כל  מהם  ובטל  וז"ל,  הרמב"ן  ביאר  ובפשוטו 
עצה ומוסר, והנה הם כצאן הנפוצים על ההרים 
)מלכים א' כב יז( 'בלא יועץ ומדריך', ואמר זה מפני 

שהיו הם חושבים שהעגל מורה להם הדרך, והנה 
הם כאלו אין להם עצה ולא ידעו 'הדרך ילכו בה 
והמעשה אשר יעשון', כי מהם חשבוהו לטובה, 
כפי סברתם, ומהם לרעה גמורה, וכל אחד מהם 
כל  היינו  הוא',  'פרוע  וזהו  עכ"ל.  לדרכו,  פונה 

אחד פונה לכוונה אחרת.
וכתב בצרור המור )שמות לב כא( וז"ל, איך הוא 
סבב זה העון בסבת ערב רב שקיבל, כי הם עשו 
את העגל, ולא ישראל וכו', כי הם רעים וחטאים 
לחזור  להם  נותנת  וטבעם  כמצרים,  מאד  לה' 
לסורם הרע, שהיו עובדים במצרים, צורת טלה, 
וכאן רצו צורת עגל וכו', וכן רמז 'כי פרוע הוא', 
כאומרו  ורשעים,  ונואפים  ערוה  מגולים  שהיו 
כן  וכו',  מצרים'  ערות  שת  'וחשופי  ד(  כ  )ישעיה 

לנו  גילה  אהרן',  פרעה  כי  הוא  פרוע  'כי  לשון 
טמאים  ערוה  בעלי  העבדים  ממשפחת  שהיו 
פרעה  לשון  פרע,  וא"כ  עכ"ל.  פרעה,  בטומאת 
כח קליפת  רב,  מלך מצרים, שנגה בהם, בערב 

פרעה, שקלטו הערב רב בהיותם במצרים.
וז"ל,  רבינו אפרים  בנחל קדומים בשם  וכתב 
משה,  אמר  'פרעה',  ביה  קרי  אהרן',  פרעה  'כי 
אחי  ידי  על  יתקיים  פרעה  שנתנבא  מה  לי  אוי 
)אהרן( בתמיהא, עכ"ל. עוד כתב שם וז"ל, פרעה 

גימטריא נחש עם הג' תיבות )אותיותא( כי פרעה 
לקלקולו,  העולם  וחזר  נתעורר  שהנחש  אהרן 

עכ"ל.

כמ"ש  נחש,  בחינת  עצמו  פרעה  ובעומק, 
)יחזקאל כט ג( 'פרעה מלך מצרים התנים הגדול'. 

ועיין שמות רבה ג יב, ועיי"ש סימן יז. 
וכתב בעבודת הקודשב )ח"ג פרק לד( וז"ל, פרעה 
החטיא  אשר  הנחש  מכח  הבא  הגדול  התנין 
ישראל  בני  עמי  את  'והוצא  הראשון,  אדם  את 
ממצרים' מקום הנחש, עכ"ל. ועתה בחטא העגל 
חזרו בחזרה למעין בחינת קלקול הנחש, כנודע. 
ולכן  וז"ל,  נד(  אות  מות  )אחרי  צדקג  דובר  ועיין 
נקרא פרעה התנין הגדול מאותם תשעה תנינים, 
בכל  והגדול  ארוך  פרצוף  שהוא  כתר,  הוא  כי 
'נחש  פרעה  נקרא  לכך  עכ"ל.  ספירות,  העשר 
בריח' )ישעיה כז א(. עיין מפתח השמותד )פר' שמות 
עמ' פט ד"ה וסוד פרעה(, ובית עולמים )אד"ר דף קלא 

ע"א ד"ה תיקונא עשיראה(.

ובסימנים שנתן אהרן לפני פרעה, הפך המטה 
לנחש, וחוזר חלילה. ועתה בעת הקלקול, נתהפך 
'כי  וזהו  כנ"ל.  וזהו שליטת פרעה  חזרה לנחש, 
פרעה אהרן', שליטת פרעה מכח מדרגתו נחש, 

על אהרן, ודו"ק. עיין שמות רבה ג יז.      
ועיין זוה"ק ח"ב דף קצב ע"ב.



אאלפך           מדור מחשבה           חכמהפד

 סוגיות במחשבה 
אהרן שמות לב לה.

ה' את העם על אשר עשו את העגל אשר  'ויגף 
עשה אהרן'. 

ואמרו סנהדרין ז ע"א, לא נאמר מקרא זה אלא 
מזבח  ויבן  אהרן  וירא  העגל שנאמר  כנגד מעשה 
לפניו מה ראה אמר רבי בנימין בר יפת אמר רבי 
אלעזר ראה חור שזבוח לפניו אמר אי לא שמענא 
בי  ומיקיים  בחור  כדעבדו  לי  עבדו  השתא  להו 
להו  הויא  ולא  ונביא  כהן  ה'  במקדש  יהרג  אם 
הויא  תקנתא לעולם מוטב דליעבדו לעגל אפשר 
שמיני  תנחומא  )מדרש  ואמרו  בתשובה.  תקנתא  להו 
ד( ויאמר אל אהרן קח לך עגל בן בקר, ולמה לא 
אמר לו פר אלא עגל, לפי שע"י העגל נתפקפקה 
הכהונה בידך ובעגל היא מתבססת  בידך, עכ"ל. 
ועיין ספרא צו, מכילתא דמילואים. ולכן לא זכה 
שיעשה פרה אדומה אלא ע"י סגן, כמ"ש רבותינו.

עבודה  היה  העגל  חטא  שעד  מצינו  ובעומק, 
העבודה  נעתקה  העגל,  ומחטא  בבכורים, 

מהבכורים ועברה לכהנים.
והנה בחטא העגל ביחס לאהרן, כתב רבינו בחיי 
עשה  'אשר  )לומר(  הוצרך  ולמה  וז"ל,  ג(  ט  )ויקרא 

עליו  תופש  הכתוב  שאין  לומר,  בא  אבל  אהרן', 
אלא 'המעשה' לבד, ולא על המחשבה, והוא כאילו 
במחשבה,  ולא  במעשה  חטא  כי  בפירוש,  אמר 
על  באה  שהחטאת  לפי  חטאת,  הביאו  זה  ומפני 
להיותו  צוה  ישראל  של  ובאותו  במעשה,  החטא 
וידוע  הלב,  הרהור  על  באה  שהעולה  לפי  עולה, 
כי ישראל חשבו בו מחשבה רעה, והנה חטאם בו 
במחשבה ובמעשה, עכ"ל. ועיין שפתי כהן ויקרא 

ד יג, וכן ט ב. ועיין כלי יקר ויקרא ט ב.
והבן, שמזו המחשבה של אהרן, זכו בניו, שבט 
הכהונה, בכהונה במקום הבכורים, ומצד המעשה, 
נתפקפקה הכהונה, ודו"ק. ואולם המעשה לא היה 
הכהונה.  נתפקפקה  ולכן  שוגג.  אלא  מזיד,  בגדר 
ועיין ערוך לנר סנהדרין צח ע"א ד"ה אין בן דוד 
ועיין  יח.  פרק  התפילה  שער  אלקים  ובבית  בא. 

עקידת יצחק שער נג.

ואמרו )זוהר הקדוש ח"ב רכג ע"ב, ועיין בש"ך )פקודי לח, 
שנאמר  העגל,  בו  שנעשה  העשוי'  זהב  'כל  כד((  

של  זהב  בא  הקודש',  למלאכת  אהרן  עשה  'אשר 
מלאכת הקודש וכיפרה עליו.

ואף מעשה אהרן אינו מעשה גמור, כמ"ש באור 
מעל  הלעז  להוציא  ירצה  וז"ל,  אתר  על  החיים 
אהרן, כי ישראל הם שעשו העגל אשר עשה אהרן, 
כי מעשה אהרן עליהם יחשב, או לצד שאנסוהו, או 
לצד שהם עשו עיקר המעשה, שהוא הכישוף, שבו 
יצא הדבר, עכ"ל. וכמ"ש חז"ל )שמות רבה מג ח( והם 
שומטין אחד מן טטראמולין שלי )שבמרכבה( שכתוב 
שבפועל  והיינו  מהשמאל'.  שור  'ופני  י(  א  )יחזקאל 

היה עגל, אולם נקרא גם 'שור' בכתובים, כי בו היה 
שורש שור שבמרכבה, ודו"ק. 

ועוד בגדרי 'עשיה' זו, עיין פנים יפות על אתר, 
ובתפארת יהונתן במדבר כה יא, וחתם סופר שמות 
לב כא, וכן על אתר, ובתורת משה על אתר, ומהר"י 

קארו במדבר יט א.
'ויעשהו  מ"ש  וכן  וז"ל,  כתב  ד(  )לב  ובמלבי"ם 
עגל' אין הפירוש שעשה בידו רק שנעשה בסיבתו, 
'על אשר עשו את העגל אשר עשה אהרן',  כמ"ש 
ולדבריו אף לא היה מעשה גמור כלל של  עכ"ל. 

אהרן.
זה  וז"ל,  אתר  על  אפריון  בספר  כתב  ובדקות, 
העגל אשר עשה אהרן כבר עשאוהו הם במחשבתם 
שהם  ודו"ק  עכ"ל,  אהרן(,  )של  למעשה  שנצטרפה 
המעשה  וכח  ודו"ק.  במחשבה,  תחילה  עשאוהו 

נמשך מכח מחשבתם.
לדבר  שליח  שאין  ע"א(  יג  )קידושין  מקנה  ועיין 
וא"כ  איכא.  בדיני שמים  בדיני אדם, אבל  עבירה 
בדיני שמים לא עשאהו אהרן כי היה שליח, ודו"ק.

ועיין זוה"ק ח"ב דף קצב ע"ב.



פה אאלפך           ערך אהרן           חכמה

 סוגיות במחשבה 
אהרן ויקרא ט ב.

א	 במדרש גורס 'מתבססת'. והובא לעיל.

'ויאמר אל אהרן קח לך עגל בן בקר לחטאת 
ואיל לעלה תמימם והקרב לפני ה'.

וכתב רש"י )יחזקאל מה כב( וז"ל, ואומר אני, שמא 
הבית  בו  שנתחנך  ראשון  פסח  של  בניסן  בי"ד 
שהקריב  בקר  בן  עגל  תחת  בא  זה  ופר  עומד, 
אהרן בשמיני למלואים, ומגיד שאם לא הקריבו 
כדי  בניסן,  בי"ד  יקריבנו  למלואים,  בשמיני 
שיתחנך לעבודה קודם יו"ט, לפי שעליו קרבנות 
ועולת המועד לעשות כמו שאמור למעלה, ועל 
הנשיא יהיה העולות והמנחה והנסך בחגים וגו', 

עכ"ל. ולפי"ז זהו דין חינוך במשכן – מקדש.

מעשה  על  לכפר  וז"ל,  בחיי  ברבינו  וכתב 
העגל, שכתוב בו )שמות לב לה( 'אשר עשה אהרן'. 
]וכתב בבעל הטורים וז"ל, עגל בן בקר - בגימטריא לכפר חטא 

העגל, עכ"ל[. ובמדרש )תנחומא שמיני ד( 'קח לך עגל', 

למה לא אמר קח לך פר, אלא קח לך עגל, לפי 
שעל ידי עגל נתפקפקה הכהונה בידך ובעגל )זה( 
היא מתקיימתא בידך, עכ"ל. ועיין רש"י. וברא"ש 
לפי שע"י  פר,  ולא  עגל  נאמר  ולמה  וז"ל,  כתב 
העגל 'ניטלה' הכהונה ממנו, וע"י העגל הוחזרה 

לו, עכ"ל.

ועוד אמרו שם בתנחומא, ולא עוד אלא, שלא 
ממעשה  עונות  להם  יש  אומרים  ישראל  יהו 
העגל, לפיכך א"ל הקב"ה, אף הם יקריבו עגל, 
עזים  שעיר  קחו  לאמר  תדבר  ישראל  בני  'ואל 
על  להם  שנתכפר  הכל  שידעו  ועגל',  לחטאת 
מעשה העגל, אמר הקב"ה, בעוה"ז נתכפר להם 
שלא  עונותיהם  מוחה  אני  ולעוה"ב  קרבן,  ע"י 
בקרבן, שנאמר )ישעיה מג( 'אנכי אנכי הוא מוחה 

פשעיך למעני'.

ואמרו )ספרא שמיני מכילתא דמילואים אות ג( וכי מה 
ראו ישראל להביא יותר מאהרן )שעיר עזים(, אלא 
אמר להם, אתם יש בידכם בתחילה ויש בידכם 
'וישחטו שעיר עזים'  יש בידכם בתחילה  בסוף, 
)במעשה דמכירת יוסף(, ויש בידכם בסוף 'עשו להם 

מעשה  על  ויכפר  עזים  שעיר  יבא  מסכה',  עגל 
עזים, יבא עגל ויכפר על מעשה עגל.

בעומק, אהרן אינו צריך כפרה גמורה,  אולם 
כמ"ש )שם( 'ויאמר אל אהרן קח לך עגל בן בקר 
אהרן  לאהרן,  משה  לו  שאמר  מלמד  לחטאת', 
אחי, אע"פ שנתרצה המקום לכפר על עונותיך, 
צריך אתה ליתן לתוך פיו של שטן, שלח דורון 
ישנאך  שמא  למקדש,  תיכנס  שלא  עד  לפניך 

בביאתך למקדש. ועיין תרגום יונתן על אתר.

ימות  שורשי  מעורר  המשכן,  בנין  ובעומק, 
בן  עגל  לך  קח  וז"ל,  המור  בצרור  וכתב  עולם, 
בקר לחטאת - להורות כי הקרבנות הראשונים 
אלא  עליו  היו  לא  המילואים,  ימי  שבעת  של 
על אדם הראשון ובניו, ואלו הקרבנות היו שלו 
אותך  בקר לחטאת, לטהר  בן  עגל  לך  וזהו קח 

מהחטאת הידוע, עכ"ל.

כמ"ש  הישראלית,  אומה  שורש  מעורר  וכן 
במושב זקנים וז"ל, עגל בן בקר - כנגד אברהם 
וטוב',  רך  בקר  בן  'ויקח  ז(  יח  )בראשית  שנאמר 
ואיל - כנגד יצחק לכך לעולה היה, ואיל לעולה 
יעקב,  כנגד  תמימים  וזהו  יעקב,  בגימטריא   -
שנאמר בו 'איש תם', עכ"ל. ועיין זוה"ק על אתר 

ח"ג לז ע"ב.



אאלפך           מדור מחשבה           חכמהפו

 סוגיות במחשבה 
אהרן ויקרא ט כב. 

וירד  ויברכם  העם  אל  ידיו  את  אהרן  'וישא 
רש"י  וכתב  והשלמים'.  והעלה  החטאת  מעשת 
וז"ל, ויברכם - ברכת כהנים, יברכך, יאר, ישא, 

עכ"ל.
והרמב"ן כתב וז"ל, כי אהרן פרש כפיו השמים, 
וברך את העם, כאשר עשה שלמה, שנאמר )מלכים 
א' ח כב( 'ויעמד שלמה לפני מזבח ה' ויפרוש כפיו 

השמים', ושם )פסוק נה( נאמר, 'ויעמד ויברך את 
כל קהל ישראל קול גדול לאמר', עכ"ל. לשיטתו 
לא היה זה ברכת כהנים, ואעפ"כ היה בו נשיאות 
כפים. ועיין סוטה לח ע"א ע"ב, ותמיד לג ע"ב, 

ודו"ק.
קרבנות  ג'  אלו  דעל  וז"ל,  רזא  בפענח  וכתב 
נגד   – וישמרך  ה'  יברכך  כהנים,  ברכת  שייכה 
החטאת שישמרם מחטא לו, כדכתיב 'ואת רגלי 
חסידיו ישמור', יאר ה' פניו אליך – נגד העולה, 
שיאיר לו לעשות לפני ה', וישם לך שלום – על 
ביחס  הן  הברכות  גדר  ולפי"ז  עכ"ל.  השלמים, 
כתב  שור  בכור  יוסף  והרב  ודו"ק.  לקרבנותיו, 
ולפי"ז  וז"ל, שנתחנך אף בברכת כהנים, עכ"ל. 
ביחס  דווקא  ולאו  כהנים,  לברכת  חינוך  זה 
ואפשר  לפשט,  קרוב  יותר  ופרשו  לקרבנותיו, 
שנשיאת כפים הוא חלק מחנוכת המשכן. ועיין 
שפתי כהן על אתר, ובפנים יפות. ועיין מלבי"ם 
על אתר בהרחבה, וכן משנה למלך הלכות תפלה 

ונשיאות כפים פרק יד הלכה ט.
ובספר הבהיר )אמור צד ע"ב סימן מא( כתב וז"ל, 
אמר רבי רחומאי, מ"ד 'וישא אהרן את ידיו אל 
וירד  אלא  ירד,  כבר  והא  וירד',  ויברכם  העם 
אהרן  'וישא  ואח"כ  והעולה,  החטאת  מעשות 
את ידיו אל העם', נשיאות זו למה, לפי שהקריב 
כדאמר  שבשמים,  אביהם  לפני  ונתרצה  קרבן 
לייחד  ומייחדן  לעליונים  שמקרבן  אותו  צריך 
ומ"ט  העם,  בעבור  העם',  'אל  ומה  אלו,  בכללן 

דיש  משום  אלא  בברכה,  להון  לברך  בנשיאות 
)שורש  ספירות  לעשר  רמז  אצבעות  עשר  באדם 
עשרה מאמרות( שנחתמו בהון שמים וארץ, עכ"ל. 

ואף שאין מברכים אחר עשיית כל קרבן וקרבן, 
חנוכת  ביום  אלא רק בשורש עשיית הקורבנות 
ויקרא  יצחק דמן עכו,  )לרבי  ובמאירת עינים  המשכן. 
לפי  וז"ל,  כתב  הבהיר  ספר  בביאור  קפא(  עמ' 

שבשמים,  אביהם  לפני  ונתקרב  קרבן  שהקריב 
פירוש, שהוא מברך אותו אחר הקרבתו, והברכה 
אותם  הוא מברך  בתפילה  כי  תפילה,  דרך  היא 
מצודת  ועיין  עכ"ל.  וישמרך,  ה'  יברכך  ואומר 
כפים  נשיאות  מצות   – עח  מצוה  לרדב"ז  דוד 

וברכת כהנים.
ילפינן  כהנים,  בברכת  כפים  נשיאות  ודין 
ועיין  ע"א.  לח  סוטה  כמ"ש  בברכתו,  מאהרן 
זוה"ק אמור צב ע"ב, ח"ג קמו ע"א, יתרו סז ע"א. 
הקב"ה  ד"ה  כב  אות  וארא  ראובני  ילקוט  ועיין 
כפים,  נשיאות  סוד  תמונה  ספר  בשם  אמר 

ורמח"ל על התורה על אתר.
למאה  שורש  ק',  גימטריא  כף  כף,  ונשיאת 

ברכות, ודו"ק, ושורשו באהרן דייקא.



פז אאלפך           ערך אהרן           חכמה

 סוגיות במחשבה 
אהרן הוריות, יב, ע"א

לאהרן  תלויות  היו  מרגליות  טפי  שני  כמין 
בזקנו, וכו'.

כתיב )תהלים, קלג, עב( כשמן הטוב על הראש ירד 
על הזקן זקן אהרן שירד על פי מידותיו. וכתב 
רבינו בחיי )במדבר, כא, יט( וז"ל, יכנה השפע בשמן 
הטוב, ואמר שהוא מורק על הראש וכו', והשפע 
ההוא יורד תחלה על הזקן, זקן אהרן שיורד על 
פי "מדותיו" ממש, עכ"ל. ופירוש מדותיו, כתב 
בחזקוני )ויקרא, ח, י( וז"ל, על פי מדותיו – פירוש 
בגדיו, כמו מדו בד, עכ"ל. ועיין רש"י )תהלים, שם(, 

ופנים יפות )שמות, כח, ד(. 
נאמר  למה  וז"ל,  ז(  ט,  )ויקרא,  הרא"ש  וכתב 
שני פעמים זקן זקן, אלא הב' משוחים שנמשחו 
באותו שמן, מיכאל )כה"ג של מעלה( למעלה, ואהרן 

למטה, עכ"ל.
וז"ל, שהשמן  )דברים, ה, ה(  בצרור המור  וכתב 
על  הטוב  כשמן  כדכתיב  "החכמה",  מכח  בא 
הראש, שהיא החכמה, שיורד על הזקן זקן אהרן, 
שהיא גדולה, ששם מיכאל השר "הגדול" עומד 
לספירה  מספירה  מדותיו,  ע"פ  שיורד  חרמון 
ועיי"ש שזהו סוד פך השמן  וכו', עכ"ל, עיי"ש. 
של נס חנוכה. ועיין שפתי כהן )שמות, ל, כג(. אולם 
כתב בחתם סופר )שמות, ל, כה( וז"ל, השמן מרמז 
מוח  בו  יש  הראש  כי  וכו',  העליון  "הרצון"  על 
ימין חכמה ומוח שמאל בינה, ועל הראש למעלה 
משניהם יוצק השמן הקדש, שכן הוא בא ממקום 
גבוה למעלה ממקום חכמה ובינה, עכ"ל, עיי"ש.
טיפין  ב'  ירדו  זה  ולרמז  וז"ל,  שם  כתב  עוד 
שמן המשחה על זקנו של אהרן, להורות שלפי 
בשלום  שהתנהג  הטובים  מדותיו(  פי  )על  מדותיו 
ומשור עם כל ישראל זכה למשוך קדושה עליונה 
עוד למטה עד זקנו זקנו, עכ"ל, עיי"ש. וזהו זקן 

כנגד הלב, ששם המידות, ודו"ק.
ומהות שני טפי מרגליות שהיו תלויות בזקנו, 

כתב בפנים יפות )ויקרא, כא, ח( וז"ל, כשמן הטוב 
בזקן,  הנרמזים  מדות  י"ג  על  רמז  שהוא  וגו', 
וכמ"ש בזוה"ק )תרומה, קעז, ע"ב(, עכ"ל. וי"ג מידות 
כנודע יש תרי מזלות, נוצר חסד ונקה, והם שתי 
טיפין שתלויין בזקנו, היינו המזלות. ועיין קהלת 

יעקב )ערך שטף(.
בעיקר  יושבות  עולות  היו  מספר  וכשהיה 
מלעילא  שנוזל  מזל,  לשון  שמזלא  והיינו  זקנו. 
אולם  כנזכר.  הללו  טיפין  תרי  הם  ואלו  לתתא, 
בשעה  שעולות  ההפוך,  הכח  גם  בהם  נתגלה 
דעת  ישמרו  כהן  שפתי  בחינת  היינו  שמספר, 
ותורה יבקשו מפיהו )מלאכי, ב, ז(. והיינו שבאהרן 
היורד  כשמן  לתתא,  מלעילא  כח  נגלה  מחד 
)יסוד אבא המשפיע לתתא(, אולם מאידך נגלה שהוא 

שושבינא דמטרוניתא, כח העלאה מתתא לעילא. 
ויסוד נתבאר בהרחבה בתורת חב"ד. עיין ספר 

הערכים, חב"ד, ערך אהרן. 





מדור

רל"א
שערים

 צירוף 
 א-ה / א-ר / א-ן / ה-ר / ה-ן / ר-ן





אצ אאלפך           ערך אהרן           חכמה

א-ה
א – ה. שורש אהה, לשון קריאת צעקה ויללה – 
כמ"ש המצודות ציון )שופטים ו, כב, ועוד(. ורש"י )שם( 
פירש, לשון דאגה, כלומר מה תהא עלי. וביחזקאל 
והוא קרוב לאוי,  יב( פירש רש"י: לשון אנחה.  )ד, 

וכן לאבוי. וצעקה זו גנוזה באהרן הכהן, אה – רן, 
לך  עשה  מה  משה,  לו  ואמר  העגל,  ע"י  שנעשה 

העם הזה כי הבאתה עליו חטאה גדולה.

נודע  כי הנה  לה'.  יציאה מא'  זו  צעקה  ומהות 
בו  ולכך שם אלקים שיש  ה',  הדינים הם  ששורש 
שורשי  שהם  אותיות,  ה'  הוא  אה-למי,  אותיות 
הדין. כי יש בחינת פנים, הארת פנים והוא שורש 
הדין,  שורש  אחור,  בחינת  ויש  והרחמים,  החסד 
ובחינה זו נקרא הוא היפך אתה. הוא, נסתר נעלם, 
נגלה רק אחוריו. ובחינת "הוא" א-ה, ויחדיו ו', כח 
כללותם, כנודע שיש ה' בחינות דין וכח הכוללם, 
מדת כל. וכנגד כך יש ג"כ ה' חסדים, והם בחינת 
"אתה" אה-ת. אתה, גילוי פנים, נוכח. והוא בחינת 
מתהפך  וכן  אה-ב.  אהב,  חסד,  שתולדתו  אהב, 
שלום  אוהב  אהרן  של  מדתו  וזהו  לאבה.  מאהב 

וכו'. אהרן אה-רן.

אלף,  שורשו  א-היה.  שם  בחינת  עומק  והוא 
התפשטותו י, ונחלק לשנים, ה-ה. ובעומק א-היה, 
ואח"כ  אחד  היה  הכל  שבתחלה  א.   - היה  ענינו, 
נתפרט לי', ואח"כ לה-ה. והוא שורש יצירת האדם 
מיני  ה'  שיש  כנודע  אה-דם.  אדמה,  האדמה.  מן 
פנים  כנגד  טמאים,  דם  מיני  ה'  וכן  טהורים,  דם 
ואחור, אהבה ואיבה. אהבה, אה-בה. איבה אה-יב. 
ואיבה  והיפוכו ששורשם אחד, אהבה  ובסוד דבר 

בשורשם הם אחד. ה-ה, העולים יו"ד. 

והנה נודע שיש ג' מיני אופני מילוי לאות ה', הא, 
הה, הי. ונבאר: הא, שורש ה' באלף. הה, בחינת ה' 
חסדים ה' גבורות כנ"ל. הי, כללות ה' חסדים וה' 
והוא  איה.  בחינת  והוא  כנ"ל.  י',  העולה  גבורות, 
כנודע.  יראה,  מדתה  ושורש  אה-ש.  אשה,  בחינת 
ששורש מדתו של האיש אהבה, ושורש מדתה של 
האשה יראה. יראה, יר-אה. ואצלה מתגלה ה' מיני 

דמים טהורים וה' מיני דמים טמאים, כנ"ל. ונודע 
איש, אש-י. אשה, אש-ה. כי עיקר בחינת ה' באשה. 
ומצד כך נתהפך בחינת אם, אמא, לאימה. אה-מי. 
מן  נפרדת  וכאשר  ליראה.  נוספת  בחינה  שהוא 

האיש במותו נקראת אלמנה, אה-למן.

נם,  לשון  אה-נום,  אמונה,  מהות  עומק  והוא 
בחינת  ההסתר  במקום  כי  בלילות.  אמונתך  ישן, 
שם  הסתר,  של  שאלות  שהם  אנה,  איפה,  איה, 
הוא  כנ"ל,  ה-ה  מבחינת  ונודע  האמונה.  מקום 
את  הפסוק  מן  היוצא  'אהוה'  שם  הדעת  בחינת 
באצבעות  הדעת  ומתגלה  הארץ.  ואת  השמים 
אצבעות.  לה-ה,  נחלקים  ולכך  והרגלים,  הידים 
ומקום הדעת הוא שורש החטא, חטא עץ הדעת. 
ובשם זה גנוז אותיות הוא. אהוה, הוא - ה. ולכך 
לחד מ"ד עץ הדעת תאנה היה. ולכך ויתפרו להם 

עליהם תאנה, ממכה מתקן רטיה. תאנה, תן-אה. 

וזהו עומק מש"כ "וישכב במקום ההוא וילך שם 
של  תיקון  ביהמ"ק,  ההוא,  מקום  השמש".  בא  כי 
אמונתך בלילות, "שקעה לו חמה שלוא בעונתה". 
הקלקול,  מצד  האור  על  החשך  הגברת  והיפך 
נקראת,  ההשגה,  על  האמונה  הגדלת  בתיקון 

"שקעה לו חמה שלא בעונתה".

שרשי התיבות המרכיבות מאמר זה: אבה, אהב, 
אהרן,  אהליבמה,  אהליאב,  אדמה,  אהל,  אהיה, 
אשה,  איפה,  אימה,  איה,  איבה,  אחיהוד,  אחיה, 
אפה,  אנה,  אמונה,  אמה,  אלמנה,  אלהים,  אלה, 
חמאה,  אנקה,  אנפה,  אתה,  ארה,  ארבעה,  ארבה, 
קנאה,  משתאה,  מלאכה,  מהללאל,  אריה,  יראה, 

תאנה, תאוה.



אאלפך           מדור רל"א שערים           חכמהצב

א-ר
רפאל,  אוריאל,  ר"ת  שארגמן  ונודע  אר-גמן. 
יש אותיות א-ר  ובכולם  נוריאל.  גבריאל, מיכאל, 

זולת מיכאל, והשורש במילת בראשית אר-בשית.

לעומת זה עשה האלקים, טוב לעומת רע.  וזה 
ובחינת הרע, כאשר אלף מתהפך לעין נעשה מר-

ארה,  לשון  אר  זהו  דקלקול  ובשורש  לר-ע.  א, 
קללה. ועיקר הקללה הוא מות, קללת אדה"ר, אר, 
ר"ת אדם ראשון, מות תמות. ועיקר מקום המיתה, 
"רגליה יורדת מות". ממקום מתנים ומטה, שע"ש 
מששים  אחד  שינה,  מת-נים,  מתנים.  נקראים  כן 
וחוה  אדה"ר  שלבשו  החגור.  מקום  ושם  שבמות. 
אזור  חגורות",  להם  "ויעשו  כמ"ש  חטאם  מפני 

במותניו. אזור. אור-ז. אר-זו. או-זר.

לשליש  תחתון  משליש  עולה  הקלקול  וכאשר 
וידיו, מתגלה בצורת  גופו  אמצעי שבאדם, מקום 
)ובעומק  לשמאל  מתהפכת  הימנית  שידו  איטר, 
אחור.  ימינו  השיב  בחינת  החלפה(,  התיקון,  סוד  זהו 

כנודע.  חוה  גימטריא  יט  אר-יט,  איטר,  וזהו 
בעומק  וע"כ  חוה,  של  שמאל  מול  אדה"ר  שימין 
אר  באהרן,  נגלה  ובתיקון  לשמאל.  ימינו  מתהפך 
– הן, שעליו אמרו אוהב את הבריות ומקרבן וכו', 
ימין מקרבת אלא אף  והיינו שנתקיים בו, לא רק 
ויתר על  שמאלו קירבה, כאיטר המקרב בשמאל. 
אר-זך.  אכזר,  האכזריות.  מידת  בלבו  מתגלה  כן 
זכותו. והוא מדרגת אפרוח  שרש קללה, ארה על 
אר-פוח, שאין בכוחו לעוף, לעלות למדרגת ראש.

אריה  פני  בחינת  זהו  אזי  בתיקון  זהו  וכאשר 
הימין  כאשר  בקלקול  אולם  אר-יה.  אריה  לימין. 
מתהפך לשמאל ששורשו מיכאל בימין, לשון מך-

שתוקף  אר-גוף.  אגרוף,  מהיד  נעשה  ואזי  יאל. 
הגוף מתגלה ביד כאגרוף המכה. ומכה זו נקראת 
מכת ארבה, אר-בה. ובה מתגלה הריבוי, כדלהלן.

נעשה  אזי  עליון  למדרגת שליש  עולה  וכאשר 
מפנים אחור, אר-חו. שבחינת פנים מאירות, אור, 
השורפת.  אש  אור,  מאיר  ונעשה  ו, מתהפך   – אר 
מצרף  האור  כי  אר-פ.  אפר,  נעשה  הנשרף  ודבר 
ומחבר, בחינת אור שברא הקב"ה ביום ראשון אדם 
אפר,  לעומתו  סופו,  ועד  העולם  מסוף  בו  צופה 
אר-ש.  ראש,  בחינת  היה  שקודם  מה  ואזי  פרור. 
הופך לארש. והוא בחינת אמרפל, אר-מפל. שאמר 

והפיל אברהם פול לכבשן האש. ונפילת האור מן 
בחינת  אור-צר.  אר-צו.  בצואר,  מתגלה  הראש 
אסור, אר-סו. כי מהות אסור ענינו בית האסורים, 
קשר, ובשורשו זהו צמצום ואסירת האור. אור-צר. 

וזהו אסתר, אר – סת, סיתום האור.

אורים.  אור,  בחינת  זהו  הטוב  מתגלה  וכאשר 
הוא  האור  והתפשטות  אור.  תורה  שבו  ארון 
אר- אברהם,  מדרגת  והוא  אור-ך.  אורך  בבחינת 

האיר  מי  זח,    – אר  האזרחי,  איתן  הנקרא  בהם. 
ממזרח צדק, וזו הארה בראשית, והארה באחרית 
"הדר  התורה  קבלת  אר-ד.  אדר.  חודש  בחינת 
קבלוה". תורה אור. וזה נעשה ע"י אחשורוש אר-

חשוש. וע"י אסתר אר-ס"ת, ר"ת ספר תורה. וע"י 
כנ"ל  אר-ח,  האחר  מתהפך  ושם  יאיר.  בן  מרדכי 
להארה שגם האחור בחינת פנים, כולו פנים, תאיר 

פניו.

ובמתן תורה היה גילוי של יראה, ירא אר-י, אור 
וממנו היראה, למען תלמדו ליראה  י' דברות  של 
אותי כל הימים. וכשם שניתנה תורה ע"י משה כן 
היתה ראויה להינתן ע"י עזרא אלא שקדמו משה 
ובתורה  אר-עז.  עזרא  בסנהדרין.  בפ"ב  כמ"ש 
גילוי  שהוא  אר-ב.  ברא,  עלמא.  וברא  אסתכל 

הארתו ית"ש.

אביעזר,  זה:  מאמר  המרכיבות  התיבות  שרשי 
אשר,  אברך,  אבר,  אברהם,  אביתר,  אבנר,  אביר, 
אופיר,  אהרן,  אדרת,  אדרעי,  אדר,  אדיר,  אגרת, 
אושר,  אורים,  אורך,  אוריה,  אוריאל,  אור,  אוצר, 
אחר,  אחרי,  אחריע,  אחיעזר,  אחור,  אזר,  אזור, 
אחרון, אחרית, אחשורוש, אחשדרפני, אטר, איסר, 
איתמר, אכזר, אכר, אלעזר, אליצור, אמר, אמרפל, 
ארב,  אפרת,  אפרוח,  אפר,  אסתר,  אסנפר,  אסור, 
ארח,  ארה,  ארור,  ארון,  ארגמן,  ארבע,  ארבה, 
רפא,  ארנון,  ארמי,  ארמון,  ארם,  אריאל,  אריה, 
ארפכשד, ארץ, אררט, ארש, אשור, אשר, אשריו, 
ישראל,  ביאר,  בורא,  ירא,  צואר,  אגרוף,  אתר, 
בלשאצר, ברא, ראש, בריא, גבריאל, דראון, יאור, 
נבוכדראצר,  פאר,  תפארת,  ארג,  יזרעאל,  יאיר, 
נורא, קרא, עזרא, ראובן, ראה, ראם, רבוא, רעואל, 

רצוא, שאר, שדיאור, אזרח.



צג אאלפך           ערך אהרן           חכמה

א-נ
מאין  והחכמה  בבחינת  אַיִן,  הוא  הכל  שורש 
תמצא, אין. וזהו בחינת אהרן ומשה שאמרו ונחנו 
מה, בחינת אין. אהרן אן – הר. אן-י. והוא בחינת 
איתן, אן-תי. איתן לשון תוקף וחוזק שהוא שורש 
הכל. וכאשר נופל לתתא זהו בחינת דע מאין באת, 
בחינת  ממש,  בו  אין  סרוח,  אַיִן  סרוחה,  מטיפה 
אביון, אן-ביו. ומצד כך נקרא אנוש, אן-שו. ומצד 
ומצד  כנ"ל.  איתן,  עליון,  אַיִן  זהו  הנשמה  שורש 
האדם  כל  וזה  סרוחה.  טיפה  נפול  אַיִן  זהו  הגוף 
מלשון אן, לאן פונה, האם לאין העליון או התחתון. 
והוא עצם האני, אן-י. וכן אנכי, אן-כי. לאן פונה. 

ועיקר הפניה לאמונה, אן – מוה.

נוטה  אז  סרוחה,  דטיפה  באין  דבק  וכאשר 
לניאוף, נאף, אן-פ. מהו פגם טיפה סרוחה. וטיפה 
אניה,  וכן  אן-ו.  און  אוני.  ראשית  און,  נקראת  זו 
תאניה, ואניה. אן-יה, וח"ו כשעושה זה בכח נקרא 
אנס, אן-ס. וזהו בחינת אסון בשורש שנאבד הטיפה 
בראשיתה, שמסרחת. וכן ח"ו ויקרהו אסון, בפועל, 
דהיינו מיתה, אזי יש דין אונן. אן-ון. שמתאונן על 
ובחינת  סרחון,  של  לאין  והפניה  החיבור  שורש 
נסיון זה לפנות לטיפה סרוחה נקרא שאון אן-שו. 

כי באבר זה "רוב המהומה והתאוה". 

ושורש הקלקול מן הראיה, מתוך אישון שבעין, 
אישון, אן-יוש. שהעין פונה לאון דקלקול, ושורש 
הדעת  עץ  דקלקול,  מאילן  אכילה  ע"י  הקלקול 
שבו  שבט  חודש  בחינת  והוא  אן-לי.  אילן.  טו"ר. 
אפילו  כן  על  ויתר  פונה.  לאן  כלומר  לאילן.  ר"ה 
שלו,  לחלקו  לא  אולם  הרוחני  לחלק  פונה  אם 
חז"ל  אן-ק. שעליו אמרו  קנא,  קנאה,  בחינת  הוא 
עצמותיו  שהופכים  כלומר  מרקיבים.  שעצמותיו 
באב.  ששורשה  סרוחה  לטיפה  באביו,  ששורשם 
עין  אן-תו.  האתון.  על  שרכב  בלעם  בחינת  והוא 
רעה, בחינת אישון כנ"ל, אן-יוש. רוח גבוה בחינת 
גאוה, גאון, אן-גו. ונפש רחבה, קנאה, קנא, ק-אן, 
אן-חה.  אנחה.  בבחינת  הויתו  כל  ואזי  כנ"ל. 
לטיפה  ומחזירתו  האדם,  של  גופו  חצי  ששוברת 

סרוחה, כנ"ל. ורוחו נעשה נכאה, נכא, אן-כ. 

בחינת  הוא  העליון  לאן  פונה  כאשר  ולהפך 
אמונה, אן-מוה. כי כח האמונה הוא לשורש מכח 

ית"ש.  אליו  פונה  כנ"ל,  אן-תי,  שבנפש,  איתן 
ובפרט לשם אדנ-י., אן-די. שהוא שמו ית' שפונה 
אלינו אדון לנו, ולכן אליו אנו פונים. שהרי אפילו 
האני,  גילוי  העצם,  גילוי  כביכול  שהוא  הויה  שם 
הוא  אף  הבורא,  של  אן-כי,  האנכי,  גילוי  אן-י, 

נקרא ע"י אדנות.

הוא  דקלקול  הלאן  כל  את  לתקן  הכח  ושורש 
אין  שמכחו  העליון  והכח  אן-בט.  האבנט,  ע"י 
אזן,  הוא  העליון,  לאין  לטוב,  אלא  לרע  פונים 
המאזנת  הארה  שורש  האזנים  שאור  כנודע  אן-ז 
בין פנים לאחור. ובכל מקום שמאירה אין קלקול, 

כמ"ש האר"י ז"ל.

אן-רו.  בארון  בקה"ק,  מתגלה  זה  כח  ועיקר 
פונה  מפני שאינו  המידה,  מן  אינו  ארון  כי מקום 
פונה  כולו  אלא  סרוחה,  טיפה  של  אין  לתחתון, 
תופס  שאינו  אין,  בחינת  הוא  ולכך  העליון,  לאין 
נושאיו. נשא, אן-ש.  נושא את  ולכן הארון  מקום. 
נפש  ובמדרגת  לעליון.  לפנות  אותם  נושא  הוא 
לאין  פונה  שכולו  אן-ב.  נבא,  נבואה  מדרגת  הוא 

העליון.

אנוש,  זה:  מאמר  המרכיבות  התיבות  שרשי 
אביון, אבינדב, אבן, אבינעם, אבנט, אבנר, אדון, 
אוזניה,  אזן,  אופן,  אונן,  און,  אדניהו,  אדנ-י, 
אילן,  אחשדרפנים,  אחרנית,  אחינדב,  אחינעם, 
אלמוני,  אלמנה,  אלמן,  אמן,  אמונה,  אלחנן,  אין, 
אלקנה, אמנון, אנא, אני, אניה, אנכי, אנס, אנשים, 
קנא,  נמצא,  אשכנז,  ארמון,  ארנון,  ארון,  אסנת, 
אתנן,  אשקלון,  נאנק,  אנפה,  דניאל,  גאון,  אתון, 
נאמן, נאף, נביא, נורא, נראה, נשא, שנאה, תאנה, 
נאד,  מאן,  חננאל,  חנמאל,  אנה,  ראשון,  שאנן, 
נואל,  נבוכדראצר,  נבוזראדן,  אנחה,  נאור,  נאוה, 
צאן,  פניאל,  עתניאל,  נשיא,  נמואל,  נבא,  נורא, 
אסון,  אליצפן,  אכן,  אילון,  אחימן,  אבצן,  שבנא, 
איתן,  אהרן, אגמון,  בלאדן, אישון, ארגמן, שאון, 

אשקלון.



אאלפך           מדור רל"א שערים           חכמהצד

ה-ר
מקום גבוה. ובית גדול וגבוה נקרא בירה,  הר, 
עלמא,  וברא  באוריתא  אסתכל  ושורשו  הר.   – בי 
וזהו  תו-רה.  תורה,  הר,   – רוממות  בחינת  היינו 
הדר של תורה, הר – ד, רוממותה היא הדרה. וכן 
יש-הר.  שירה,  ונקראת  מוש-הר,  מורשה,  נקראת 
ועליה נאמר, טוב סחרה מסחר כסף. סחרה, סח-

הר. 

העולם.  נברא  באברהם  בהבראם,  חז"ל  ודרשו 
עי-רה,  רעיה,  שלו,  והרעיה  אבם-הר,  אברהם, 
שרה, ש-רה. ובן אחותו הרן, נ-הר. וכלתו רבקה, 
קב-הר. ובנו יצחק, שעיקר תוקפו בצהרים, צהר, 
צ-הר, שתיקן תפלת מנחה שזה זמנה. והוא בבחינת 
יצחק ירנן, רינה, ין-רה. ומדתו מדת הגבורה, גבו-

הר. ונקראת מדת היראה, אי-הר. ונשתלשל ביעקב 
שלקח הבכורה, בכו-הר, מעשו במרמה, ממ-הר. 

חז"ל  כמ"ש  לשכינה,  מרכבה  האבות  וכללות 
האבות הם הם המרכבה. מכב-הר. ועבודתם לתקן 
ג' שנים של  וכנגד  חטא אדה"ר שמושך בערלתו, 
כי  על-הר.  ערלה,  דתיקון.  אבות  ג'  יש  ערלה, 
שורש החטא ע"י הנחש שהיה ערום, ערמה, עם-

הר. ושם נהפך כותנות אור, אורה, או-הר. בחינת 
ואל  אתה  עפר  בו  נאמר  ואז  לצרה.  צ-הר,  צהר, 
מן  גמורה  ירידה  קבו-הר,  קבורה,  תשוב,  עפר 
וניתן  בגילוי,  ההשגחה  ממנו  והוסר  למטה,  ההר 
כי  ההר.  מן  ירידה  הר,   – מק  מקרה,  למדרגת 
יו-הר,  רויה,  בחינת  אמצע,  בקו  לדבוק  במקום 
אף,  חרון  כעס,  אש,  שמאל,  קצה  בקצות.  דבק 
וכאשר  נ-הר.  נהר,  מים,  ימין,  וקו  ח-הר.  חרה, 
נתקן קו ימין, ומצורף לאמצע, נעשה מרויה, יורה, 
גשם ראשון. וזה שורש תיקונו של אברהם, העברי, 
מעבר הנהר ישבו אבותיכם. ותיקון קו שמאל, אש, 
מריבה, מיב-הר. כמ"ש )בחוקתי, כו, ח( ומאה מכם 
רבבה ירדפו, רבבה, בב-הר. ושורשו ברבקה, קב-

לאלפי  היי  ס(  כד,  )בראשית,  בה  שנאמר  כנ"ל,  הר, 
רבבה. 

תורה.  של  ההארה  להשיב  נמשך  זה  ותיקון 
ע"י  וזה  להריון.  ניתן  לילה  הר-יון,  הריון,  היפך 
אהרן, אן-הר. שבו עיקר מדרגת הדלקת המנורה. 
ובפרטות  אה-הר.  הארה,  יוצא  וממנה  מנו-הר. 
מדרגת זהר, ז-הר. וכח זה נגלה בעיקר בזרעו של 
לוי, יצהר, יצ-הר. בחינת בהירות, בהיר, בי – הר, 

בהרת, הר – בת.

והארה זו מתקנת את הכפירה, כפי-הר. בחינת 
צואת  ותקנח  האם  תבא  כיפור.  כפירה,  יוה"כ. 
בנה, פרה אדומה, פרה, פ-הר. ומתחיל בר"ה, יום 

תרועה, תעו-הר. בחינת היום הרת עולם, הר-ת.

רמה,  אברהם,  זה:  מאמר  המרכיבות  התיבות  שרשי 
הרג,  אגרה,  טהר,  תורה,  הפר,  בריאה,  אהרן,  יצהר, 
הרס, אורה, אוריה, אסרה, ערכה, ארה, ארבה, ארבעה, 
אחרונה,  שירה,  ארצה,  ארכה,  ארוצה,  ארונה,  אריה, 
בהרת, אפרתה, בצרה, גבורה, הדר, דבריה, בהיר, הר, 
חרבה, חרפה, חרמה, יראה, ירמיהו, בכורה, מהר, נהר, 
שערה,  ערמה,  מערה,  מרכבה,  מרמה,  מרה,  מראה, 
סערה, עטרה, ערלה, עפרה, פרעה, צהרים, צרה, צהר, 
בריה,  ריאה,  רחבה,  ברה,  קריה,  קרה,  קבורה,  בצרה, 
תרועה,  רקמה,  שערה,  רעבו,  רעה,  רמה,  רנה,  ברכה, 
ציפורה,  יריעה,  הארה,  ברכה,  דהר,  דבורה,  גרה, 
רוה,  חרה,  הרמון,  מנורה,  ערבה,  הרן,  הרה,  הקריב, 
עזריה, פרה, ראה, רבקה, רהב,  נערה,  מרעה, מריבה, 
עזרה,  זרועה,  זרה,  זכריה,  זהר,  הריון,  שרפה,  רפה, 
כרה,  עמרה,  יורה,  חרבונה,  חירה,  חברתה,  חבורה, 
מערכה,  מראה,  מורשה,  מורה,  העדר,  תרצה,  כפירה, 
קריה, רבבה, נריה, סחרה, סרה, עורה, פדהצור, ערפה, 
רוצה,  רגלה,  קורה,  צרעה,  רצועה,  פרסה,  פרחה, 
רחבה, ריבה, רחמיה, רנה, רכה, רעה, רמיה, רמליהו, 
רצפה, רעיה, רפואה, רעמה, שדרה, שרה, תדהר, בירה.



צה אאלפך           ערך אהרן           חכמה

ה-ן
ישכון,  לבדד  עם  הן  הפסוק  על  חז"ל  אמרו 
א"ט  בסוד  זוג,  בן  להם  יש  כולם  שהאותיות 
אותיות  זולת  מ"ס,  ל"ע  כ"פ  י"צ  ד"ו  ג"ז  ב"ח 
ה-נ שאין להם בן זוג, ומצד הקלקול זהו שורש 
בבחינת  הוא  התיקון  ומצד  דפרודא,  לעלמלא 
שבנפש.  יחידה  דקדושה,  יחיד  ליחדך,  יחידה 
ב  בהן,  ונגלה בבהן שעומדת כאצבע לעצמה, 

– הן.
והנה שורש הנבדלות והנפרדות הוא בנקבה 
אחת  "ויקח  מהפרדות,  נוצרה  הויתה  שכל 
שם,  וכתוב  הן-קב.  נקבה,  וזהו  מצלעותיו". 
נתנה  יתרה  בינה  בינה,  לשון  הצלע,  את  ויבן 
הקלקול  ומצד  הן.   – בי  חז"ל  כמ"ש  לאשה, 
זהו קב לשון קללה, בבחינת בא נחש על חוה 
ואזי  הן-וז.  זונה,  בחינת  זוהמא.  בה  והטיל 
נהפכה מגדולה לקטנה, קט-הן. כי תחלה היה 
וכן תבונה, תבו  יתירה. בינה, בי-הן.  בה בינה 
– נה. נפילת המוחין מגדלות לקטנות. ובתיקון 
מהפך קטנות הדעת לאמונה, אמו – נה. ולח"ד 
ולכך  מ"ד עץ שאכל ממנו אדה"ר תאנה היה, 
מתקן  ממכה  תאנה,  עלי  להם  ויתפרו  נאמר 
רטיה. תאנה, תא-נה. ומתולדת אכילה זו נולד 
ונקרא  דמסאבותא.  קינא  מלשון  כנודע,  קין 
כן מלשון קנין, קניתי איש את ה', קנה, ק-נה. 
ואזי  ער-הן.  נערה,  ונעשית  גודלת  והאשה 

באחרית ימיה נעשית זקנה, זק-הן.
אח-נה.  אנחה,  הוליד  זה  מעשה  ותולדת 
קי-הן.  קינה,  ונעשה  י-הן.  נהי,  קול  ונשמע 
והוליד איבה, שנאה, כמ"ש ואיבה אשית בינך 
ובין זרעה. שנאה, אש-נה. ועי"ז נתקללה חוה 
נדה,  ע"ב(,  )ק,  בעירובין  כמ"ש  נדה  ונעשתה 

ד-הן. 
בבחינת  האדם  מדרגת  היה  שתחלה  ומה 
ואילך  מכאן  ישר",  האדם  את  עשה  "אלקים 
ונדחה  א-נה.  ואנה.  אנה  לצדדים,  נוטה 
ממדרגתו. נדחה, דח-הן. ובמקום לילך באורח 
מישר ולהיכנס לשבת קודש, יום מנוחה, מוח-

הן, נתקלל בקללת בזעת אפך תאכל לחם, היפך 
נעשה  שבעולם,  טעם  כל  בו  שטועמים  המן 
עתה  כי  לע-נה.  כלענה.  מר  בבחינת  לחמו 

אכילתו אינה אכילת של קדושה, אלא מקליפת 
כן נדבק בהם מכח הנחש  ויתר על  ג-הן.  נגה, 
שפגם בחוה בבחינת מצח דקלקול, מצח אשה 
זונה, ונעשה בהם מצח נחושה – נחש. חוש-הן. 

ונשתלשל פרוד פגם זה בהמן, מ-הן.
היתה  כתיב  שעליה  בשרה,  התיקון  ושורש 
להריון,  נכנסה  נס  ומכח  דע-נה.  עדנה,  לי 
מכח  וזהו  עו-הן.  עונה,  מצוה  מכח  ריו-הן. 
הנהר,  מעבר  העברי,  אברהם  שנקרא  אברהם, 
ר-הן.  הרן,  אצל  נשארה  והפסולת  ר-הן.  נהר, 
תפלת  שתיקן  יצחק.  אצל  התיקון  והמשיך 
וכן יש תיקון אצל לוט בן אחי  מנחה, חמ-הן. 
מן  אברהם  שפדאו  שב-הן,  שנשבה,  אברהם 
השביה. אולם לא הושלם התיקון ונגתלה מעט 
חמור  בן  שכם  במעשה  די-הן,  בדינה,  פסולת 

עמה.
שבו  מקדש,   – במשכן  נגלה  התיקון  ועיקר 
בו  העבודה  ועיקר  שכי-הן.  השכינה,  השראת 
בכהן, כ-הן. ובפרט כהן גדול, ששורשו אהרן, 
אר-הן. הלבוש שמונה בגדים בכל יום בעבדותו, 
שמנה, שם-הן. ובפרט ביוה"כ שלבוש בארבעה 
בגדים נכנס לבית קה"ק, לפני ולפנים, פנימה, 
מור-הן,  המנורה,  בהדלקת  יום  ובכל  פמי-הן. 
אוהב שלום  הן, שעליו אמרו   – אר  ע"י אהרן. 
וכו' בין איש לאשתו, ומקרב הנפרדים, בחינת 
הן, ובמקביל נתקן ע"י משה שהלך אחר המדבר 

לסנה, ס-הן.

שרשי התיבות המרכיבות מאמר זה: כהן, הנה, נהר, 
נינוה,  הנני,  יונה,  שמנה,  שנה,  נקבה,  מנחה,  הרן, 
אלקנה,  אזניה,  אדניהו,  קנה,  נשבה,  מקנה,  לבנה, 
אמונה, אנה, אניה, אנחה, ארונה, בינה, דינה, זונה, 
עונה,  נדבה,  מנשה,  מחנה,  מדינה,  כינה,  יהונתן, 
שכינה,  מנורה,  שנאה,  תבונה,  תאנה,  רינה,  צנה, 
נגה,  מנהג,  חננה,  זקנה,  נהי,  נהם,  נאוה,  חנה, 
נהג,  מקנה,  מנוחה,  נהל,  קינה,  נוה,  נדה,  לענה, 
נעמה,  נערה,  נכה,  נחשה,  נחושה,  נטה,  נדחה, 
נעשה, נשיה, נתיבה, סנה, עננה, עדנה, פנה, פנימה, 
אהרן, בהן, הריון,  צפניה, קטנה, שמונה, שניה, הן, 

הרמון, הון, המן, יהויכין, הימן.



אאלפך           מדור רל"א שערים           חכמהצו

ר-ן
נר, השלהבת עולה למעלה. ונגלה כמ"ש בנדה 
)ל, ע"ב( על העובר נר דלוק על ראשו. וזהו בחינת 

שבמנורה,  נרות  ז'  בבחינת  נר-ז,  ראשו,  על  נזר 
שנדלקים ע"י אהרן, אה – נר, מנורה, נר-מוה. וזהו 
ב(  יג,  )שופטים,  בו  נאמר  ולכך  נר-יז.  נזיר,  מדרגת 
מורה לא יעלה על ראשו, כי על ראשו יש מדרגת 

נר.

מן  למעלה  הוא  נר-צו,  רצון,  הנפש,  ובקומת 
האדם, שאין בו השגה לולי התלבשותו במחשבה, 
במוחין. בבחינת והחכמה מאין תמצא, מן הרצון. 
ברכות(  )ריש  אמרו  שעליו  דוד,  של  מדרגתו  וזהו 
כנור היה תלוי למעלה מראשותיו של דוד, כנור, 
נר-כו. וזהו בחינת נדר, נר-ד, כי נדר הופך להיות 
נאסר  ולכך  האדם,  מהשגת  למעלה  הקדש,  מעין 
וזהו בחינת  ובנדר.  על האדם השתמשות בהקדש 

נשר, נר-ש, כמ"ש אם תגביה כנשר וגו'. 

נר-או,  ארון,  בחינת  זהו  מקום,  ובמדרגת 
והיינו  בב"ב(,  )כמ"ש  המדה  מן  אינו  ארון  שמקום 
הקדשים,  קדשי  בבית  וזהו  אין.  בבחינת  שהוא 
וכן  נר-בק.  קרבן,  קרבנות,  העבודה  עיקר  ובחוץ 
זו  הדלקת המנורה, נר, כנ"ל, ע"י אהרן. והעלאה 
מתתא לעילא, היא בחינת רון, יצחק ירנן, ודו"ק. 
לעילא,  הנר  את  להעלות  העבודה  שכל  והיינו 

לבחינת ארון.

לתתא,  הנר  מאור  להאיר  העבודה  ומאידך 
אור  יורד  נפש,  ובמדרגת  ולסדקים.  לחורין  עד 
החוטם,  למקום  לפנים,  הראש,  מן  מלמעלה  הנר 
לנקב שבו הנקרא נחיר, נר-חי )ובקלקול הופך לחרון 
מן הראש דרך הגרון,  ומתפשט לתתא  נר-חו(.  אף, 

הצדדים,  עד  לתתא,  מתפשט  כן  על  ויתר  נר-גו. 
בחינת קרן, ק-נר. )ואצל בעל חי קרן בראשו, בחינת נר 
על ראשו, כמדרגת עובר(. ואזי נמשך הארה מלמעלה 

צו-נר, שהוא  צנור,  בחינת  ע"י  מראשו עד לתתא 
הארה,  ניצוץ,  מלשון  צנור  )כי  ההארה  המשכת  כח 
ישני חברון,  ומגיע עד לעפר, מקום  כמ"ש בערוך(. 

נר-חבו. ואזי מאיר מהראש – ראשון, נר-אשו, עד 
האחרון, נר-אחו.

ירד  שלא  שמירה  נצרך  לתתא,  יורד  וכאשר 
למקום שאינו ראוי, וזהו בחינת נצר, נר-צ. ועיקר 
יגיע למקום של זרות, בחינת נכר,  השמירה שלא 
נר-כ. בבחינת מ"ש על ר"מ שלמד אצל אחר, רמון 

מצא, תוכו אכל קליפתו זרק. רמון, נר-מו.

משורש  יעקב  אצל  האירה  דתיקון  נר  ובחינת 
אברהם, שעליו נאמר מי האיר ממזרח צדק, ונתנגד 
לו נמרוד, נר-מוד, ונמשך ליעקב הנקרא ישורון, 
נר- נורא,  הזה,  נורא המקום  מה  נר-ישוו, שאמר 

או )אותיות ארון(, ומתפשט אצל בנו ראובן, נר-אוב 
)לשון אב(, כנ"ל.

אבנר,  זה:  מאמר  המרכיבות  התיבות  שרשי 
כנור,  בירניות,  רסן,  ארנון,  ארונה,  אחשדרפניא, 
סנורים,  נתר,  זפרונה,  נקרה,  נקור,  בנער,  נהר, 
עברנה, צנור, קרן, רנה, רננה, ברנע, רצון, תנור, 
נשאר,  זכרון,  גורן,  ברקן,  נהרים,  ארנבת,  גרשון, 
נגר,  מסדרו,  מנהרה,  מנורה,  ירדן,  נטר,  חצרוני, 
שמרון,  נכר,  נחרים,  נזר,  נזיר,  נותר,  נורא,  נדר, 
דראון,  גרע, פרשדנה,  עקרון,  סרינת,  סרן,  עכרן, 
רמון, שהרים, נירם, תורדני, כנרת, אנחרת, פרנך, 
נמהר,  נבוכדראצר,  שנער,  רוזן,  חרנפר,  רעיון, 
נבר, נר, נרגן, נחרץ, נהרו, נמר, שניר, נחור, נרץ, 
כרשנא,  זרענים,  זפרנה,  שריון,  ושנאצר,  נכמר, 
חורנים, חרבונה, חרבונא, חרייונים, חרונים, נצר, 
נחרפת,  נשר,  נעדר,  נכר,  נאדר,  מנור,  דורבן, 
אדרכון, ערבון, חרצן, נמרד, נחיר, רענן, מרסנא, 
נגרה,  נברא,  גרזן,  נחר,  נבוכדנאצר,  נאר,  ארגמן, 
ארמון,  גרון,  אפריון,  אחרון,  אהרן,  מגרון,  נור, 
אחרית,  ישרון,  שברון,  חרן,  דרבן,  גרון,  צפרן, 
זמרן, הריון,  רצין,  פרעתון, ראשון, דרקון, קרבן, 
יתרון,  זכרון,  ירעף,  חברון,  חרן,  ארגון,  חצרון, 
חורון, ירנן, חרמון, שרון, טברמן, פרזון, נבוזראדן, 
ירקון,  סרגון,  עשרון,  צרתן,  רשיון,  ראובן,  נרגן, 

קרתן, קדרון, פסנטרין, פארן.



מדור

קבלה
 בלבביפדיה קבלה

 אהרן
 מילון ערכים בקבלה 

 אהרן





צט אאלפך           ערך אהרן           חכמה

 בלבביפדיה קבלה 
אהרן

אור א"ס
זה  גילוי  ודרך  וז"ל,  )תצוה(  אור  תורה  עיין 
ב"ה  אוא"ס  התלבשות  להיות  זו  והמשכה 
על  הטוב  כשמן  הנה  כי  כמ"ש  הוא  בחכמה 
מה  פירוש  אהרן,  זקן  זקן  על  יורד  הראש 
זקן אהרן דיקנא דכהנא רבא,  שנמשך בחינת 

שהוא בחינת שערות וכו', עכ"ל, עיי"ש.
מקומות  ועוד  תשא,  )כי  הליקוטים  ספר  עיין 
באריז"ל( וז"ל, אהרן הוא גלגול הרן )אהרן, א-הרן(, 

אור  )הסתר  ע"ז  שעבד  אדה"ר  גלגול  הוא  והנה 
א"ס(, והרן כדי לתקן זה שלא תיקן אצל אברהם 

)כי נסתפק אם הצדק עם אברהם או עם אמרפל( בא בגלגול 

כי  וגם אז לא נתקן,  )א-הרן(,  אהרן כנ"ל אל"ף 
היה צריך ליהרג כשאמרו לו הערב רב לעשות 
העגל לע"ז, כי התחילו למסור נפשו למיתה, 

עכ"ל. 

צמצום
מיצר, מצרים. וכתיב )שמות, ו, יג( וידבר ה' אל 
משה ואל אהרן, ויצום אל בנ"י ואל פרעה מלך 

מצרים להוציא את בנ"י מארץ מצרים.
צמצום שורש החסרון, מום. וכתיב )ויקרא, כא, 
כא( כל איש אשר בו מום מזרע אהרן הכהן לא 

יגש להקריב את אישי ה'.

קו
עיין דברי חיים )קרח( וז"ל, אהרן בחינת מ"ה, 
הכנעה, כמו שם מ"ה שהוא קו אמצעי ומחבר 
הוא  היינו  מה",  "אהרן  וזהו  כידוע,  הנפרדים 
בחינת מה, עכ"ל. ועיין ייטב לב )בהעלותך( וז"ל, 
"ויעש כן אהרן", במעשה עצמו להטות מדותיו 
אל קו אמצעי, ולא שינה ממעשה הנרות שהיו 
פונים אל נר האמצעי, עכ"ל. והבן שנר אמצעי 
שורשו בקו אחד, ולכך כולם אליו. והוא יונק 
מאור א"ס. עיין ערך קטן אור א"ס. ועיין אמרי 

מ"ב(.  פ"ה,  )של"ב,  חיים  עץ  ועיין  )בהעלותך(.  נעם 
ושער המצות )בהעלותך(.

עיגולים
על  העם  ויקהל  א(  לב,  )שמות,  וכתיב  עגל. 
אהרן ויאמרו אליו קום עשה לנו אלהים וגו', 
– מחוג –  )חג  "חג" לה' מחר  ויאמר  ויקרא אהרן 
וגו', העגל אשר עשה  ויעשהו עגל  וגו',  עיגול( 

אל  ויאמר  ב(  ט,  )ויקרא,  כתיב  ובתיקון  אהרן. 
אהרן, קח לך עגל בן בקר לחטאת. ועיין שער 
בע"ז.  שפגם  הרן  סוד  לג-לח(  )הקדמה  הגלגולים 
פגם  ופגם  חזר  אולם  גלגולו.  א-הרן,  ואהרן, 
ע"ז בעגל. ועיין ליקוטי מאמרים )אות טז( וז"ל, 
לא  ד(  יח,  )במדבר,  נאמר  ביחוד  הכונה  על  ולכן 
יקרב וגו', דזכה אהרן ונטלה )יומא, עב, ע"ב(, שאי 
אפשר כלל להשיג אדם אחר האור מקיף לפי 
שאינו בגדר השגה, ולעולם האור מקיף סמוך 
לעיגולים, בסוד נעוץ סופה בתחילתה, עכ"ל. 

יושר
החסיד  יהודה  לר'  הגימטריות  ספר  עיין 
)ענינים, אות קפד( וז"ל, כתיב )דה"י, א, ו, לד( ואהרן 

מזבח  ועל  העולה  מזבח  על  מקטירין  ובניו 
וגו',  הקדשים  קודש  מלאכת  לכל  הקטורת, 
מקטירין,  יהיו  אלא  נאמר  לא  מקטירים  היו 
אלא  לעולם,  קיימין  ובניו  אהרן  אין  והלא 
לומר שכהן גדול צדיק ועושה ביושר כאהרן, 
מניחין לנשמת אהרן להיות שם לשמוח, עכ"ל. 
ועיין ויק"ר )פ"כ, ו(, ופסיקתא דרב כהנא )פסקא 
ברכיה  ר'  תתקנו(  טז,  משלי,  בילק"ש,  והובא  ו,  אות  כו, 

כו(,  יז,  )משלי,  טוב  לא  לצדיק  ענוש  גם  פתח, 
אמר הקב"ה, אע"פ שענשתי את אהרן ונטלתי 
שני בניו ממנו לא טוב ענוש לצדיק, לא טוב, 
אלא להכות נדיבים עלי יושר )ועיין שער הכוונות, 
דרושי תפילת השחר, ד"ג, ג' פסוקים לומר ביושר, שנאמרו גבי 

אהרן(. ועיין ייטב לב )שמיני( שפירש דברי חז"ל 



אאלפך           מדור קבלה           חכמהק

אלו על יושר, להרגיל בנ"א לקנות מדות יושר. 
)קרח(.  דכלה  ואגרה  )מצורע(.  ישמח משה  ועיין 

ושפת אמת )משלי, יז(. 

שערות
בין  נראה  היה  שערו  ע"א(  יט,  )זבחים,  אמרו 
ציץ למצנפת ששם מניח תפילין. ונאסר לגדל 
וביוה"כ  ו(.  י,  )ויקרא,  כמ"ש  פרע,  ראשו  שער 
כנגד  לעזאזל  ושעיר  "שעירים".  שני  מביא 
בקודש  וכנגדו  ראשו.  פרע  שעיר,  איש  עשו, 
בכל  מסתפר  וכה"ג  הלוים,  שערות  העברת 
שבוע. ולהיפך מצד הקדושה בעל שער, עיין 
עם  איתמר  ביד  וז"ל,  )פקודי(  הלבן  מחשוף 
אליהו  הוא  שער,  בעל  גימט'  איתמר  אותיות 

ז"ל הנקרא בעל שער, והוא בן אהרן, עכ"ל.
השערה,  כחוט  סביביו  עם  מדקדק  הקב"ה 
)עיין  ואביהו  נדב  נגלה אצל אהרן במיתת  וזה 

שפתי כהן, ויקרא, טז, א(.

"להגיד  וז"ל,  )בהעלותך(  יצחק  עקידת  עיין 
אהרן  כלומר  שינה",  שלא  אהרן  של  שבחו 

הכהן קלע אל השערה ולא יחטיא, עכ"ל. 
– שערים.  הלוים שומרים בשערים. שערות 
וז"ל, "להגיד שבחו  )בהעלותך(  זרע קודש  ועיין 
את  שתיקן  הפירוש  שינה,  שלא  אהרן  של 
מנורה,  קני  דוגמת  שלו,  שבראש  השערים 

עכ"ל.

אזן
)שמות, כט, כ( ונתת על תנוך אזן אהרן.  כתיב 
)ויקרא, ח, כג( ויתן על תנוך אזן אהרן  וכן כתיב 

הימנית. 
פרקו  אהרן,  אלהם  ויאמר  ב(  לב,  )שם,  כתיב 

נזמי הזהב אשר באזני נשיכם.
פנימי  אור  כנודע,  לאח"פ  מקביל  דיקנא 
ואור מקיף )כמ"ש הלשם בהרחבה בשם הגר"א(. וכתיב 

)תהלים, קלג, ב( זקן אהרן.

האלהות  מערכת  על  החייט  פירוש  ועיין 
הקודש",  אל  אהרן  יבא  "בזאת  וז"ל,  )פט"ו( 

בזאת, בגימט' עולה שמע, עכ"ל. 

חוטם
)שמות, ד, יד( ויחר אף ה' במשה ויאמר  כתיב 

הלא אהרן אחיך הלוי.
קטרת  אהרן  עליו  והקטיר  ז(  ל,  )שם,  כתיב 
ות"ח(  ד"ה  ע"ב,  )קל,  עולמים  בית  ועיין  סמים. 
בחוטמא  לריח  שעולה  מה  הוא  קטורת  וז"ל, 
דע"ק, ולכך ראוי אהרן לכהונה ברזא דקרבנות 
בחוטמא  דעולים  הבירורים  סוד  הם  שכולם 
שהיה  אהרן  ע"י  המגפה  ונתקן  וכו',  למו"ס, 
דחוטמא  רוחא  נשיב  ובזה  הקטורת,  מקטיר 
ונעצרה המגפה, עכ"ל. ועיין אפיקי ים )ב"ב, עד, 
ע"א( וז"ל, אף שגם אהרן לקח מחתות והקטיר 

דחוטמא  הגבורות  לבסם  הועיל  לא  קטרת 
דז"א, ונענשו קרח ועדתו על שהיה חולק על 
נתקן  לא  באהרן  אף  בדקות  וכן  עכ"ל.  אהרן, 
כמ"ש  בניו  במיתת  ונגלה  בשלמות  החוטם 
יצאו  אש  של  חוטין  שני  ע"א(  )נב,  בסנהדרין 
ושנים  זה  של  בחוטמו  שנים  ונכנסו  מקה"ק 

בחוטמו של זה. 

פה
הלוי,  אחיך  אהרן  הלא  יד(  ד,  )שמות,  כתיב 
ידעתי כי דבר ידבר הוא וגו', ואנכי אהיה עם 
כל  את  אהרן  וידבר  )ל(  ושם  פיהו.  ועם  פיך 

הדברים. ושם )כז( וישק לו בפה.
ואהרן  למשה  פרעה  ויקרא  ד(  ח,  )שם,  כתיב 
)שם, כד,  ויאמר העתירו אל ה' – תפלה. וכתיב 
יד( והנה אהרן וחור עמכם, מי בעל דברים יגש 

אלהם. ולהיפך כתיב )ויקרא, י, ג( וידם אהרן.
וכל  אהרן  ויבא  יב(  יח,  )שמות,  וכתיב  אכילה. 
לפני  משה  חתן  עם  לחם  לאכל  ישראל  זקני 
האלקים. וכתיב )ויקרא, ח, לא( אהרן ובניו יאכלהו. 

והוא השורש לכל אכילת כהנים בקדשים. 
עינים - שבירה

)שבת,  ואמרו  שבירה.   – כמת  חשוב  מצורע 
ר"ע.  דברי  נצטרע,  אהרן  שאף  מלמד  ע"א(  צז, 

וכתיב )ויקרא, כב, ד( איש איש מזרע אהרן והוא 
)שבת,  ואמרו  יאכל.  לא  בקדשים  זב  או  צרוע 
ואהרן בחטאם מתו,  נה, ע"ב( שלחד מ"ד משה 

ולחד מ"ד מקרה אחד לצדיק ולרשע. 



קא אאלפך           ערך אהרן           חכמה

שבירה,  בכלים  השבירה,  תולדת  והנה 
מאור  ועיין  כנודע.  ניצוצין,  רפ"ח  ובאורות 
ויוצא  אהרן  מטה  "פרח  וז"ל,  )קרח(  ושמש 
במ"ט  דבוק  היה  שאהרן  שע"י  ר"ל  פרח", 
שערי תשובה הוציא רפ"ח ניצוצין, עכ"ל. פרח 

– רפח.  

עתיק
עיין זוה"ק )דברים, רצבה, ע"ב( בהאי דיקנא נגיד 
משיח דרבות מעתיקא סתימאה, כד"א )תהלים, 
זקן  הזקן  על  יורד  הראש  הטוב  כשמן  ב(  קלג, 

וז"ל,  צז(  )אות  ברמה  קול  ועיין  עיי"ש.  אהרן, 
והנה משם יורד על הזקן שהם ה' תיקונים שעל 
השמנה דכהנא רבא, ומשם יורד על הזקן, זקן 
הטוב  כשמן  וזהו  רבא,  דכהנא  דיקנא  אהרן, 
דהיינו  דא"א  ראש  הראש,  על  דעתיק,  היינו 
תיקונים  ה'  שהם  ה-זקן,  הזקן,  יורד  מצח, 
רבא,  דכהנא  תיקונים  ח'  אהרן,  זקן  עילאין, 

ז"א, כי ח' אלו מתלבשים בח' דז"א, עכ"ל. 
ברדל"א  הדעת,  מן  למעלה  הגורל,  שורש 
דעתיק. וכתיב )ויקרא, טז, ח( ונתן אהרן על שני 

השעירים גורלות. 

אריך
שער  וארא.  הפסוקים,  שער  )עיין  אור-ך  אורך, 
הרמב"ן  וכתב  אוריה(.   – אהרן  לג,  הקדמה  הגלגולים, 

)שמות,  זיו העליון. וכתיב  שהמן נמשך מן אור 
טז, לג( ויאמר משה אל אהרן, קח צנצנת אחת 

ה'  לפני  אתו  והנח  מן  העמר  מלא  שמה  ותן 
למשמרת לדרותיכם.

ועכשיו  וז"ל,  פ"ח(  יא,  )שער  ועיין עמק המלך 
השמן  זה  שהוא  הטוב,  כשמן  הפסוק  נפרש 
יורד  ומשם  א"א,  של  הראש  על  שאמרנו 
הזקן  על  ג"כ  ומשם  עתיקא,  של  הזקן  על 
עכ"ל.  א"א,  שהוא  אהרן  והיינו  דגולגלתא, 
והתרין טיפין מרגלאן  וז"ל,  )ש"ה, פס"ו(  ועיי"ש 
שהוא  אהרן  זקן  על  שהם  ע"א(  יב,  הוריות,  )עיין 

אריך, חופף על או"א.

אבא
איתא בעץ חיים )שער תיקון הנוק', פ"ה( וז"ל, הנה 
אהרן היה בקי בסוד החכמה שהוא אבא, וחסד 

המלובש  אבא  יסוד  הוא  ואהרן  תליא,  ביה 
תוך ז"א, שכן הוא גימט' של אהרן ע"ב קפ"ד, 
עכ"ל, עיי"ש. ועיין שם )שי"א, פ"ד( וז"ל, פרצוף 
אבא ובו ח' תיקוני דיקנא, וז"ס זקן אהרן ר"ת, 
ז"א, והם ח' ת"ד דאבא, עכ"ל. ועיין שם )של"ב, 
פ"ו, מ"ת( וז"ל, אהרן הוא בשמאל היסוד דאבא, 

ולכן חתום במדת ההוד העומד בשמאל דאבא, 
אהרן,  בזכות  שהיו  כבוד  ענני  נמשכו  וממנו 
עכ"ל. ועיי"ש )של"ד, פ"ה, מ"ב; של"ח, פ"ז, מ"ת(. ושער 
הפסוקים  ושער  ע"א(.  מ,  ע"ב;  לח,  )דף  ההקדמות 

)שמות; וארא; שמיני, ועוד מקומות רבים(.

אמא
עיין עמק המלך )שי"ג, פמ"ה, ושורש דבריו בפע"ח, 
שער חנוכה ופורים, פ"ו( וז"ל, ויוצא משם רוחו של 

מהארת  למעלה  ואמא  אבא  מהזדווגות  אהרן 
עטרת אבא של יסוד שלו לתוך יסוד אמא שיש 
לה ג"כ עטרה וכו', עכ"ל. ועיי"ש )פמ"ט( וז"ל, 
דאבא  הוד  נצח  בסוד  ואהרן  שמשה  ולהיות 
ואמא, וכו', ומשה מבפנים מנצח דאבא, ואהרן 
מהוד דאמא שהוא מבחוץ, עכ"ל. )עיין מקור דבריו 
בשער הפסוקים, שמות(. ועיין מגלה עמוקות )בשלח( 

מיסוד אמא,  אהרן שהוא  וייראו כשמת  וז"ל, 
מתמן ז' ענני כבוד שהקיפו לישראל, כשנגוע 
ענני  בשבע  המכוסה  אור  אותו  נגוע  אהרן, 
כבוד, עכ"ל. ועיין עץ חיים )של"ח, פ"ז, מ"ת( וז"ל, 
והובא אל אהרן הכהן, דא כהן דלתתא,  וז"ס 
פירוש שהם חסדים שבתוך יסוד אמא בהיותם 
הרמ"ע  כתבי  ועיין  עכ"ל.  הז"א,  תוך  לתתא 
מפאנו )מאמר שבתות ה', ח"ו( וז"ל, כהונו של משה 

באבא, ושל אהרן באמא, עכ"ל. 

ז"א
שבטים.  לי"ב  שורש  אלכסון,  גבולי  י"ב 
וכתיב )שמות, כח, יב( ונשא אהרן את שמותם )של 
י"ב שבטים( לפני ה' על שתי כתפיו לזכרון. ועיין 

)של  שנותיו  והיו  וז"ל,  )שמות(  הליקוטים  ספר 
השיעבוד( אחד מי"ב אלף באלף ממש, עכ"ל.

ז"א כנגד ששת ימי המעשה, נוק', כנגד שבת 
ביניהם.  בין השמשות, ממוצע  וע"ש  מלכתא. 
נבראו  דברים  עשרה  ע"א(  נד,  )פסחים,  ואמרו 



אאלפך           מדור קבלה           חכמהקב

של  מקלו  אף  וי"א  וכו',  בין השמשות,  בע"ש 
כלומר,  ובין השמשות  ופרחיה.  אהרן שקדיה 
שלום,  מידת  אהרן,  סוד  כל  שזהו  חיבורם, 
מחבר ההפכים. דוכ' ונוק', ימין ושמאל, וכד'. 
וז"ל,  ד"ז(  הלילה,  )דרושי  הכוונות  שער  ועיין 
אהרן  כי  לוי,  לבית  אהרן  מטה  פרח  והנה 
הוא חסד שהוא בגימט' ע"ב, ולוי הוא גבורה 
בגימט' רי"ו, ושניהם יחד בגימט' פרח, עכ"ל. 
המטה(.  ושעל  דערבית  ק"ש  )שער  תמיד  עולת  ועיין 
ואדם ישר )ענין הנסירה(. וארבע מאות שקל כסף 

)דף קפג(. ועץ חיים )של"ט, דרוש י(. 

נוק'
שושבינא  אהרן  ע"ב(  כ,  ח"ג,  )זוה"ק,  אמרו 
ועיין טעמי המצות  ודא מלכות.  דמטרוניתא, 

)בהעלותך( ביאור הדבר. ומחשוף הלבן )אמור(. 

קרקע עולם. וכתיב )שמות, ח, יב( ויאמר ה' אל 
את  והך  מטך  את  נטה  אהרן  אל  אמר  משה, 

עפר הארץ. 
עיין מגלה עמוקות )קרח( וז"ל, נחלקה הפרשה 
שערים  פותח  כשכהן  לפי  גם  חלקים,  לז' 
העליונים שובע שמחות, אל תקרי שובע אלא 
לכך  העליונים,  נרות  ז'  העלאת  סוד  שבע, 
מחלק מתנות שלו אל ז"פ ז' שערים העליונים 
בת  בגימט'  שהם  צד"ק  שער"י  פותח  שהוא 
שבע, וזהו סוד אשתו של אהרן, אלישבע )אלי-

אצלו  שנקראת  השינוי  בזוהר  כמבואר  שבע(, 

אלישבע על סוד חסד אל כל היום, ואצל דוד 
בת שבע וכו', עכ"ל. ועיין שער הפסוקים )וארא( 
בת  את  שנשא  באוריה,  נתגלגל  אהרן,  וז"ל, 
וז"ל,  )שמות(  שלום  אהבת  ועיין  עכ"ל.  שבע, 
אהרן הוא ג"כ סוד השבת, בחינת מלכות פה, 
השולט  שקוצית  השם  בגימט'  הוא  אהרן  כי 
ז'  הוא  אהרן  של  פשוטה  הנו"ן  כי  בשב"ק, 

מאות, עכ"ל.

כתר
וארא,  )ביאור הזהר,  עיין כתבי הרמ"מ משקלוב 
עם  כתר,  גימט'  ואהרן  משה  וז"ל,  ע"ב(  כו, 

הכולל, עכ"ל.

לח(  כח,  )שמות,  וכתיב  כתר.   – הרצון  מצח 
והיה )ציץ( על מצח אהרן, ונשא אהרן את עון 

הקדשים וגו'. ציץ מרצה – רצון.
עבודת יוה"כ בכה"ג בכללות כולה במדרגת 
בחינת  נזר,  גימט'  אהרן  רמז,  ובדרך  הכתר. 
כתר. וזכה ל"כתר כהונה", כמ"ש )יומא, עב, ע"ב(  
כתר כהונה ניתנה לזרעו של אהרן. ועיין ספר 
כתר  וז"ל,  מתגלגל(  שיהו"ה  והבן  ראה  )ד"ה  הפליאה 
קטן  במספר  אהרן  שכן  אהרן,  לקחו  כהונה 
עולה כהן ע"ה, עכ"ל. ועיין מגלה עמוקות )קרח( 
אכתריא"ל,  בגימט'  אהרן"  מטה  "פרח  וז"ל, 
שהוא שר הבריאה, עכ"ל. ועיין שער הכוונות 
)דרושי ויעבור, ד"ז( וז"ל, ורב חסד, גבורה פנימי, 

מפני שהפנימי מורה דין וצמצום וגבול ומדה, 
וחסד שבכתר מקיף. ולכן אהרן היה כהן ולוי. 
וכהן,  והחיצון חסד  ולוי,  גבורה  ולכן הפנימי 
עכ"ל. ועיין פע"ח )שער הסליחות, פ"ט(. וקול ברמה 
דאבא  דכתר  אחוריים  אהרן  ושורש  עא(.  )אות 

)עיין בגדי ישע על שה"כ, דרושי פסח, ד"א(.  

חכמה
בגדי אהרן, כבוד חכמים ינחלו )כמ"ש בשמ"ר, 
קדש  בגדי  ועשית  ב(  כח,  )שמות,  וכתיב  ו(.  לח, 

לאהרן אחיך לכבוד ולתפארת ואתה תדבר אל 
כל חכמי לב אשר מלאתיו רוח "חכמה" ועשו 
ספר  ועיין  לי.  לכהנו  לקדשו  אהרן  בגדי  את 
הליקוטים )תולדות(. ומכוחו ענני כבוד, וכשמת 
נסתלקו, כמ"ש )ר"ה, ב, ע"ב( שמת אהרן ונסתלקו 

ענני כבוד.
שמן – חכמה. וכתיב )שם, ל, ל( ואת אהרן ואת 
בניו תמשח )ומשם עבודת המנורה(. וכתיב )ויקרא, ח, 
יב( ויצק משמן המשחה על ראש אהרן, וימשח 

את ולקדשו. ועיין ספר הליקוטים )בראשית, פ"א( 
ואהרן  השערות,  הם  הזקן  אהרן",  "זקן  וז"ל, 
ולכך  החכמה.  מן  שבא  שבתוכה  האור  הוא 
היה כה"ג לובש שמונה בגדים, ח' מדות מבינה 
עכ"ל.  השמנה,  באלו  מולבש  וחכמה  ולמטה, 
)שער  פע"ח  ועיין  קע"ח(.  )אות  ברמה  קול  ועיין 

חנוכה ופורים, פ"ו(. 



קג אאלפך           ערך אהרן           חכמה

בינה
לב. וכתיב )שמות, ד, יד( הלא אהרן אחיך וגו', 
ונשא  כט(  כח,  )שמות,  וכתיב  בלבו.  ושמח  וראך 
אהרן את שמות בני ישראל בחשן המשט על 
לבו וגו', והיו על לב אהרן לפני ה' ונשא אהרן 
את משפט בני ישראל על לבו לפני ה' תמיד. 
לא(  ז,  )ויקרא,  וכתיב  החזה.  לצדו  הלב  ובמקום 
והיה החזה לאהרן ובניו. ועיין באר מים חיים 
אה"ר  כמספר  מספרם  כבוד  ענני  וז"ל,  )חקת( 

בינה  שערי  לנו"ן  רומז  והנו"ן  אהר"ן,  שבשם 
שמשם נמשכו כל העננים, עכ"ל. 

בינה – תשובה. קרב גימט' שב. שורש בוש 
– שב. ועיין מגלה עמוקות )ברכה( וז"ל, אהרן – 
אלף רנ"ו, בגימט' קרבנות של כל השנה כמ"ש 

בסדר עבודה, סימנו אהרן, עכ"ל. 
חיים  עץ  ועיין  אור-ן.  ארון,  בינה.  שערי  נ' 
)של"ב, פ"ז, מ"ת( וז"ל, ארון גימט' נזר, והוא גימט' 

ומלאים  פשוטים  אחורים  שהם  קפ"ד,  ע"ב 
בענין  כנ"ל  אבא  ביסוד  אשר  דיודי"ן  דהוי"ה 

אהרן, עכ"ל. ארון – אהרן.  

דעת
ויקח  כג(  ו,  )שמות,  וכתיב  נחש דעת דקלקול. 
אהרן את אלישבע בת עמינדב אחות נחשון לו 
כו- ו,  )שמות,  כתיב  וכן  נחש-ון.  נחשון,  לאשה. 
כז( הוא משה ואהרן, הוא אהרן ומשה, מצורף 
למשה, דעת דקדושה. וכתיב )שם, ז, ט( ואמרת 
אל אהרן קח את מטך והשלך לפני פרעה יהי 
וז"ל, דע כי צורת  לתנין. ועיין ספר הפליאה, 
אות נו"ן, נ' היא נ' של שט"ן, היא נ' של אהרן 
נחש  במלת  ונהפכה  המשפט,  בחשן  והנשמה 

עם חשן )חשן – נחש(, עכ"ל.

חסד
ויאמר ה' אל משה,  יט(  ז,  )שמות,  מים. וכתיב 
אמר אל אהרן, קח את מטך ונטה ידך על מימי 
מצרים וגו'. וכתיב מצד התיקון )שם, כט, ד( ואת 
מועד  אהל  פתח  אל  תקריב  בניו  ואת  אהרן 
ז'   – ובהתפשטות  כיור.  במים.  אתם  ורחצת 
משקים. וכתיב )שם, כט, כא( ולקחת מן הדם אשר 

אהרן.  על  והזית  המשחה,  ומשמן  המזבח  על 
ועיין פרדס )ש"ח, פי"ט(. 

כתיב )שם, כט, י( וסמך אהרן ובניו את ידיהם 
על ראש הפר. 

כתיב )ויקרא, ט, כב( וישא אהרן את ידו אל העם 
ובזוה"ק  פ"ג(.  )שי"א,  ועיין עמק המלך  ויברכם. 
דא אהרן.  מימינא,  גדלך,  ואת  ע"ב(  קס,  )ואתחנן, 

ועיי"ש )ח"ב, קצא, ע"ב( דבעו לאתכלל בימינא של 
אהרן. 

חסד – "איש חסידך" – מתנה. וכתיב )שמות, 
כט, כח( והיו לאהרן ולבניו לחק עולם מאת בני 

ישראל, כי תרומה הוא. ובכללות כ"ד מתנות 
כהונה. וכמ"ש במגלה עמוקות )קרח( וז"ל, כ"ד 
מתנות כהונה, נגד כ"ד זיני מסאבותא, עכ"ל. 

וכתיב  הכהן.  אהרן  ושורשו  חסד.   – כהונה 
הימנית,  אהרן  אזן  תנוך  על  ויתן  כג(  ח,  )ויקרא, 

ויטבל  ט(  ט,  )שם,  וכתיב  הימנית.  ידו  בהן  ועל 
הוא  שבח  ע"ב(  סה,  )פסחים,  ואמרו  בדם.  אצבעו 

לבני אהרן שילכו עד ארכובותיהם בדם.  
יד. כתיב )שמות, ט, ח( ויאמר ה' אל משה ואל 
אהרן, קחו לכם מלא חפניכם פיח כבשן. וכתיב 
וחור  ואהרן  וגו',  כבדים  משה  וידי  יב(  יז,  )שם, 

ולכאורה  אחד.  ומזה  אחד  מזה  בידו  תמכו 
)ערך  יעקב  ישרש  ועיין  ימין.  ביד  תמך  אהרן 
כפי  על  הכל  ושמת  כד(  כט,  )שם,  וכתיב  שר(. 

אהרן ועל כפי בניו, והנפת אתם תנופה לפני 
ה'. ועיין עירובין )נד, ע"ב( שתחלה אהרן לימין 
)אות  רזיא  סודי  ועיין  לשמאלו.  ואח"כ  משה 
הפסוקים  ושער  פ"ט(.  הסליחות,  )שער  ופע"ח  ש'(. 

)שמות(.

גבורה
שלחן בשמאל, הרוצה להעשיר יצפין. ואמרו 
שיתעשר  הרוצה  יוחנן,  א"ר  ע"א(  מט,  )פסחים, 

ידבק בזרעו של אהרן.
ועיין רבינו בחיי )במדבר, ח, כ( וז"ל, והתנופה 
הזאת היה שהיה אהרן לוקח לכל אחד ואחד 
מן הלוים ומגביהו מן הקרקע מעט והיה מניף 
אותו, ובזה נתפרסם אהרן בגבורה גדולה וכח 
ביום  אלף  כ"ב  שהיו  הלוים  את  שיניף  עצום 
אחד הוא לבדו, עכ"ל. ועיין רמח"ל על התורה 



אאלפך           מדור קבלה           חכמהקד

)שמות( וז"ל, אהרן הוא איש החסד כידוע, אבל 

זה היה אח"כ כשנעשה כהן, אבל עכשיו כיון 
שהיה לוי לבד )גבורה(, עכ"ל. 

תפארת
)שמות, כח, ב( ועשית בגדי קדש לאהרן  כתיב 
ח(  לג,  )דברים,  וכתיב  "ולתפארת".  לכבוד  אחיך 
"תומיך" ואוריך לאיש חסידך )תומים – תם(. ועיין 
חתם סופר )ויקרא, טז, לד( וז"ל, לבישת בגדי לבן 
ביוה"כ, פרש"י אין קטיגור נעשה סניגור, ע"ש 
גנאי  הם  לבן  בגדי  לבישת  נמצא  הזהב,  עגל 
כתב  ד(  )טז,  הרמב"ן  אך  לאהרן.  עון  ומזכרת 
לבוש  איש  גבריאל  כמלאך  לתפארת  שהם 
לתפארת  הם  הקורבנות  ואף  עכ"ל.  הבדים, 
להם, כמ"ש הרמב"ן )והובא במלבי"ם, ויקרא, כא, יח(. 
בלשון  הנקרא  בבימה"ק  העבודה  ומקום 
"ותפארנו".  קדשנו  בית  י(  סד,  )ישעיה,  הכתוב 
כתר  וז"ל,  הפטרה(  )נצבים,  יונתן  אהבת  ועיין 
כהונה הוא הנקרא תפארת, דכתיב בבגדי אהרן 
לכבוד ולתפארת, עכ"ל. ועיין זוה"ק )דברים, רפג, 
דא  ועל  הוה,  דגופא  ימינא  דרועא  אהרן  ע"ב( 

כתיב )ישעיה, סג, יב( מוליך לימין משה )ת"ת( זרוע 
תפארתו, ומאן איהו, אהרן. ועיין מאירת עינים 

)פנחס(. ושפע טל )ש"ה, פ"א(. וצמח צדיק )קרח(. 

נצח
נו"ה, רגלין. וכתיב )שמות, ד, כט( ויאמר ה' אל 
אהרן לך לקראת משה וגו'. ושם )כט( וילך משה 
אהרן  על  והיה  לה(  כח,  )שם,  וכתיב  וגו'.  ואהרן 

ונשמע קולו בבואו אל הקדש. 
כתיב )ויקרא, ח, כג( ויתן על וגו', ועל כהן רגלו 

הימנית.
אהרן ומשה נצח והוד כלולים זה בזה כמ"ש 
חיים  אוצרות  ועיין  מ"ת(.  פ"ו,  )של"ב,  חיים  בעץ 
הולכים  הנצח  אורות  וז"ל,  פ"ו(  זו"ן,  הארות  )שער 

הנצח,  אל  הולכים  ההוד  ואורות  ההוד,  אל 
עכ"ל. ועיין זוה"ק )וארא, כו, ע"ב( לאכללא אשא 
)ויקרא(  תורה  לקוטי  ועיין  באשא.  ומיא  במיא 
מגלה  ועיין  ולהיפך.  משה  על  אהרן  מעלת 
עמוקות )בהעלותך( וז"ל, אמנה, ר"ת, אהרן משה 

נצח הוד, עכ"ל.

הוד
נו"ה, משם יניקת הנביאים. וכתיב )שמות, ז, א( 
ואהרן אחיך יהיה נביאך. ועיין זוה"ק )בראשית, 
רנו, ע"ב( אהרן אחיד בהוד. ומיית אהרן בחודש 

חודש  לח(.  לג,  )במדבר,  לחודש  באחד  החמישי 
עלי  נהפך  נאמר  שם  כנודע.  הוד,  כנגד  אב, 
הודי למשחית כל היום דוה – הוד. ועיין אור 
וז"ל,  )בהעלותך(  לב  ייטב  ועיין  פ"ו(.  )ח"ו,  נערב 
ויעש כן אהרן, להשוות הימנים והשמאלים אל 
נר האמצעי מדת התפארת, להגיד שבחו שלא 
היה  זה  כל  עם  הוד,  מדתו  שהיתה  גם  שינה, 
פונה הנרות אל מול נר האמצעי, עכ"ל. ועיין 
ויופי  זיו  וז"ל, הוד נקרא  יא(  )אות  רסיסי לילה 
הבולט לחוץ לעין רואים ולא אור פנימי בלבד, 
וכענין קרני הוד דמשה. וכן אהרן הכהן ברזא 
דהוד הוצרך לבושים לכבוד ולתפארת, עכ"ל.  

יסוד
חיים,  בעץ  כך  ומעין  )בהעלותך;  המצות  שער  עיין 
של"ד, פ"ה, מ"ב( וז"ל, אהרן הוא מבחינת האחורים 

שלו  הפנים  ז"א.  תוך  המתלבש  דאבא  דיסוד 
הוא הוי"ה דע"ב דיודי"ן, והאחורים הפשוטים 
הם ג"כ גימט' ע"ב, והמילואים קפ"ד. וכן אהרן 
)של"ב,  ועיין עץ חיים  גימט' ע"ב קפ"ד, עכ"ל. 
וז"ל, אהרן הוא בשאל היסוד דאבא,  פ"ו, מ"ת( 

ולכן חתום במדת ההוד העומד בשמאל דאבא, 
עכ"ל. ולעומת כך כתב בשער הפסוקים )שמיני( 
וז"ל, אהרן הכהן איש החסד לפי שכל בחינתו 
מיסוד דאבא בלבד, עכ"ל. ועיין אוצרות חיים 
)שער הארות זו"ן( וז"ל, כלי היסוד עצמו של אבא 

הוא הארון, עכ"ל. ועיין יפה שעה על עץ חיים 
)שער שבירת הכלים, פ"א, אות ב(. ואמת ליעקב )מערכת 

המ'(. ושמן ששון על עץ חיים )של"ב, פ"ו, אות יב(. 

ואיפה שלמה )שער הנקודים, פ"ז(. ולכן מדתו של 
 – יסוד  וכו'.  שלום  ורודף  שלום  אוהב  אהרן 
ז"ל  ועיין תורה אור למהר"מ פאפירש  שלום. 
עצמו  החסד  למדרגת  זכה  אהרן  וז"ל,  )פנחס( 

)זוה"ק, ח"א, רנז, ע"א(, שהוא סוד כהן העליון, לכן 

כתיב בו כהונת עולם, אך פנחס לא זכה אלא 
ליסוד )זוה"ק, דברים, רטו, ע"ב(, עכ"ל.



קה אאלפך           ערך אהרן           חכמה

מלכות
על  אהרן  וכפר  י(  ל,  )שמות,  וכתיב  קרן.  סוד 

קרנתיו אחת בשנה.
ונמצא  וז"ל,  ע"א(  קסז,  )ח"ב,  רצון  שעת  ועיין 
אהרן איהו גופיה בחינת ז"א, שמדליק וממשיך 
עיי"ש.  עכ"ל,  דז"א,  נוק'  למלכות,  מוחין 
)חלק  טל  בשפע  איתא  לעילא  מתתא  ולהיפך 
שפע, ש"ה( וז"ל, מי שרוצה לכנוס ולבוא בפרדס 

חכמת הספירות לפני ולפנים כמו שנכנס אהרן 
שער  דרך  תחלה  יכנוס  ולפנים,  לפני  הכהן 
הספירה שנקראת זאת )כמ"ש בזאת יבא אהרן( שהיא 
מלכות, ונותן טעם לדבר זה באמרו ר"ל זא"ת 
בגימט' י"ב, ז"ה בגימט' י"ב, זה לשון זכר, זאת 

לשון נקבה )אחדותם(, עכ"ל, עיי"ש. 
עיין שער הפסוקים )חקת( וז"ל, טעם קבורת 
אהרן בהר ההר, הוא זה, דע כי שתי אחורים 
אחורים  והשני  דאמא,  אחורים  אחד  הם, 
בבחינת  אלהים,  שם  בבחינת  והם  דמלכות, 
אחורים פשוטים העולים בגימט' מאתים, ועם 
מספר ה' אותיות פשוטות של אלהים הם ה"ר, 
ושניהם עומדים זה על זה, והר העליון נעלם 
ההר,  הר  נקרא  ואז  תחתון,  הר  בתוך  ונכלל 

פירוש הר ע"ג הר, כמ"ש חז"ל, עכ"ל. 

נפש
מעשה. וכתיב )שמות, ה, ד( ויאמר אלהם מלך 
העם  את  תפריעו  ואהרן  משה  למה  מצרים, 
ממעשיו. ועיין כתבי הרמ"ע מפאנו )מאמר מאה 
קשיטה, סימן ע"ג( וז"ל, משה עדיף על אהרן ברוח 

פיו, ואהרן עדיף מיניה בעובדא, עכ"ל.

רוח
עח(  הזהר,  )ביאורי  משקלוב  הרמ"מ  כתבי  עיין 
וז"ל, "ולאכללא דא בדא, רוחא במיא". פירוש, 
כי אהרן סוד רוח, מי אסף רוח בחפניו )משלי, ל(, 
בגימט'  חיים,  רוח אלקים  סוד הקטרת שהוא 

שס"ח מנה, כמנין רוח בחפניו, עכ"ל. 
חכמה  רוח  מלאתיו  אשר  ג(  כח,  )שמות,  כתיב 
ועשו את בגדי אהרן. ורוח באהרן נפל בקלקול 
וירא  וז"ל,  ה(  לב,  )שמות,  רש"י  כמ"ש  בעגל, 
אהרן, שהיה בו )בעגל( רוח חיים שנאמר )תהלים, 

ואמרו  עכ"ל.  עשב,  אוכל  שור  בתבנית  קו( 
דא  בחפניו,  רוח  אסף  מי  ע"א(  עט,  שמות,  )זוה"ק, 

אהרן  דאלמלא  ע"א(  )רלז,  ועיי"ש  אהרן.  הוא 
בדהבא  לאתכללא  מסאבא  רוחא  אתתקף  לא 
)דעגל(. ועיי"ש )ח"ג, קעז, ע"א(. ועיין שם )זוהר חדש, 

)נשא(  ועיין מגלה עמוקות  מדרש הנעלם, צא, ע"ב(. 

רוח – קול נאה – אהרן. ועיין קהלת יעקב )ערך 
עיבור(. ועיין פע"ח )שער ר"ח חנוכה ופורים, פ"ו( שורש 

מקור רוחו של אהרן. ועיין רמ"ע מפאנו )מאמר 
הנפש, ח"ב, פי"ד(.

נשמה
רוח  אהרן  בני  ע"א(  קלז,  )תיקונים,  זוה"ק  עיין 
ונפש, דאהרן איהו נשמה. ועיין מפתח השמות 
הנשמה,  אור  סודם  ואהרן  משה  וז"ל,  )שמות( 

הוא אהרן ומשה הוא משה ואהרן, עכ"ל. ועיין 
קדושת לוי )תצוה( וז"ל, נראה כי משה קדש את 
אהרן שיהא אהרן לבוש לקב"ה ושכינתיה, כי 
עליונים.  למדות  כלים  המה  הצדיקים  נשמת 
שיהא  אחיך,  לאהרן  קודש  בגדי  ועשית  וזהו 

מנשמת אהרן בגדי קדש, עכ"ל. 

חיה
משה  אל  ה'  וידבר  ע"א(  מא,  )ח"ג,  זוה"ק  עיין 
אשר  החיה  זאת  אליהם  לאמר  אהרן  ואל 
בגין  אלא  אהרן,  הכא  שנא  מאי  וגו',  תאכלו 
דאיהו קיימא תדיר לאפרשא בין מסאבא ובין 

דכיא, דכתיב להבדיל בין הטמא ובין הטהור.
ועיין  תמצא.  מאין  חכמה  יש,   – חיה  סוד 
וז"ל,  ח"ו(  ה',  שבתות  )מאמר  מפאנו  הרמ"ע  כתבי 
ודע כי מטה אהרן בגימט' יש עולמות, עכ"ל. 

יחידה
מעשה עגל נקרא ואינו מתרגם. עיין מגילה 
)כה, ע"א(. ובירושלמי מפרש הטעם, לפי שאינו 

ציבור  של  או  ביחיד  יחיד  של  גנאי  דומה 
בציבור, לגנאי של יחיד בציבור, ומשום כבודו 
הוא  אהרן  וא"כ  לתרגם.  רצה  לא  אהרן  של 

יחיד. 



אאלפך           מדור קבלה           חכמהקו

 מילון ערכים בקבלה 
אהרן

וז"ל, משה  מ"ת(  פ"ו,  לב,  )שער  חיים  בעץ  כתב 
ואהרן שניהם הם מבחינת יסוד אבא, כי משה 
גימט' קפ"ד קס"א, שהם אחורים דיסוד אבא 
דיודי"ן,  ואהי"ה  דיודי"ן  הוי"ה  ממולאים 
הוא  אהרן  אבל  אמא,  דיסוד  פנים  דבחינת 
ואחורים  פשוטין  אחורים  שהם  וקפ"ד,  ע"ב 
מלאים דיודי"ן דיסוד אבא. והנה אנו מוצאין 
קושיה אחת בדברי רז"ל, כי פעם אחת מצינו 
וכמו  בהוד,  ואהרן  בנצח  משה  כי  בדבריהם 
והרי  יום הוש"ע,  שסידר בעל ההושענות של 
אנו רואין שמשה הוא לוי שהוא בשמאל שהוא 
בקו  שהוא  ימין  כהן  הוא  ואהרן  ההוד,  קו 
אורות  כי  לעיל,  נתבאר  זה  דבר  אבל  הנצח. 
הימנים דיסוד אבא יוצאין לצד שמאלי ואורות 
השמאל יוצאין לצד ימין, נמצא כי משה כלול 
וכו'.  כלול משניהם  אהרן  וכן  ובשמאל  בימין 
גדול  משה  הנה  כי  ממנו,  ששמעתי  ונלענ"ד, 
לכך  ממש  ביסוד  בימין  הוא  ועיקרו  מאהרן 
ביסוד  בימין  העומד  הנצח  במדת  חתום  הוא 
היסוד  בשמאל  הוא  אהרן  אבל  וכו',  דאבא 
דאבא, ולכן חתום במדת ההוד העומד בשמאל 
דאבא, עכ"ל. ועיין שם )שער לד, פ"ה, מ"ב(. ושער 

הפסוקים )שמות; שמיני(. 

וכתב בלקוטי תורה )ויקרא( וז"ל, ולכך נקרא 
אהרן שושבינא דמטרוניתא, כי כבר הודעתיך 
בסוד פרוש הפסוק ה' בחכמה יסד ארץ, כי כל 
תיקון ארץ שהוא מטרוניתא אינו נעשה אלא 

ע"י יסוד אבא הנקרא חכמה, וה"ס אהרן, ולכך 
והארתו  עכ"ל.  דמטרוניתא,  שושבינא  נקרא 
המצות  טעמי  עיין  אמצע,  קו  דרך  לנוק' 

)בהעלותך(.

והרי נתבאר איך עיקרו של אהרן קו שמאל, 
ואיך נגלה בו ימין, ואיך נגלה בו קו אמצע. 

)תהלים,  כמ"ש  זקנו,  באהרן,  נוספת  ובחינת 
קלג, ב( זקן אהרן שיורד על פי מידותיו. וכתב 

ובו  וז"ל, פרצוף אבא,  פ"ד(  יא,  )שער  חיים  בעץ 
ז"א,  ר"ת  אהרן,  זקן  וז"ס  דיקנא,  תיקוני  ח' 
וביאר  עכ"ל.  דאבא,  דיקנא  תיקוני  ח'  והם 
בספר הליקוטים )בראשית, א( וז"ל, וכשיבוא אור 
החכמה בתוקף ואינו יכול להכנס בגרון, נכנס 
האור באלו בשערות, זהו זקן אהרן )תהלים, קלג(, 
הזקן הם השערות, ואהרן הוא האור שבתוכם 
שבא מהחכמה, ולכך היה כה"ג לובש שמונה 
בגדים, ח' מדות מבינה ולמטה, וחכמה מולבש 
ז"א,  ראש  עד  יורד  הזקן  וזה  השמונה,  באלו 
על  לז"א  האור  ויורד  לאו"א,  הזקן  זה  ומזווג 
עוד  ועיין  עכ"ל.  דז"א,  בדיקנא  ומתגלה  ידם 
)פירוש  רשב"י  מאמרי  ושער  תולדות(,  )פרשת  שם 
ששורש  תיקוני(  י"ג  כי  ודע  ד"ה  קדישא,  רבא  האדרא 

הארת הזקן בתיקון ו', ורב חסד – חפץ חסד, 
וזה סוד חסד הנגלה באהרן, איש חסידך.



מדור

ארמית
 מילון ערכים בארמית

אהרן



אאלפך           מילון ערכים ארמית           חכמהקח

 מילון ערכים ארמית 
אהרן

הקודש.  לשון  תרגום  עניינה  ארמית, 
"נביאך",  יהיה  אחיך  ואהרן  א(  ז,  )שמות,  וכתיב 
יהיה  אחיך  ואהרן  אונקלוס,  בתרגום  וכתב 
לפני  לפה  למשה  שהיה  והיינו  "מתרגמנך". 

פרעה. והרי שאהרן גדרו מתרגם.

שפתים,  ערל  היה  משה  שכפשוטו  ונראה 
פרעה,  עם  עבורו  ידבר  שאחיו  ביקש  ולכך 
נראה,  בעומק  אולם  באהרן.  הקב"ה  ובחר 
שאהרן לא אמר רק את לשון משה ממש לפני 

פרעה, אלא אף תרגם את דברי משה לפניו.

ירידת  שורש  והוא  גר-תם.  תרגם,  ובעומק, 
יוסף,  אצל  תרגום,  נגלה  ושם  למצרים,  יעקב 
ובזה  בינתם.  המליץ  כי  כג(  מב,  )בראשית,  כמ"ש 

התחילה גירותם של ישראל שם. 

ושורש הקדום אצל יעקב, גר-תם, כנ"ל, הוא 
בלבן, שאמר )בראשית, לא, מז( יגר סהדותא. וע"ז 
אמרו חז"ל )ב"ר, עד, יד( אל יהי לשון סורסי קל 
בעיניך, לפי שבתורה ובנביאים ובכתובים חלק 
סהדותא,  יגר  כתב  בתורה  כבוד,  הכתוב  לו 
תורה  לקוטי  ועיין  גלעד.  של  תרגום  והוא 
)הקדמה,  לאברבנאל  ישועה  מעיני  ועיין  )ויצא(. 

)ח"ב,  העבודה  יסוד  ועיין  השלישית(.  וההודעה  ד"ה 

פ"י(.

וכתב בצמח צדיק )ויצא( וז"ל, ויקרא לו לבן 
יגר סהדותא ויעקב קרא לו גלעד, אמר חותני 
הק' מרוזין זצלה"ה, שלבן רצה שיהיה הגירות 

התגלות  שיהיה  רצה  ויעקב  לישראל,  עדות 
עד,  גל  אמר  ולכך  לישראל,  עדות  החסדים 

עכ"ל.

שורש  והוא  כנ"ל,  גר-תם,  שתרגום,  והבן 
נגלה  ששם  במצרים,  נגלה  וכן  ל"גרים". 
התרגום כנ"ל, שעלו עמהם גרים, וגם ערב רב 
עלה עמהם. וכאשר התרגום אינו מדויק, אזי 
רבותינו  אמרו  ודייקא  שלמים.  בלתי  הגרים 
שבתרגום יונתן בן עוזיאל רמוז גאולת ישראל, 
דייקא  ולכך  מגרים,  משיח  שורש  כי  והיינו 
נרמז בתרגום. גר-תם, כנ"ל. עיין מגילה )ג, ע"א( 
ביקש לגלות תרגום של כתובים, יצתה בת קול 
ואמרה דייך, מ"ט, משום דאית ביה קץ משיח. 
ודייקא בתרגום גנוז קץ משיח. ובעומק, הארת 
התרגום, היא הארת משיח, לבאר את התורה 

לא רק בלשה"ק, ודו"ק.

ראשונה,  בגאולה  אחרונה  גאולה  ושורש 
ע"י  תרגום  נגלה  מצרים  בגלות  דייקא  ולכך 
בני  את  לגאול  שבא  אהרן  ע"י  ובפרט  יוסף, 
ע"י  נעשית  דייקא  מצרים  וגאולת  ישראל, 

תרגום.

שושבינא  שהוא  אהרן,  ע"י  דייקא  ונגלה 
דמטרוניתא, היא השכינה הק' היורדת בגלות 
לשה"ק  את  המתרגמת  והיא  האומות,  אצל 

בהיותה בגלות, ודו"ק. 


