
שואל לעניין הדרכים השונות של עבודת השם ע"פ ארבעת היסודות ]הדרך הליטאית ח"ג[ 
היחס  על  שלהם  הלימוד  במסגרת  רקע:   
של  השונות  לדרכים  היסודות  ארבעת  שבין 
עבודת השם, המשיכו יעקב וצבי שבוע שעבר 
עם הדרך הליטאית, של השגת קירבת השם 
בעיקר באמצעות לימוד התורה שבנגלה. הם 
 – יסודות  ב'  על  בעיקר  בנויה  שהדרך  למדו 
בעולם  החיים  עצם  את  שמסמל  הרוח,  יסוד 
האש,  ויסוד  התורה,  חכמת  של  ה"מופשט" 
שממנו כוחות העמל והפלפול שמכניסים את 

האדם לאותו עולם. 

את  שמברר  חשוב  מקור  שעוד  לי  נראה  צבי: 
הדרך הליטאית בעבודת השם הוא דברי החזו"א 
זה  בספר אמונה ובטחון פ"ג. כל עניינו של פרק 
בדברי  מקודם  שלמדנו  היסוד  את  לייסד  הוא 
הכרתו  כל  את  לבסס  צריך  שהאדם  הגר"א, 
ועבודתו בקיום רצון ה' רק ע"פ גדרי התורה, ולא 
קצת  שדבריו  ואף  האנושי.  הרגש  או  השכל  ע"פ 
כמה  לפחות  להביא  שכדאי  לי  נראה  ארוכים, 
כדרכו  ומאירים  ברורים  דבריו  בהיות  ציטוטים, 

בקודש. וז"ל:
בלבבו  לטעת  האדם  שישתדל  המוסריות  "מחובות 
לשקול  צריך   ... מקרה  שבכל  הזה,  הגדול  העיקר  את 
מקום  אין  אמיתתו  לדעת  אשר  ההלכה...  בפלס 
מצוקי  לנו  מסרום  אשר  הפוסקים  בספרי  זולת 
היסוד  בלבו  הוקבע  שלא  ומי  ז"ל.  רבותינו  תבל 
לקנות מדות  ואמץ שקידתו  לקחו  רב  יועילנו  לא  הזה 
יתאימו  לא  מתוקנות,  הינן  אם  אף  ]כי[  מתוקנות... 
על  הוי  השמימית...  ההלכה  עם  קרובות  לעיתים 

עושים מעשי זמרי ומבקשים שכר כפנחס!"
האמונה  בההלכה...  מבחין  להרגש  "אין 
בפרטים של המצוות בבחינת רגשיי צריכה קנין 
אז  או  מרחיקה...  השטחי  והמושכל  טבעית,  ואיננה 
יכנע לבבו להכיר משפט ולראות טריפה לעצמו כאשר 
בספרי  משפט  ואיזון  הדין  בחיקור  כימים  לילות  שם 
התורה  דרך  את  לנו  התוו  אשר  והפוסקים  המפרשים 
מנחילה  הזאת...  היגיעה  ים.  מיני  הרחבה  פה  שבעל 
לו מכל  היקרה  וסגולת הצדק  לבעליה אהבת המשפט 

הון וכסף..."
הוא  האלו  הנפש  תחלואי  שברפואות  "העיקר 
סעיפיה  פרטי  בכל  הטיב  הדק  בהלכה  העיון 

שלא  "מי  במוחלט."  הדין  אהבת  בקרבו  שישרישו  עד 
ונעלם  ערכה  ידע  לא  הטיב  הדק  בעיון  בהלכה  עמל 
ית'...  ה'  בעבודת  העיקר  וחסר  נתיבותיה,  ממנו 
העיקרים  הקניינים  מן  המידות...  שלמות  יועילנו  ומה 
ואף  בגפ"ת...  הלימוד  הוא  המשפט  באהבת  להשתלם 
של  הקנין  בנפשו  יש  כבר  הלכותיה,  בכל  בקי  שאיננו 
היסוד  היא  שההלכה  וההכרה  למשפט,  הכנעה 
שהוא  מה  בכל  חכם  שאלת  ושצריך  ית',  בעבודתו 

נוגע..."
שראינו  היסודות  ב'  את  לכאורה  רואים  יעקב: 
רק  מתגלה  ה'  שרצון  א-  הזו,  הדרך  את  שמאפיינים 
ב"עולם התורה" ולא מחוצה לו, מכח יסוד הרוח, וב- 
רוב  מכוח  דווקא  הוא  העולם  לאותו  להיכנס  שהדרך 
והיגיעה בעיון התורה, שהוא לכאורה הפלפול  העמל 

שראינו שהוא מכח יסוד האש. 
צבי: נכון. ולא עוד, אלא שהחזו"א כותב דברים 
מקורות  על  דבריהם  את  המבססים  נגד  חריפים 
מקורות  מלבד  השם  רצון  הכרת  של  אחרים 

ההלכה, וז"ל שם:
"רבה העזובה בבית המדרש פנימה הגורם להתרשל 
ברעיונות  הזמן  ולבלות  היטב,  הדק  ההלכה  מעיון 
בהם  אין  חידושים  ולחדש  לב,  בדויות  ומחשבות 
ממה שנאמר למשה מסיני. אף שהן שיחות של יראת 
שמים ותיקון המדות, או חקר חיצוני בהלכה, אבל אינן 
מספיקות את התכלית המבוקש מהאדם עלי חלד 
כל שאינן מתלוים עם ידיעת התורה הדינית, וכמו 

שנתבאר לעיל. 
והנה, אותן שמעמידים חכמתם על שיחות מוסריות 
זהו  כי  להאמין  נכשלים  בהלכה,  חיצונות  והגיונות 
חובתו של אדם בעולמו... ובאמת קשה להוציא טעות 
מושרשת מאז ומעורה מרוב הימים, ואמנם אין להתעלם 

שזה שקר מוחלט..." )פ"ג, אות יח(.
נכון לא רק כלפי חלק  זה  וממשיך החזון איש שכל 
ההלכה שבתורה, אלא גם כלפי חלק האגדה שבתורה, 

וז"ל:
"אלה שלא זכו לאור הגמרא בהלכה, המה משוללים 
גם מאגדה באפיו האמיתי... ומה שהזכירו בגמרא 'בעלי 
אגדה', היינו חכמים בהלכה שהוסיפו עיונם גם באגדה, 

אבל לא יתכן להיות ריק מהלכה ולהיות בעל אגדה. 
כעין  אדם,  בני  בהגיונות  שעסקם  אנשים  ויתכן 

בקורות  פעם  במידות,  פעם  ריקנית,  פילוסופיה 
הדורות, ועוד כיוצא בהם, ומשתדלים לקבוע הגות ליבם 
במסגרות התורה, ויתכן שיצליחו למשוך לב השומעים 
אלה  ואמנם  המקשיבים.  באזני  זמירות  ולהנעים 
באגדה,  ולא  בהלכה  לא  בתורה,  חלק  להם  אין 
הגיון לב.  אין הגדה  ההגדה,  יסוד  ההלכה  כיסוד  כי 
אחר  דור  שקיבלנוה  התורה  חלק  היא  ההגדה 
כדתנן  לזקנים,  ויהושע  ליהושע  מסרה משה  אשר  דור 
באבות, ולהיות בעל הגדה החובה להיות בקי בכל 
בקי  להיות  נאמנה,  בקיאות  אגדות שנאמרו בגמרא 
לשאת  כך  ואחר  ומסודרת,  שנונה  בקיאות  במדרש 
ולתת בה בהבנת המסקנות שבהם, וכמו שלא יתכן 

חכם בהלכה בלא קנין הבקיאות המרובה... 
הרכים  לב  להטות  לעתים  גורמים  המה  אמנם  ואם 
על  והערצה  כבוד  להם  רוכש  ולבנו  ולמוסר,  ליראה 
כי  בהם,  שלימה  שמחתינו  אין  אבל  הטובים,  מעשיהם 
ויש כאן עניות דתורה,  לנו תורה.  סוף סוף חסר 
ויצירתם בלתי מתוקנת בהחלט..." )השמטות לפ"ג, 

אות כט(.  

אלו אכן דברים קצת חריפים, וכנראה לכן  יעקב: 
לכאורה  הוא  היסוד  אבל  הדפוסים...  מרוב  הושמטו 
התורה  שרק  הגר"א:  בדברי  כבר  שלמדנו  יסוד  אותו 
שקיבלנו מסיני מגלה את האמת של רצון ה'. לנו ניתן 
עד  וביה  מיניה  בתורה  ולפלפל  לנתח,  לעמול,  כח 
זה, אבל  רוחני  ויקבל תפיסה בעולם  יתעדן  ששכלינו 
היסוד נשאר איתן- חוץ מהתורה שקיבלנו מסיני, אין 

לנו שום מקור אחר של גילוי האמת. 
]המשך בס"ד שבוע הבא...[ 

בס"ד

תשפ"ו
 
  גיליון 49 ♦

 בלבבי ארבע יסודות
עפר ♦ מים ♦ רוח ♦ אש

© כל הזכויות שמורות 
בלבבי משכן אבנה

 טל' 052.763.8588
 פקס' 03-5480529

bilvavi231@gmail.com

 לקבלת העלון 
 השבועי בדוא”ל 

 יש לשלוח 
בקשה לכתובת

bilvavi231@gmail.com

קו ישיר לשמיעת
שיעורי הרב שליט"א

ב'קול הלשון'
ישראל 073.295.1245

 USA 605.313.6660

 נערך ויוצא לאור 
ע"י "שיטת ארבעת היסודות" 
בהכוונת מורינו הרב שליט"א

 מחבר ספרי 
בלבבי משכן אבנה 

א' שואל לעניין מבט מבחוץ על עולם ארבע היסודות����

ב' מבחן להערכה עצמית ����������������������������������������������������

ד' מהות המידות תיקון המדמה שבכח ההולדה ��������������

������������������������������ה מדור ארבעת היסודות – הלכה 

תוכן הגיליון



לקבלת העלון שבועי בדוא”ל יש שלוח בקשה לכתובת bilvavi231@gmail.com ♦ לקבלת העלון השבועי בפקס יש לשלוח בקשה לפקס 03-5480529  ב 

מבחן להערכה עצמית
מבחן להערכה עצמית חלק א' – יסוד הרוח מול יסוד העפר

מתפעל – לא מתפעל
לפניך שתי סיטואציות, כל אחת עם שתי תגובות אפשריות. תנסה לדמיין איך אתה היית מגיב!

- סיטואציה ראשונה -
לשמוע  לך  המליץ  שלך  וחבר  לשכונה,  הגיע  מפורסם  דרשן 
והוא  וכל הדרשה היתה סביב הנושא של החינוך,  אותו. הלכת, 
בבית.  השתמשת  תמיד  בו  מהמהלך  מאוד  שונה  מהלך  הדגיש 
הצורך  את  הדגיש  והדרשן  בבית,  זורם  מאוד  היית  תמיד  אולי 
החיוני של ילדים ל"משמעת" בכדי להצליח. או אולי תמיד היית 
ירגישו  שילדים  חיוני  זה  כמה  הדגיש  והדרשן  מחמיר,  מאוד 
אהובים, ויגדלו באווירה חמה ותומכת. בכל אופן, איך אתה מגיב?

משך כל הדרשה, אתה מוצא את עצמך מצייר את החינוך  א(	
בביתך, ומרגיש שזה בדיוק מה שהדרשן בא לאפוקי ממנו. הדרשן 
ואתה  ומשכנעת,  חזקה  בצורה  המסר  את  והבליט  יפה  דיבר 
כל  את  לשנות  חזקה  החלטה  עם  הביתה  מגיע  אתה  "נמכרת". 
המהלך שלך בחינוך, כמה שיותר מהר... אפילו כשאשתך מנסה 
להציע לך את הנימוקים לצד השני של המטבע, שזה המהלך בו 
תמיד השתמשת, אתה פשוט לא מסוגל לקלוט אותם, כי המסר 
החד של הדרשה ששמעת עדיין מצלצל חזק מאוד באזניים שלך. 

כבר  החדש  המהלך  את  מנסה  כבר  שאתה  ימים  כמה  אחרי  רק 
נחלשת ההתפעלות, ואז אתה מתחיל לראות שיש באמת מקום 

אמיתי גם לצד שני בנושא...

לאיזה  להבין  מתחיל  אתה  לדרשה,  ההקשבה  כדי  תוך  ב(	
הדרשה...  בכל  עניין  לאבד  מתחיל  ואתה  חותר,  הוא  כיוון 
ה'מיקל- למהלך  שמכור  דרשן  עוד  "הנה  לעצמך,  אומר  אתה 

מדי'\'מחמיר-מדי' בחינוך, זה לא בשבילי...". ככל שהוא מתחיל 
מיד  אתה  שלו,  המסר  את  להמחיש  וסיפורים  דוגמאות  להביא 
מבין  הדרשן  לאיך  לב  שם  בקושי  ואתה  שכנגד,  הצד  את  רואה 
מתפעל  לא  אתה  כמובן  להוכיח.  מנסה  הוא  ומה  הדברים  את 
מהדרשה כלל, ואולי אתה אפילו אומר לעצמך שאם זה כל מה 
זה רק משכנע אותך עוד  שיש לצד השני להגיד עבור עצמו, אז 

יותר כמה המהלך שלך הוא הנכון...

- סיטואציה שנייה – 
בשבת בבוקר החלטת שאחרי הסעודה, אתה תיקח את הילדים 
מכריז  ואתה  נגמרת,  הסעודה  לשעה.  שם  לשחק  לגינה  שלך 
שאנחנו הולכים לגינה - וכל הילדים מתחילים להתלונן, כל אחד 
לתלונות  להתייחס  לא  מנסה  אתה  בהתחלה  אחרת...  מסיבה 
ולעודד אותם להצטרף לטיול, אבל אחרי שתי דקות זה מתחיל 

להיות ברור שאף ילד אינו מעוניין לצאת החוצה עכשיו.

האם אתה...

בבית  לעשות  משהו  נמצא  אם  בעיה,  "אין  לומר  מזדרז  א(	
שיעניין את כולם, אשמח שנישאר בית". אתה מתחיל לעזור להם 
אתה  משהו,  על  מסכימים  כולם  ואם  אפשרויות,  כמה  ולהציע 

מרוצה - העיקר שכולם נהנים ושמחים...

או אולי...

החלטנו  "השבוע  רגועה,  בהחלטיות  להם  אומר  אתה  ב(	
שאנחנו הולכים לגינה, ואם אתם לא רוצים, אז אולי שבוע הבא 
אתה  להתלונן,  ממשיכים  שילדים  ואף  אחר...".  משהו  נעשה 
כולם  עדיין  בגינה,  לשחק  רוצים  לא  הם  אם  שגם  להם  אומר 
צריכים לצאת אתך ולשבת שם על הספסל. אתה מקווה שאחרי 
ישכחו  כבר  הם  דעתך,  את  לשנות  הולך  לא  שאתה  יראו  שהם 
שכבר  אחרי  לא,  אם  גם  אבל  בגינה.  ייהנו  ובאמת  מהתלונות 

החלטת על משהו אתה לא משנה את דעתך בקלות...

 רח. הרב בלוי 33 
 ירושלים 20:30

צורת אדם
 השיעור הבא בנושא: גבות

 יום שלישי טז' שבט

א



 ג לקבלת העלון שבועי בדוא”ל יש שלוח בקשה לכתובת bilvavi231@gmail.com ♦ לקבלת העלון השבועי בפקס יש לשלוח בקשה לפקס 03-5480529

מבחן להערכה עצמית
 מבחן להערכה עצמית ]חלק ב'[ - יסוד הרוח מול יסוד העפר 

מתפעל - לא מתפעל

הסבר: מכח הסבר: כבר נתבאר כמה פעמים שמכח יסוד הרוח 
יסוד הרוח שבאדם  כי  והסיבה לכך היא  האדם קרוב לשינויים. 
דוחף אותו להתנועע, ו"שינוי" הוא סוג של "תנועה", שבו האדם 
העפר,  ביסוד  זה  כל  והיפך  חדשה.  לדרך  הקודמת  מדרכו  עובר 
זה  ולעניננו  להתנועע,  ולא  במקומו  להישאר  מהאדם  שתובע 

מתבטא בתביעה להישאר עם דרכו ולא לשנות אותה. 
מידת  הוא  העפר  יסוד  של  השינוי  לכח  הביטויים  אחד 
ההתפעלות, שבה אדם נותן לדעתו להיות מושפעת מכח דברים 
שבחוץ. והיפוכה מכח יסוד העפר הוא מידת תקיפות הדעת, שלא 

לתת לעצמו להתפעל מדברים שבחוץ. 
ולבנות  בדעת,  חייו  את  להנהיג  צריך  האדם  אחד  מצד  והנה, 
ולחיות  עצמו,  הכרת  וע"פ  תורה  ע"פ  ישרה  הנהגה  דרך  לעצמו 
על פיה בעקביות. ולצורך כך האדם צריך להשתמש במידה של 
תקיפות הדעת, כדי שהוא לא יתפעל התפעלות שטחית מדברים 

שהוא רואה או שומע, ויסטה מדרך ההנהגה הראויה. 
בקשתו  במידת  תלויה  בחיים  האדם  הצלחת  שני,  מצד  אמנם 
את האמת ובמידת מוכנותו לקבל את האמת ולשנות את דרכו 
עוד  האמת  את  לבקש  חייו  כל  צריך  האדם  זה,  ומצד  פיה.  על 
דרכיו  את  ועוד  עוד  לשנות  תמיד  מוכן  להיות  צריך  והוא  ועוד, 
צריך  האדם  כך,  לצורך  לגלות.  זוכה  שהוא  לאמת  ולהתאימן 
ולתת לעצמו להתפעל מגילוי  להשתמש במידה של התפעלות, 

האמת שהוא מגלה, ולא להתעקש לעמוד על דעתו הקודמת.

ולכן, הצורה המאוזנת היא שתהיה לאדם מספיק תקיפות הדעת 
יחכה  אלא  התפעלות,  ע"פ  דרכו  את  לשנות  לעצמו  לתת  שלא 
וימשיך בינתיים בדרכו הקודמת עד שתשקוט תוקף ההתפעלות 
בשיקול  הדברים  את  ישקול  ואז  יום\יומיים[,  לוקח  פעמים  הרבה  ]שזה 

הדעת עדין ורגוע בינו לבין עצמו, ויחליט. אולם, במה שלא נוגע 
לשינוי כללי בדרכו או בדיעותיו, האדם צריך להיות תמיד פתוח 
לדפוס  עצמו  את  לצמצם  ולא  שאומרה,  ממי  האמת  את  לשמוע 

מחשבה מסויים שהוא כבר התרגל אליו. 
של  הראשון  בסיפור  א'.  שבחלק  בסיפורים  כאן  להיעזר  ניתן 
רק  לערוך  צריך  שהאדם  שינוי  שזה  ודאי  בחינוך,  דרכו  שינוי 
להחליט  אין  בחיים,  חשובה  החלטה  וככל  הדעת,  שיקול  אחר 
אותה ע"פ התפעלות גרידא. ולכן, צריך מצד אחד להיות פתוח 
ולהקשיב בכנות למי שמציג את הצד השני מתוך חיפוש האמת, 
שתשקוט  עד  מעשי  שינוי  לעשות  ראוי  אינו  שני,  מצד  אבל 
שם  לגינה,  ההליכה  של  השני  בסיפור  משא"כ  ההתפעלות. 
לדחות  וא"א  אמת,  בזמן  החלטה  שצריך  עובר  מצב  על  מדובר 
עד שתעבור ההתפעלות. ולכן, כל כי האי גוונא האדם צריך רק 
לנסות, עד כמה שניתן, להפעיל שיקול דעת מהיר ולהחליט נכון 

בזמן אמת. 

						                                                       יסוד העפר               יסוד הרוח 
		                                                                     לא מתפעל                         מתפעל    	                                                       

125 4 37 69 810

של  זוג  פעם  כל  לתת  מנסים  אנחנו  זה,  במדור  הקדמה: 
יש  הפכיים.  יסודות  לשני  המשתייכות  הפכיות,  מידות 
להתבונן בשני הצדדים, ולנסות להעריך באופן כללי לאיזה 
צד האופי שלך נוטה יותר, והאם הנטייה לאחד מהצדדים 
ע"י  לרשום  ניתן  התשובה  את  חלש.  או  מאוד  חזק  הוא 
נטייה  1 פירושו  10, כאשר  הקפת אחד מהמספרים מ1 עד 

נטייה  פירושו  ו10  שבזוג,  הראשונה  למידה  מאוד  חזקה 
חזקה מאוד למידה השנייה שבזוג.  

 שיעורי מורינו הרב שליט"א 

 ישראל 073.295.1245ב"קול הלשון"
USA  605-313-6660 



לקבלת העלון שבועי בדוא”ל יש שלוח בקשה לכתובת bilvavi231@gmail.com ♦ לקבלת העלון השבועי בפקס יש לשלוח בקשה לפקס 03-5480529  ד 

מהות המידות-מים תיקון המדמה שבכח ההולדה 

קלקול ההולדה - מדמה בלי מחשבה
היפוך  זה  'קיר'  – המילה  ב'קיר'  משתין 
בצינור  יוצא  הקרי  'קרי'.  מאותיות 
חלק  שהוא  נגדו  השני  והצד  ההולדה, 
השתן הוא הנקרא 'קיר'. קרי וקיר הם שני 

הפכים זה מזה.
כל כח ההולדה מונח בו כח מדמה. אלו 
רבותינו  בזה  ועסקו  ברורים  דברים  הם 
בארוכה. ותמצית הדברים בקצרה ממש, 
כל הולדה  בלי מדמה.  אפשר להוליד  אי 
האדם  אילו  מדמה.  שנקרא  במהלך  חלה 
לא היה משתמש בכח המדמה האדם לא 

היה יכול להוליד. 
עורה  אמר  "לילה  לכך,  פשוטה  דוגמא 
המדמה  זמן  הוא  ולילה  חושך  זמן  גבר", 
וזה זמן הולדה. ברור שאין זה רק ענין של 
אפשר  אי  התפיסה,  מהות  זה  אלא  זמן, 

להוליד אם אין מדמה. 
זה  נוספת. כאשר האדם מוליד,  דוגמא 
מוליד  האדם   – וכדמותנו"  "בצלמנו  מעין 
לו.  שדומה  דבר  מוליד  הוא  כדמותו, 
גם  והוא  הנולד דומה למי שהוליד אותו, 
נולד מכח המדמה. ולכן האדם מוליד מי 
שדומה לו. אם האדם היה מוליד רק באופן 
של "בצלמנו", שזה כח המחשבה, לעולם 
ההולדה  בכח  מדמה  של  מהלך  היה  לא 
אבל  מדמה.  בלי  להוליד  יכול  היה  והוא 

צריך  הולדה  כל  "כדמותינו",  משנאמר 
מדמה.

הכוחות  שני  בה  מונח  הולדה  כל 
נמשכת  הטיפה  ומדמה.  מחשבה  הללו, 
מורכבת  והיא  המוח,  של  החושב  מהכח 
מ'צלמינו' הוא כוח החושב ו'דמותינו' הוא 
המדמה  בצירוף  כך  ומכוח  המדמה,  כוח 

נולד הוולד ועל זה נאמר 'כדמותינו'.
כח  את  נותן  האיש  אחרת,  בלשון 
המדמה.  כח  את  נותנת  והאשה  החושב, 
ואין  מדמה  בלי  חושב  אין  ההולדה  בכח 
מדמה בלי חושב. כל הולדה מונח בה שני 

הכוחות הללו גם יחד – חושב ומדמה.
אחד  מקום,  באותו  באדם  צינורות  שני 
לצורך  והשני  הולדה  לצורך  משמש 
השתן, ובשניהם יש כוח המדמה. שניהם 
נמשכים מהמוח, והמוח יש בו כח החושב 
הגמור  המדמה  פסולת  המדמה.  וכח 
לעומת  האדם.  של  רגליו  במימי  נמצאת 
בעומק  נעשה  זה  ההולדה,  בכח  זאת 

מצירוף מחשבה ומדמה גם יחד.
צינור  על  גובר  השתן  צינור  כאשר 
כוח  גובר  בה  מציאות  נוצר  ההולדה, 
האדם  ואז  המחשבה  כוח  על  המדמה 

נעשה עקר.
את  המשהה  שאדם  הדבר  עומק  מה 

נקביו נעשה עקר? בודאי כפשוטו ההגדרה 
היא שצינור אחד פורץ את הצינור השני. 
זה דרך הטבע בצורה פשוטה. אבל עומק 
בסדר  אינו  שכאשר הדבר  היא,  התפיסה 
שצריך להיות, אז הכח של פסולת המים 
אותו  עוקר  ולא   – ההולדה  כח  את  עוקר 
היות  עוקר אותו בשורשו.  כפשוטו, אלא 
וממדמה,  מחושב  מורכב  ההולדה  וכח 
פסולת  הם  שיוצאים  המים  ופסולת 
על  גוברים  דפסולת  מים  כאשר  המדמה, 
כוח  רק  נותר  בו  מצב  נוצר  ההולדה  כח 
ואזי  המחשבה,  כוח  ללא  לבדו  המדמה 

האדם נעשה עקר.
משכב  בחינת  הוא  עקר  כל  המוסגר.  )במאמר 

זכור, מה שהאיש הופך להיות כנקבה. הוא מגלה 

זכר בלי נקבה, כלומר, מדמה בלי חושב. השורש 

כל  בעפר.  שורשו  לנוקבא  דוכרא  הפיכת  של 

רק כח  כאן  כלומר שיש  כולו מקבל  קרי הגדרתו 

המדמה בלי כח החושב. תיקון הקרי הוא לצרף את 

כל מדמה  לכח החושב.  כח המדמה,  כח המקבל, 

בלי חושב הוא סוד פגם שז"ל. בקרי הוא רק מקבל, 

שמתגלה  ברגע  חושב.  ואינו  מדמה  הוא  כלומר 

"יהושע",  נקרא  שזה  דקדושה  המקבל  כח  תוקף 

שהוא סוד לבנה, שהוא כח המקבל דקדושה –אז 

אין פגם קרי. וזה סוד תיקון הנחש שנתקן על ידי 

כך שרחב הזונה נשאת ליהושע(.

קילוח בחינת מחשבה, שותת בחינת מדמה
שכאשר  מקומות  בכמה  אומרת  הגמ' 
יהיו  צריך שלא  האדם עושה את צרכיו 
יחשדו  שלא  בכדי  רגליו  על  ניצוצות 
יכול  לא  שהוא  שפכה  לכרות  אותו 
שלו.  אינם  שבניו  לומר  ויבאו  להוליד 
מדברי הגמרא אלו אנו למדים שההבדל 
בין אדם שמוליד לבין אדם שאינו מוליד, 
הוא שאדם שאינו מוליד מי רגליו יוצאים 
ממנו באופן של שותת, ובאדם שמוליד 
מי רגליו יוצאים ממנו באופן של קולח. 
מי שהוא פגום בהולדה – אז המי רגלים 
לעומתו  שותת,  של  באופן  יוצאים  שלו 
מי   – שלו  הולדה  בכח  פגם  לו  שאין  מי 

רגליו יוצאים באופן של קולח.
מה ההבדל בין שותת לקולח?

מלשון  שותת  ברור.  יסוד  כאן  נחדד 
שפוגם  מי  הולדה.  של  פגם  היא  שתן 
בהולדה הוא שותת, ועל שם כן נקרא מי 
רגלים בלשון של שתן. כי כל תפיסת מי 
רגלים שהוא פסולת המים שורשו בפגם 
שאין  מי  שפכה.  כרות  שנקרא  הולדה 
שותת  ולא  קולח  הוא  בהולדה  פגם  לו 

יוצאים באופן של שתן  ומימי רגליו לא 
בצורה של שותת. מי שמי רגליו יוצאים 
באופן של שותת אזי כוח ההולדה שלו 

פגום, וזה קלקול השתן.
שכל  ברור  המשכה.  ענינו  הולדה  כח 
ענינו מה שאין לדבר הפסק  כח הולדה 
בבחינת-  וממשיך  ממשיך  הדבר  אלא 

"לו ולזרעו עד עולם". 
'שותת' מרמז לשתן, שית, שש – כלומר 

מערכת של שש. 
במערכת הזמנים יש מערכת של ששה 
ימות החול ויש מערכת של שבת קודש. 
שבת נקראת יום שכולו שבת, היא נצח. 
ששת ימי המעשה – זה המהלך בבריאה 
של מה שיש לו הפסק. ששת ימי המעשה 
ששת  של  המערכת  שותתים,  תמיד 
והיא  שש,  של  בתפיסה  הוא  מעשה  ימי 
תפיסה שמעיקרא יש הפסק – שהקב"ה 
ברא את העולם בששה ימים ואז הפסיק, 
נצח.  שמהותה  השבת  באה  כן  ואחרי 
שיש  תפיסה  היא  שש  של  המערכת  כל 

לדבר הפסק. 

ענינו שהדבר ממשיך ואין לו  הקילוח 
הולדה  כח  וממשיך.  קולח  הוא  הפסק, 
לעצמו הינו מערכה שמגלה שאין הפסק 

לעולם. זה עצם מערכת ההולדה. 
נופל  הוא  נופל  ההולדה  כח  כאשר 

לשש. 
זה ההבדל בין עונתן של תלמיד חכם 
לעונתן של מי שאינו תלמיד חכם. "אשר 
פריו יתן בעתו – זה עונתן של ת"ח שהיא 
משבת לשבת". כלומר הם לא מולידים 
באופן של שיתין, שתן, שש, אלא באופן 
של קולח. סוד עונתן של ת"ח הוא בסוד 
הוא  הפסק,  לו  שאין  דבר  קודש,  שבת 
תמיד ממשיך, השבת היא נצח, היא יום 

שכולו ארוך לעולמים.
)המשך השיעור בגיליון הבא(

 מהות המידות 036 מים-תיקון המדמה שבכח ההולדה  
מספר שיעור בקול הלשון 1130905



 ה לקבלת העלון שבועי בדוא”ל יש שלוח בקשה לכתובת bilvavi231@gmail.com ♦ לקבלת העלון השבועי בפקס יש לשלוח בקשה לפקס 03-5480529

מדור ארבעת היסודות – הלכה     

 קונטרס יסודות בהלכות תערובת 
פרק ג'

מהלך הרשב"א
עד עכשיו נתבאר מהלך התוספות להבחין בין "קבוע" ל"פריש", 
רוב  ע"פ  חפץ  של  דינו  את  להכריע  שבאים  פעם  כל  שלפיו 
החפץ  של  מצבו  בין  מקשר  מה  לברר  צריכים  אנחנו  צדדים, 

מס לא  זה  שנתבאר,  כמו  כי,  השונים.  צדדים  כל  לבין  ־הנידון 
פיק שיש הסתברות שכלית ע"פ רוב שהחפץ מותר, כי אם החפץ 
מצד עצמו "עומד במקומו", הוא נידון כדבר בפני עצמו, עם זהות 
עצמית ודין עצמי, וא"א לגרור אותו אחר חתיכות אחרות. ורק 
כשנוכל לקבוע שהחפץ עצמו יצא ממקומו ובכך התעורר הספק 
שעליו, אז נוכל לומר שכבר נאבד ה"זהות העצמית" של החפץ, 

ונוכל להשתמש ברוב בכדי "למקם אותו" במקומו הנכון. 

אולם, מהלך הרשב"א חולק על כל היסוד הנ"ל. לדעת הרשב"א, 
דין "כל דפריש מרובא פריש" הוא שכשיש לנו חפץ שלא ידוע 

־מה דינו, אפשר להכריע את הספק ע"פ רוב. לדעתו לא מסתכ
לים על חפץ כאילו יש לו "זהות עצמית" בפני עצמו, ולא צריכים 
�א שמשהו ש"ישייך" את החפץ לכל צדדי הספק, אלא עצם זה ש

לנו שהחפץ שייך לאחד מכמה  נחנו מסופקים על החפץ וידוע 
צדדים, זה עצמו נותן לנו בירור והסתברות של רוב שאפשר לנו 

להכריע את הספק על פיו. 

מוכרות  חנויות  ט'  שהיו  א',  בפרק  שציירנו  במקרה  ולמשל, 
ולא נשאר בסוף  שחוטה ואחד מוכרת נבילה, ופרצה מלחמה, 

־אלא אחת מהחנויות ולא יודעים איזה היא, לדעת הרשב"א אנ
חנו כן נילך אחר הרוב ונקבע כי היא אחת מהכשרות. למה? כי 
גם כאן יש אותו מידת הסתברות של "כל דפריש": יש כאן עשר 
אותה  נשליך  אז  מהן,  אחת  ודאי  היא  הזו  שהחנות  אפשרויות 
הזה  למהלך  בפועל,  "פרישה"  שום  כאן  שאין  ואף  הרוב.  אחר 
משל  אלא  זה  ואין  בפועל,  "פרישה"  צריכים  לא  בכלל  אנחנו 
איך יוולד ספק כזה. אבל בשורה התחתונה, לא משנה אם נולד 
או שפירשו  הספק בגלל שפירש אחד ואינו ידוע מאיפה פירש, 
כל האחרים ולא ידוע מי נשאר – העיקר שנולד ספק על החפץ, 
ויש לנו כמות ברורה של אפשרויות וצדדים שרובם היתר, וכל 
כי האי גוונא דין רוב קובע שאפשר להכריע את הספק ע"פ רוב 

הצדדים. 

דין קבוע
על  כמחצה  קבוע  "כל  של  הדין  באמת  מה  קשה,  שא"כ  אלא 
מאיזה  יודע  ואינו  מהחנויות  מאחד  בלקח  למה  דמי"?  מחצה 

־לקח, א"א לקבוע ע"פ רוב שהחפץ נלקח מאחד מהחנויות הכ
שרות והוא כשר – הרי גם כאן יש הסתברות של רוב!

התשובה לכך, לפי מהלך הרשב"א, היא שאה"נ, אם כל החנויות 
באמת  לקח,  מאיזה  ספק  והיה  מפוזרים,  במקומות  היו  האלו 

־היינו יכולים ללכת אחר הרוב ולקבוע שהחפץ כשר. אלא של
אחד,  בשוק  שנמצאים  חנויות  בעשר  כאן  מדובר  הרשב"א  דעת 
ואחת  שחוטה  מוכרות  מהחנויות  ט'  היו  שוק  שבאותו  כלומר 
מוכרת נבילה. כאן מגיע דין קבוע, שקובע שחפץ שאני לא יודע 
אם הוא אסור או מותר, אבל הוא הגיע לידי ממקום שודאי היה 

איסור שם, כבר א"א להכריע ע"פ רוב שאינו שייך לאותו איסור. 
אם  אפילו  כי  "ריעותא",  כעין  שזה  היא  לכך  שהסברא  ונראה 
הבשר באמת הגיע מהחנות הכשרה, הרי ודאי שהוא היה נמצא 
"שייכות  לו  יש  ודאי  וכבר  יחד עם האיסור,  במקום אחד  עכ"פ 

מסויימת" עם האיסור, ובמצב כזה לא נאמר דין רוב. 

ואף שסו"ס אין זה משנה כלום כלפי מידת ההסתברות של הרוב, 
הוא  קבוע  דין  הרשב"א  ולדעת  חמור,  יותר  ספק  כבר  זה  מ"מ 

"גזירת הכתוב" שכה"ג לא הולכים אחר הרוב.א 

ולפ"ז, הדין של "בשר הנמצא" שאומרים עליו "כל דפריש" היינו 
לכל  מחוץ  אלא  עצמם  לחנויות  מחוץ  רק  לא  נמצא  שהבשר 
השוק, וא"כ, הוא לא הגיע לידינו ממקום שהיה שם "ודאי איסור 

קבוע באותו מקום", ולכן אפשר לדון ולהכריע מהו ע"פ רוב. 

גדר "מקום אחד"
והנה, לפי המהלך הזה צריכים להגדיר מה נקרא "מקום אחד" 
פירשה  שהחפץ  כל  התוספות,  למהלך  כי  "פירש".  נקרא  ומה 
ממקום שהיה דינו ידוע, עד למקום שגורם לנו להסתפק מה דינו, 

־כבר נחשב זה ל"פירש". ולמשל, אם ט' החנויות המוכרות שחו
טה וחנות האחת שמוכרת נבילה היו כולם באותו שוק, ונמצאת 
התוספות  לדעת  דינה  החנויות,  כל  בין  השוק  באמצע  חתיכה 
שהיא מותרת, כי סו"ס היא "פירשה" מהחנות שבה היתה דינה 
ללכת  אפשר  ולכן  הספק,  את  לנו  גרמה  הזו  ופרישתה  ידועה, 

אחר הרוב. 

משא"כ למהלך הרשב"א, כל שהבשר עדיין נמצא באותו שוק, 
דין  כל  הרשב"א  לדעת  שהרי  קבוע.  של  מובהק  ציור  עדיין  זה 
קבוע של בשר הנלקח מאחד מהחנויות בנוי על כך שדנים את 
אחד"[  ]ב"מקום  בשוק  שיש  וכיון  אחד",  כ"מקום  ה"שוק"  כל 
ודאי איסור א"א להכריע שהבשר לא הגיע מהאיסור הזה, וא"כ 

להג צריכים  וא"כ,  השוק.  באמצע  שנמצא  בשר  שה"ה  ־פשוט 
דיר כמה רחוק צריכים למצוא את הבשר מהשוק בכדי לקבוע 
שאינו "באותו מקום" עם האיסור, ובינתיים נשאיר את זה בצ"ע, 

וייתכן שזה יתבאר קצת בהמשך דברינו. 

במקום  שנמצאות  שחוטה  בשר  מוכרות  חנויות  ט'  יש  אם  והנה,  א 

נמצאה  והחתיכה  אחר,  במקום  שנמצאת  נבילה  מוכרת  וחנות  אחד, 
"ריעותא",  נבילה, שם מובן מסברא שיש  קרוב לחנות המוכרת בשר 
שמראה שהחתיכה שנמצאה הגיעה מהחנות האסורה. אבל באמת זה 
כן  שבאמת  הוא  הדין  הזה  בציור  כי  הרשב"א,  לדברי  כלל  קשור  לא 
הולכין אחר הרוב, כי זה רק נידון של "רוב וקרוב" שסותרים אהדדי, 
שקיי"ל שהולכין אחר הרוב. אבל בציור של הרשב"א יכול להיות שאין 
כל החנויות היו יחד, והחתיכה נמצאה  כאן שום ריעותא מסברא, כי 
הוא  הרשב"א  של  קבוע  דין  גדר  אלא  לאיסור.  וגם  להיתר  גם  קרוב 
שכל שהחתיכה נמצאה במקום שמוגדר כ"מקום אחד" עם צד האיסור 
הידוע, ואפילו אם הרוב היתר נמצאת גם כן באותו מקום ממש ואין 
שום כח שסותר לבירור של הרוב, אעפ"כ כבר הו"ל "ספק חמור" כי 
יש ריעותא של "איסור לפנינו", וא"א להתיר ספק חמור כזה אפילו ע"י 

בירור והסתברות של רוב. 


