
שואל לעניין הדרכים השונות של עבודת השם ע"פ ארבעת היסודות ]הדרך הליטאית ח"ב[ 
היחס  על  שלהם  הלימוד  במסגרת  רקע: 
של  השונות  לדרכים  היסודות  ארבעת  שבין 
שעבר  שבוע  וצבי  יעקב  פתחו  השם,  עבודת 
עם הדרך הליטאית, של השגת קירבת השם 
בעיקר באמצעות לימוד התורה שבנגלה. הם 
התחילו עם דברי הגר"א במשלי, שאין לאדם 
לסמוך כלל על דעתו בכדי לגלות רצון השם, 
ומצוות  לתורה  להתמסר  אלא  לאדם  ואין 
שבנגלה, ולהשיג את כל שאר חלקי השלימות 

דרכן. 

יעקב: בהמשך לדרך הליטאית, רציתי להביא כאן 
שני מקורות שחבר שלי הראה לי. הראשון הוא סיפור 
זצ"ל  פינקוס  שמשון  ר'  שמביא  מבריסק,  הגר"ח  על 

בספר תפארת תורה )ח"ב, פרשת ויגש(, וז"ל:
על צואריו, וברש"י, אבל יעקב לא נפל על  "ויפול 
קורא  שהיה  רבותינו  ואמרו  נשקו,  ולא  יוסף  צוארי 
את שמע. הנה, למה דוקא עכשיו קרא ק"ש? ואמרו 
יעקב  כשראה  עכשיו  שהרי  העבודה,  בעלי  זה  על 
היו  הרגע  באותו  ליוסף  ואהבתו  שמחתו  יוסף,  את 
להתענג  ליעקב  לו  שהי'  הרגע  ובאותו  גבול...  בלי 
ק"ש,  קרא  אז  דוקא  יוסף,  ראיית  על  גבול  בלי 
ומספרים  הקב"ה.  ליחוד  ההוא  היקר  הרגע  שמסר 
זצוק"ל,  הגר"ח  הגדול  לרבינו  הדברים  שכשנאמרו 
אבינו  יעקב  את  מלבישים  אתם  'וכי  ואמר  הקפיד, 
בבגד שלכם? ואם מבחינתכם היה ראוי באותו הרגע 
אבינו?'  יעקב  גם  לעשות  צריך  היה  כך  ק"ש,  לומר 
אלא הפשט הוא אחר, שמאחר והקב"ה ציוה ליעקב 
והיה  מצוה,  חיוב  כאן  לו  שיש  הרי  למצרים,  לרדת 
מן  פטור  במצוה  דעוסק  משום  מק"ש  פטור  אז  עד 
בקר"ש,  מיד  נתחייב  אז  למצרים  וכשהגיע  המצוה, 

וקרא כדין..."

וממשיך שם ר' שמשון, וז"ל: 

התורה,  לימוד  בדרך  ז"ל  הגר"ח  רבנו  שיטת  "זוהי 
שכלינו  עם  התורה  לפרש  לנו  אפשר  אי  שאנו 
האמיתי,  השכל  מן  מרוחקים  שאנו  והרגשותינו, 
המוזכרים  לאישים  ולא  לנו  שייכים  הרגשותינו  וכל 
לנו  ואין  לגמרי  אחרת  מציאות  המה  אשר  בתורה, 
עצמה...  התורה  לשכל  וכ"ש  כלל.  בהם  מושג  שום 
תורה  דברי  עם  תורה?  דברי  לפרש  צריך  איך  וא"כ 

דווקא, שהתורה עצמה היא אשר מבינה התורה. ולכן 
כשבאים לתרץ רמב"ם קשה או סוגיה בש"ס, א"א לנו 
לפרשם ע"פ מה שאנו מוצאים בשכלינו... רק התורה 

עצמה יכולה לפרש העניין". 

צבי: מראה מקום יפה מאוד!

מאיר  אליהו  ר'  הגאון  בדברי  הוא  והשני  יעקב: 
בלוך מטעלז ב"מאמר דרכה של תורה" )נדפס כהקדמה 
את  שמתאר  בלוך(,  לייב  יוסף  ר'  של  דעת  לשיעורי 

הדרך הזו בשם "דרך הפלפול", וז"ל:
הקדושה  התורה  כי  והרגישו  ראו  הפלפול  "בעלי 
היא למעלה משכל האדם, בחילוקי ההלכות הדקים 
בשכל  מלהגיע  ויתייאשו  הנשגבים,  הדינים  ובפרטי 
ומקורה  היא  שמימית  תורה  כי  תכליתם,  אל  אנושי 
בשכליה  להשתעשע  נוכל  ולא  בקודש.  למעלה 
השימושי,  משכלנו  נתנתק  כן  אם  אלא  וסברותיה 
ונתעלה אל שכלי התורה לדמות מילתא למילתא על 

פי כללי התורה שאנו מוצאים בה. 

ואע"פ שלא יבחנו בשכלנו אנו ולא יתיישבו בלבנו, 
בהיות שורשם בעולם אחר הרחק מאיתנו וגבוה מעל 
גבוה, בכל זאת בשוטטנו בשדמות הרחבות של כללי 
התורה, ומדמין מילתא למילתא בפלפולא חריפתא, 
כללים,  מול  כללים  מחזה,  מול  מחזה  מעמידים 
עוקרים הרים וטוחנים אותם זה בזה בסברא - מתרחב 
הלזו,  ע"י ההתעמלות השכלית  הלב, השכל מתגבר 
ומכל  ובריאה,  מהיקום  ומלואה,  מתבל  ומתרחקים 
התורה  קדושת  את  ומרגישים  השמושיים,  הענינים 
למעלה  ועולים  היא,  שמימית  תורה:  ורוממותה. 
תורה, משוחחים  כללי  גנזי מרומים,  ומושכים משם 
בם, וחיים אז חיי שמים. עמוקה היא משאול, ויורדים 
פנינים  משם  ומעלים  התלמוד  ים  מצולות  לעמקי 
ומתקשטים בם. רחוק אז האדם מן החיים, רחוק מכל 
הענינים השמושיים, עוסק הוא בפלפולה של תורה 

וחי חיי אורה...".

צבי: נפלא! 

נראה לי שאחרי כל מה שהבאת, כבר נוכל להבין את 
היסוד שלמדנו שבוע שעבר שכח ההשכלה בנוי על ב' 
מארבעת היסודות - גם יסוד הרוח, וגם יסוד אש. שהרי 
ראינו שהדרך הזו בנויה על ב' יסודות - מצד אחד יש 
התורה,  חכמת  של  ומופשט  רוחני  לעולם  עלייה  כאן 

הזה,  העולם  של  ב"עפר"  מהתלבשותו  לגמרי  למעלה 
וזהו יסוד הרוח. כל יסוד הדרך הזו הוא לעלות לאותו 
עולם של תורה ולחיות שם תמיד, וכדרך הגר"א ש"לא 
בקיאות  רכישת  על  בנוי  והוא  מגירסא".  פומיה  פסיק 
בתורה ומשא ומתן בה מיניה וביה, וכל אלו מכח יסוד 

הרוח. 
הפלפול  כח  על  בנויה  הזו  הדרך  מאידך,  אבל 
והניתוח. שהרי כמו שראינו, לדרך זו, התורה מנותקת 
לגמרי משכלינו האנושי, וא"כ איזו נגיעה יש לנו איתו? 
התשובה היא מכח הניתוח, הפלפול, והחשבון, שדרכם 
הרים  "עוקר  וביה",  "מיניה  בתורה  להשיג  לנו  אפשר 
ביסוד  בעיקר  שורשם  האלו  הכוחות  בזה".  זה  וטוחנם 
דקים,  חילוקים  ולחלק  להקשות  הכח  שממנו  האש, 
גדולה  אחת  יחידה  שהיה  דבר  שהופכת  האש  דוגמת 
להמון פירורים של אפר דק. וכמו כן, מיסוד האש מגיע 
כוחות היגיעה והעמל, דוגמת האש שמבין כל היסודות, 
היא המקור לאנרגיה הכי עוצמתית. והכוחות האלו הם 

מה שמעלים אותנו ל"עולם הרוחני" של שכל התורה.
ששייך  שלי  מחבר  מקום  מראה  עוד  אולי  יעקב: 
וז"ל,  כח:(,  אור  )יהל  הגר"א  מדברי  הוא  הזה,  לעניין 
"ראיה לזה שהנשמה אינה ידועה, כשאדם רוצה לעיין 
בשכלו אזי סוגר את העיניים ויושב במנוחה ובהשקט, 
וכשמבטל כוחות הגופניות אז בא לו כח השכל ושורה, 
לא קודם, מפני שאין לו שייכות עם הגוף." ולפי כל מה 
שביארנו עד עכשיו, זה מסמל את כל המהלך של דרך 
זו, שמטרתו הוא "לסגור את העיניים" מכל חיי עוה"ז 
ומכל השכל והרגש האנושי, ולהתעלות לעולם הרוחני 

של התורה. 
]המשך בס"ד שבוע הבא...[ 

בס"ד

תשפ"ו
 
  גיליון 48 ♦

 בלבבי ארבע יסודות
עפר ♦ מים ♦ רוח ♦ אש

© כל הזכויות שמורות 
בלבבי משכן אבנה

 טל' 052.763.8588
 פקס' 03-5480529

bilvavi231@gmail.com

 לקבלת העלון 
 השבועי בדוא”ל 

 יש לשלוח 
בקשה לכתובת

bilvavi231@gmail.com

קו ישיר לשמיעת
שיעורי הרב שליט"א

ב'קול הלשון'
ישראל 073.295.1245

 USA 605.313.6660

 נערך ויוצא לאור 
ע"י "שיטת ארבעת היסודות" 
בהכוונת מורינו הרב שליט"א

 מחבר ספרי 
בלבבי משכן אבנה 

א' שואל לעניין מבט מבחוץ על עולם ארבע היסודות����

ב' מבחן להערכה עצמית ����������������������������������������������������

ד' מהות המידות תיקון המדמה שבכח ההולדה ��������������

������������������������������ה מדור ארבעת היסודות – הלכה 

תוכן הגיליון



לקבלת העלון שבועי בדוא”ל יש שלוח בקשה לכתובת bilvavi231@gmail.com ♦ לקבלת העלון השבועי בפקס יש לשלוח בקשה לפקס 03-5480529  ב 

מבחן להערכה עצמית
מבחן להערכה עצמית חלק א' – יסוד הרוח מול יסוד העפר

הפכפך – עקבי
לפניך שתי סיטואציות, כל אחת עם שתי תגובות אפשריות. תנסה לדמיין איך אתה היית מגיב!

- סיטואציה ראשונה -
ביחס לשאלה על איזה מניין אתה מתפלל בו, בחר את התיאור 

שהכי מתאים למצבך:

תלוי?  זה  מה  על  תלוי...".  ש"זה  היא  התשובה  בקיצור,  א(	
על הרבה דברים... בימות החול, אתה בדרך כלל מתפלל מוקדם 
כדי שתוכל להוציא את הילדים בזמן, ולכן אתה מתפלל או בשש 
או בשש וחצי, תלוי מתי בדיוק אתה קם. אבל לפחות פעם בשבוע 
ואז  בלילה,  מאוחר  עד  טלפון  שיחות  או  סידורים  לך  מזדמנים 
אתה קם מאוחר, ואתה צריך להתפלל במניין מאוחר, אחרי שכבר 
הבאת את הילדים למוסדות. ומזמן לזמן אתה מקבל התעוררות 
כשבועיים...  למשך  לותיקין  הולך  אתה  ואז  ותיקין,  להתפלל 
וביחס לשבת, זה תלוי בעוד כמה חשבונות... אם הילדים רוצים 
להגיע איתך לבית הכנסת, אז אתה מנסה להתפלל בבית הכנסת 
הגדול, שיש בו הרבה מקום. ואם לא, אז זה תלוי כל שבוע - ישנם 
כדי  יותר,  ומהיר  מוקדם  במניין  להתפלל  רוצה  שאתה  שבועות 
שתוכל ללמוד קצת לפני הסעודה, וישנם שבועות שאתה מעדיף 

להתפלל במניין איטי יותר, איפה שיש יותר התעוררות. וכמובן, 
ישנם גם שבועות שאתה רוצה משהו "בינוני", לא מדי מהר ולא 

מדי איטי...

של  במניין  מתפלל  תמיד  כמעט  אתה  החול  בימות  ב(	
כדי  קפדני  שינה  זמן  על  לשמור  משתדל  אתה  לכתחילה   .6:30
שתוכל לקום בזמן, אבל גם במקרה שהלכת לישון מאוחר, אתה 
מקפיד תמיד לקום בזמן למניין הזה. ואפילו כשהמניין של ותיקין 
במניין  נשאר  אתה   ,6:30 של  המניין  לפני  דקות   5 רק  מתחיל 
כי אתה לא רוצה להתחיל לשנות  ובמקום הקבוע שלך,  הקבוע 
את הקביעות... וביחס לשבת, הכלל במשפחה שלך הוא פשוט - 
רק ילדים שיודעים ורוצים להתפלל שמונה עשרה יכולים להגיע 
בשבילם  קונה  מיד  אתה  גיל,  לאותו  וכשמגיעים  הכנסת,  לבית 
שבוע  כל  איתך  מגיעים  והם  לידך,  הכנסת  בבית  קבוע  מקום 

למניין הקבוע שלך...

- סיטואציה שנייה – 
שיהיה  חשוב  זה  כמה  יודע  אתה  עסוק,  אדם  בן  שאתה  אף 
לכך  לדאוג  מנסה  ואתה  אביהם,  עם  איכות  זמן  שלך  לילדים 
מה  בהם.  ולהתמקד  איתם  להיות  יום  כל  דקות  כמה  לך  שיהיה 

אתה עושה בזמן הזה?

משחק  אתה  לפעמים  עצמו...  בפני  סיפור  הוא  יום  כל  א(	
שלהם,  היום  על  איתם  משוחח  אתה  לפעמים  משחק,  איתם 
לומד  אתה  ולפעמים  כלשהו,  סיפור  להם  מספר  אתה  לפעמים 
איתם... בקיצור, אתה מנסה כל יום "להרגיש" מה הדבר הכי טוב 
לעשות, לפי המצב רוח שלהם ולפי המצב רוח שלך, וככה אתה 

מחליט...

יש לך נוהג קבוע כל יום, שאתה מבקש מכל ילד בנפרד  ב(	
למד  הוא  מה  על  לך  לספר  וכן  היום,  לו  שקרה  משהו  לך  לספר 
וישנם  בשמחה,  ומספרים  בקלות  שנפתחים  ילדים  ישנם  היום. 
את  לעורר  לנסות  צריך  אתה  ואיתם  זוכרים,  כ"כ  שלא  ילדים 
הזיכרון קצת, אבל במבנה הכללי של השיחה הוא פחות או יותר 

שווה כל יום...

א

  רח’ הרב בלוי 33
ירושלים
 20:30 

צורת אדם
 השיעור הבא בנושא:  ריסים
יום שלישי יז’ טבת תשפ”ו



 ג לקבלת העלון שבועי בדוא”ל יש שלוח בקשה לכתובת bilvavi231@gmail.com ♦ לקבלת העלון השבועי בפקס יש לשלוח בקשה לפקס 03-5480529

מבחן להערכה עצמית
 מבחן להערכה עצמית ]חלק ב'[ - יסוד הרוח מול יסוד העפר 

הפכפך - עקבי

יסוד הרוח, יש באדם כח להיות "הפכפך",  מכח  הסבר: 
וכלשון הפסוק )משלי כא, ח( "הפכפך דרך איש וזר", וכביאור 
המצודות דוד )שם(, "המתהפך במעשיו פעם כך ופעם בהפך, 
הנה פעם דרך איש לו, ופעם הוא זר מן הדרך". ושורש המידה 
הזו הוא מיסוד הרוח, שלפעמים נושבת רוח צפונית, ושוב 
והרוח  צפונית,  רוח  פעם  עוד  ושוב  דרומית,  רוח  נושבת 
מתהפכת ביניהם מכיוון לכיוון. וכן טבעו של איש שיש לו 
את המידה הזו של יסוד הרוח, שאיננו קבוע בדרך מסויימת, 
לצד.  מצד  קרובות  לעיתים  דרכו  את  מחליף  הוא  אלא 
והיפוכו מכח יסוד העפר, שמכוחו יש באדם מידה להיות 
עקבי, ולהמשיך יום אחר יום בדרך קבועה מבלי לשנות את 

דרכו, וכ"ש מבלי להפוך לכיוון ההפכי. 
והנה, בצורה המאוזנת האדם צריך להשתמש בעיקר בכח 
העקביות של יסוד העפר, ורק להשתמש עם כח ה"הפכפך" 
לעיתים נדירות או באופן חלקיא.  שהרי מי שמשתמש מדי 
הרבה בכח ה"הפכפך" לא יכול להתקדם לשום מקום בחיים. 
כל פעם שהוא רק מתחיל פרוייקט מסויים, כבר אחרי כמה 
הוא  מדובר[,  פרוייקט  גודל  לאיזה  ביחס  ]תלוי  דקות\שעות\ימים 
פתאום נוטש את אותו פרוייקט לטובת פרוייקט אחר. וגם 
בפרוייקט השני, אותו סיפור חוזר על עצמו אחרי קצת זמן 
החשובים  שבדברים  ברור  וא"כ,  שלישי.  פרוייקט  לטובת 
ע"פ  ולבחור  עקבי,  להיות  צריך  האדם  בחיים  והמהותיים 
עליו  איך  וכוחותיו[  עצמו  את  הכרתו  ע"פ  ]וכן  תורה  ודעת  שכל 

להתנהג, ולהמשיך בעקביות באותה דרך לאורך זמן. 
לסדרים  עצמו  את  מקבע  רק  אדם  אם  גיסא,  מאידך 
חיצוניים קבועים, הוא עלול למצוא את עצמו "תקוע" בתוך 
שעומד  התוכן  כל  את  מפספס  הוא  כאשר  יבשים,  סדרים 
מאחוריהם. במצב כזה, דווקא ע"י שהאדם משנה כל הזמן 
את צורת הנהגתו החיצונית, זה מזכיר לו שמה שהוא מבקש 

א הערת מו"ר - כגון שהוא קובע זמן קט ביום שבזמן זה הוא עושה 

את רצונו לפי הנכון לאותה עת, בלי יחס יסודי אולם מתוך שיקול 
הדעת	

באמת זה רק הנקודה הפנימית, ולא החיצוניות. ]דוגמא לכך 
מצינו בבני ישראל במדבר, שהקב"ה הרגיל אותם לחיות בצורה של "על פי 

יהיו קבועים במקומם הרבה  יחנו ועל פי ה' יסעו", מבלי לדעת אם הם  ה' 

"קבועים"  שהם  בכך  להתמקד  אותם  להרגיל  רצה  הקב"ה  כי  קצת,  או  זמן 

תמיד ב"מקום של על פי ה'". הם תמיד נמצאים איפה שה' רוצה שהם יהיו, 

בזה.[  להתמקד  צריכים  לא  נמצאים,  הם  ב"חיצוניות"  איפה  חשוב  לא  וזה 

הנקודה  כי  במהותו,  חיצוני  הוא  "סדר"  כל  מאידך,  אבל 
הפנימית היא נעלמת וא"א לתפוס אותה באופן קבוע. ולכן, 
אם האדם רוצה להתמקד רק בפנימיות, הוא יאבד את כל 

הקביעות שלו. 
ולכן, הצורה המאוזנת היא שהאדם ישתמש באופן כללי 
ברוב ענייניו עם כח העקביות והקביעות של יסוד העפר, הן 
יסוד  ]שזו עקביות בתוך  לתת לכל מעשיו "כיוון" קבוע מסויים 
הרוח עצמו[, והן להגביל את עצמו לסדרים קבועים ועקביים. 

אולם, בתוך ה"מסגרת" הזו של סדריו הקבועים, אם האדם 
מסויימות  פעולות  של  התועלת  שעיקר  מראש  משער 
תגיע ממה שהוא ייתן לעצמו לעשות אותם "על פי הרוח" 
בצורת  להשתמש  לעצמו  לקבוע  יוכל  הוא  זמן,  אותו  של 
עצמו  אחרי  עוקב  כשהוא  מבוקרת,  בצורה  כזו  התנהגות 
מזמן לזמן לראות שהוא באמת משיג את מטרותיו באופן 

הזה. 
להיעזר כאן בסיפורים שבחלק א'. בסיפור הראשון  ניתן 
של בחירת מניין להתפלל בו, כבר לימדונו חז"ל שיש לאדם 
ו:(, ואף שזה סדר חיצוני, זה  )ברכות  לקבוע מקום לתפילתו 
יעזור  רק  שבסוף  ויציבה  קבועה  "מסגרת"  לתפילה  נותן 
לכוונה. ולכן, שם הצורה הראויה היא להתבונן איזה מניין 
כפי  שם  מקומו  את  ולקבוע  כללי,  באופן  מתאים  הכי  הוא 
התועלת  עיקר  לכאורה  השני,  בסיפור  משא"כ  היכולת. 
של הזמן שנותנים לילדים הוא דווקא באופן שהאדם נותן 
כפי  פעם  כל  ופשוט,  טבעי  באופן  איתם  להתנהג  לעצמו 

עניינו, ולאו דווקא בצורה עקבית וקבועה מראש.  

						                                                       יסוד העפר               יסוד הרוח 
		                                                                     עקבי                          הפכפך    	                                                       

125 4 37 69 810

של  זוג  פעם  כל  לתת  מנסים  אנחנו  זה,  במדור  הקדמה: 
יש  הפכיים.  יסודות  לשני  המשתייכות  הפכיות,  מידות 
להתבונן בשני הצדדים, ולנסות להעריך באופן כללי לאיזה 
צד האופי שלך נוטה יותר, והאם הנטייה לאחד מהצדדים 
ע"י  לרשום  ניתן  התשובה  את  חלש.  או  מאוד  חזק  הוא 
נטייה  1 פירושו  10, כאשר  הקפת אחד מהמספרים מ1 עד 

נטייה  פירושו  ו10  שבזוג,  הראשונה  למידה  מאוד  חזקה 
חזקה מאוד למידה השנייה שבזוג.  



לקבלת העלון שבועי בדוא”ל יש שלוח בקשה לכתובת bilvavi231@gmail.com ♦ לקבלת העלון השבועי בפקס יש לשלוח בקשה לפקס 03-5480529  ד 

מהות המידות-מים תיקון המדמה שבכח ההולדה 

מדמה דעפר ומדמה דמים 

מדמה.  של  מערכות  שתי  יש  בכללות 
יש מדמה של עפר ויש מדמה של במים.

מלשון  מדמה  נקרא  עפר  של  מדמה 
יש  ולפיכך  אדמה,  מלשון  אדם  אדמה. 
מדמה  ויש  באדמה.  ששורשו  מדמה 
עליונה  תפיסה  וזו  דפסולת,  מים  מכח 

יותר של מדמה.
שני  יש  הקודם,  בפרק  שהוזכר  כמו 
העפר  מצד  המתגלה  המוות  מות.  סוגי 
הוא "עפר אתה ואל עפר תשוב", המוות 
יסוד המים הינו בבחינת  המתגלה מצד 
משקל,  אותו  על  מריבה.  מרים-מי  מים 
מדמה  יש  מדמה,  של  כוחות  שני  יש 
מדמה  ויש  באדמה,  בעפר,  ששורשו 

ששורשו במים.
חז"ל אומרים שיש רק שלשה יסודות: 
אש, רוח, ומים. חז"ל לא מונים את יסוד 
שהוא  הרביעי  היסוד  בא  מהיכן  העפר. 
'ולשלג  מובא  בירושלמי  העפר?  יסוד 
נעשה  מהמים  כלומר,  ארץ'.  הוי  אמר 

שלג ומהשלג נעשה ארץ - עפר. 
כל היסודות יש בהם איכויות מסוימות. 
האש היא חמה, הרוח לחה, המים קרים. 
איכות  מהשתנות  נעשה  העפר  יסוד 
ונעשתה  השתנתה  המים  איכות  המים, 
עפר. נמצא שהעפר הוא לא יסוד – אלא 

העפר הוא רק איכות שהשתנתה. 
לא  הוא  העפר   - יסודי  מאד  דבר  זה 
יסוד, הוא רק השתנות של איכות המים, 
ממים לחים למים קשים. והרי שבעומק 
ולכן  יסוד.  בלי  איכות  רק  הוא  העפר 

מגרמיה  ליה  'לית  נקרא  העפר  בעומק, 
יסוד  הוא  אלא  עצמי  יסוד  לו  כי  כלום', 

המים שקיבל איכות שונה. 
יש  היסודות  שבכל  אומרים  חז"ל 
הוא  דבר  שבכל  החומר  וצורה.  חומר 
היא  דבר  שבכל  והצורה  היסוד  שורש 

שורש האיכות.
והחומר  הצורה  שבעפר  אומר  הגר"א 
הם אחד. וטעם הדבר לפי מה שנתבאר, 
כי בעומק העפר הוא לא חומר, הוא רק 
העפר  את  שתופס  מי  משתנה.  איכות 
כחומר – זה "עפר אתה ואל עפר תשוב". 
זה המדמה שבו. המדמה שבעפר הוא – 
שאני תופס דבר שהוא לא קיים. אם אני 
תופס את עפר כיסוד ואני לא תופס את 
העפר כאיכות שהשתנתה, אז אני מדמה 
מה שאינו למה שישנו, וזה כוח המדמה 

המונח ביסוד העפר.
אדם נמצא בחדר והוא מדמה בדמיונו 
שהוא  בגלל  האם  פילים.  כאן  שיש 
יש כאן פילים? ברור  מדמיין כך באמת 
הכל  בסך  הוא  כלום.  כאן  אין  שלא, 
מדמה דבר שאינו לדבר שישנו. זה נקרא 
יסוד העפר. הוא מדמה דבר  מדמה של 

שהוא לא קיים. 
כוח  יש  המים  ביסוד  גם  זאת,  לעומת 
מה  את  מדמה  הוא  שם  אבל   – המדמה 
בצורה  אותו  מדמה  הוא  רק  קיים  שכן 
ישרים  המסילת  דברי  מעין  שונה, 
דבר  על  בלילה  מדמה  שהאדם  שאומר 
משהו?  כאן  יש  האם  אדם.  שהוא  דומם 

כן, אבל זה נראה לו באופן שונה. לעומת 
זאת, מי שעומד באמצע היום ולא רואה 
כלום אלא מדמיין לעצמו שיש כאן כלב, 
רק  כלום,  כאן  אין  משהו?  כאן  יש  האם 

אויר בעלמא. זה מדמה של עפר.
מדמה את מה שאינו למה שישנו – זה 
מדמה של יסוד העפר. העפר יכול לקחת 
ידי  ועל  איכות,  אלא  יסוד  שאיננו  כח 
לא  יסוד,  שזה  אומר  הוא  שבו  המדמה 
רק איכות של יסוד. המדמה דעפר בעצם 

עושה את מה שאינו לישנו. 
דוגמא ברורה לכך, דוד המלך שנקרא 
העפר  יסוד  הוא  המלך  דוד  נפלי.  בר 
אין   – נפלי  בר  נקרא  והוא  דקדושה, 
לו  יש  שכן  מדמה  אני  אם  מציאות.  לו 
זה  העפר,  יסוד  של  מדמה  זה  מציאות, 
מדמים  כי  באדמה,  ששורשו  מדמה 
את דוד שהוא בר נפלי ואין לו מציאות 

כאילו כן יש לו מציאות. 
לעומת כך, אם אני משנה את האיכויות 
שמונח  מדמה  זה  כשלעצמם,  והצורה 
דמים  מדמה  וכאשר  המים.  ביסוד 
מתגלה באופן של קלקול, זה סוד מימי 
צורות  כל  חלים  שם  האדם.  של  רגליו 

המדמות שאינם מתוקנות.
אדמה  בסוד  דקדושה  מדמה  יש 
לעליון. אולם חלק הפסולת של המדמה 
אם   – מהגוף  להיפלט  צריכה  שבנפש 
האדם זכאי. אם חלילה האדם לא זכאי, 
ולא  בגופו  נשארת  המדמה  פסולת 

יוצאת ממנו.

מדמה של מים – מערכת של שש

של  גופו  בתוך  הנמצא  המדמה  כוח 
וגם  חז"ל  בלשון  הנקרא  הוא  האדם 

בלשון המקרא 'שתן' - "משתין בקיר". 
מלשון  הוא  שתן  כל  ארמית,  בלשון 
לבית  שיתין  כרה  המלך  דוד  שש.  שית, 

המקדש.
מחמת  בפשטות  כן  נקרא  השתן 
ברית  האות  ממקום  יוצא  שהוא  כך 
היסוד  מידת  הוא  שישי,  שנקרא  קודש 
שבספירות.  השישית  הספירה  שהיא 
השש  כוח  יותר,  הברורה  בהבנה  אבל 
דמים  המדמה  מכוח  הוא  שמתגלה 

שיוצר צורה חדשה.

כמו שנתבאר, מדמה דעפר מדמה את 
האינו לישנו, לעומתו מדמה דמים לוקח 
מבואר  צורתו.  את  משנה  רק  קיים  דבר 
צורה  שכל  רבותינו  בדברי  בהרחבה 
)מעלה  צדדים  מששה  מורכבת  בבריאה 
מטה, ימין ושמאל, פנים ואחור. או בלשון אחרת 

השתן  מערב(.  מזרח  דרום  צפון  מטה  מעלה 

הוא  המים,  מצד  המדמה  פסולת  שהוא 
נקרא כן על שם שש הצדדים של הצורה, 
צורה חדשה מכוח  ויוצר  הוא מדמה  כי 

המדמה.
העפר  יסוד  מצד  מדמה  של  מערכת 
המדמה  חומר.  אלא  צורה,  ענינה  אין 

דעפר עושה את מה שאינו לישנו, העפר 
מדמה חומר, העפר לא בא לחדש צורה, 
מחוץ  והוא  עפר  הוא  צורה  בלי  החומר 
מים,  של  במדמה  אבל  השש.  למערכת 
האדם  כאשר  צורות.  מחדש  המדמה 
הצורות  של  הפסולת  כל  צורות,  מדמה 
השתן  יוצא  ומשם  רגליו  מבין  יוצאים 

שהוא פסולת השש.
)המשך השיעור בגיליון הבא(

 מהות המידות 036 מים-תיקון המדמה שבכח ההולדה  
מספר שיעור בקול הלשון 1130905



 ה לקבלת העלון שבועי בדוא”ל יש שלוח בקשה לכתובת bilvavi231@gmail.com ♦ לקבלת העלון השבועי בפקס יש לשלוח בקשה לפקס 03-5480529

מדור ארבעת היסודות – הלכה     

 קונטרס יסודות בהלכות תערובת 
פרק ב'

שורשי הדברים לשיטת התוספות
התוספות  מהלך  סברת  את  עומק  ביתר  להבין  בכדי 
שהבאנו בפרק הקודם, נציע שני מבטים שורשיים איך 

ויש  זה",  או  זה  "או  של  הסתכלות  יש  ספק:  כל  לראות 

הסתכלות של "גם זה וגם זה". ממבט ארבעת היסודות, 

שני   – האש  יסוד  בין  להבחנה  מקבילה  הזו  ההבחנה 

יסוד המים – שני צדדים  מתנגדים זה לזה – לבין  צדדים 

המתחברים זה לזה. 

מצינו בהלכה, שיש דין רוב בתערובת יבש ביבש  וכן 
]דוגמת יסוד האש – היבש[, שעל כל יחידה יש ספק אם הוא 

כולו היתר או כולו איסור. ויש דין רוב בתערובת לח בלח 

גם היתר  ויש  יחד  נבלל  – הלח[, שהכל  יסוד המים  ]דוגמת 

וגם איסור, אלא שצריכים לפסוק על הכל יחד מה דינו. 

ב"יבש  ברוב  ביטול  שדין  היא  הפשוטה  וההסתכלות 
ביבש" הוא כעין "תלייה", שאפשר לתלות כלפי כל אחד 

מהתערובת שהוא מההיתר ע"פ הבירור של רוב, משא"כ 

הרוב",  אחר  "הולכין  כעין  הוא  הרוב  שם  בלח",  ב"לח 

מרכיביה,  רוב  ע"פ  הכלל  כל  של  ה"שם"  את  שקובעים 

אע"פ שהוא ודאי מורכב מכולם יחד.א 

כאילו  להסתכל  אפשר  בלח  לח  על  גם  בעומק,  אבל 
יש רבבות "פירורים" ועל כל אחד יש רוב שקובע שהוא 

היתר – הסתכלות של "או זה או זה". וגם על יבש ביבש 

כל  את  רואים  כבר  הספק  שמחמת  להסתכל  אפשר 

"סלט",  דוגמת  מעורבת",  אחת  כ"יחידה  ה"תערובת" 

ופוסקים ללכת אחר הרוב. 

עומק מהלך התוספות
עד כאן נתבארו שני סוגי הספיקות של "או זה  והנה, 
או זה" ו"גם זה וגם זה" כלפי דין ביטול ברוב בתערובת. 

	 יש כאן נקודה מתהפכת, כי בתערובת יבש ביבש שהספק הוא "או 
א

זה או זה", דוגמת יסוד האש, אז דין הרוב נותן כח של תלייה וחיבור 
לאחד מהצדדים, מכח יסוד המים. משא"כ בתערובת לח בלח שהספק 
הוא גם זה וגם זה, דוגמת יסוד המים, אז דין הרוב הוא ש"מבטלים" את 
צד האיסור כאילו אינו, וקובעים את שם כל הכלל כפי הרוב, וזה ע"י 

כח הביטול של יסוד האש. 

אך, כלפי ענייננו שהוא דין רוב של כל דפריש מרובא 
פריש, במושכל ראשון לכאורה פשוט שזה ספק של "או 

זה או זה", כי הרי על כרחינו החתיכה שמצאנו היא או 

שהרוב  פשוט  לכאורה  וא"כ,  זה.  מחנות  או  זה,  מחנות 

כאן הוא רק מדין בירורב שהחתיכה היא באמת מהרוב, 

ג של כל הצדדים המעו�ר "ולא מדין "הולכין אחר הרוב"

בים יחד, שהרי אין כאן צירוף של כמה צדדים אמיתיים. 

שהבאנו  התוספות  של  המהלך  שעומק  נראה  אולם, 
בפרק הקודם הוא שממשיכים את ההסתכלות של "גם 

]מיסוד המים[ גם כלפי הדין של כל דפריש מרו�  זה וגם זה "

בא פריש. כי לדעה זו, דין כל דפריש יסודו שכשיש ספק 

צירוף של כמה צדדים יחד, אז "הולכים אחר  הבנוי על 

דינו של הספק  וקובעים את  הרוב" של מרכיבי הספק, 

לברר ספק של  לפי רוב מרכיביה. אבל אין דין של רוב 

"או זה או זה" לפי ההסתברות של רוב, ולכן א"א ללכת 

אחר הרוב אא"כ יש משהו שיצרף בין הצדדים השונים 

של הספק. 

העומק שביסוד שפתחנו איתו את מהלך התוס�  וזהו 
פות, שלמהלך הזה דין "קבוע" מחדש שכל זמן שהספק 

לא נולד מכח תנועת החפץ, לא די בכך שיש בירור שכלי 

של רוב. כי כל שהחפץ נשאר במקום קביעותו, עדיין אין 

שום צירוף בין הספק שעליו לחתיכות האחרות, ותמיד 

החתיכה  האם   – זה"  או  זה  "או  בגדר  רק  הספק  יישאר 

המסויימת הזו היא היתר או איסור – וכי האי גוונא א"א 

ללכת אחר רוב. 

מה� דהיינו  קביעותו,  ממקום  יצא  החפץ  אם   משא"כ 
ידוע, וכבר צריכים לדון על התנו רמקום שבו היה דינו 

עה שלו – מאיפה הוא פירש, א"כ המצב ]יסוד העפר[ של 

רהחפץ מעורר אצלנו ספק עם כמה צדדים שכולם אפש

ריים בשוה. וכיון שמצב החפץ עצמו מעורר את כל צדדי 

	 או "תלייה". 
ב

	 או "ביטול ברוב". 
ג



לקבלת העלון שבועי בדוא”ל יש שלוח בקשה לכתובת bilvavi231@gmail.com ♦ לקבלת העלון השבועי בפקס יש לשלוח בקשה לפקס 03-5480529  ו 

מדור ארבעת היסודות – הלכה
הספק, אפשר לראות את זה כאילו יש בספק "גם צד זה 

רוב  לפי  הספק  דין  את  לקבוע  אפשר  ולכן  זה",  צד  וגם 

ד ובמילים אחרות, כאשר המצב של החפץ מעו� �הצדדים.

רר את כל הצדדים בשוה,ה זה עצמו מצרף את הצדדים 

יחד, וכבר שייך לדון ע"פ רוב. 

	 יש כאן שתי נקודות:
ד

מהו ההבדל בין צורת ספק של קבוע לצורת ספק 	.א
של פירש: בקבוע אנחנו צריכים לדון ספק ממשי 

]ספק ממבט יסוד העפר[ – מהו החפץ הזה עכשיו 
בפועל, וכאן התשובה "או זה או זה" ]מבט של יסוד 

האש[. משא"כ בפירש, אנחנו יכולים לדון על ספק 
יותר "מופשט" ו"תיאורטי" ]ספק ממבט יסוד הרוח[ 
– מאיפה הגיע החפץ הזה אתמול, וכאן יש כמה 

צדדים שכולם נכנסים בשוה לספק, ולכן המבט הוא 
שהספק מכיל "גם זה וגם זה" ]מבט של יסוד המים[. 

מה הקובע שבקבוע א"א לי לחקור ספק מופשט, 	.ב
משא"כ בפירש אני כן חוקר ספק מופשט? כי 

למהלך זה תמיד מקדימים את מבט יסוד העפר 
למבט יסוד הרוח, ורק כשיסוד העפר עצמו - מבצו 

של החפץ - מורה על הפרישה, אז אפשר לדון עליה. 

	 כיון שנמצא במקום שאין דינו ידוע, וברור שפירש מאיזה מקום      
ה

שבו היה דינו ניכר וידוע, ורק לא ידוע מאיפה.

הקובע את סוג הספק – מצב החפץ
אנחנו חוזרים למה שנתבאר בפרק הקודם, שמה�  וכאן 

לך התוספות בנוי על קדימת יסוד העפר ליסוד הרוח. כי 

במצב  ובראשונה  בראש  מסתכלים  תמיד  הזה  למהלך 

]יסוד  החפץ  של  המצב  אם  הנידון:  החפץ  של  ומיקום 

העפר[ גורם לעורר את כל הצדדים ]מיסוד הרוח[, זה מצרף 

אז  במקומו,  נשאר  כשהחפץ  משא"כ  יחד.  הצדדים  את 

אלא  החפץ,  מצב  מצד  השונים  הצדדים  בין  צירוף  אין 

הרוח[,  ]יסוד  שלנו  דעתינו  בתוך  עליו  מחשבותינו  מצד 

אבל מצד מצב החפץ ]יסוד העפר[ אין צירוף ביניהם אלא 

"או זה או זה" הוא הנכון, ולמהלך הזה א"א כי האי גוונא 

ללכת אחר הרוב. 

קול הלשון
12 « 4 « 2 605-313-6660 ♦ 073.295.1245

1
  בלבבי משכן אבנה

3
ארבעת היסודות

4
"סדרת "דע את

5
התבודדות

6
תפילה

7
ספרי קודש

8
דרשות

9
פרשת השבוע

10
מועדי השנה

2
בלבביפדיה

'מחשבה/עבודת ה

11
תורה, גמרא, שו"ע

12
אוצר אותיות

14
ליקוט

צורת אדם ועבודתו

13
צורת אדם

15
עבודת הנפש

לפי עשר הספירות


