
שואל לעניין הדרכים השונות של עבודת השם ע"פ ארבעת היסודות ]הדרך הליטאית ח"א[ 
ויעקב  צבי  התחילו  האחרון  בשבוע  רקע: 
ללמוד על הדרכים השונות בעבודת ה', וחילק 
 – כלליות  דרכים  לארבע  הדרכים  את  יעקב 
המעשה,  כח  את  המדגישה  הספרדים  דרך 
דרך  הלב,  כח  את  שמדגישה  המוסר  דרך 
ודרך  ההשכלה,  כח  את  שמדגישה  הליטאי 
החסידות שמדגישה את כח הביטול לרוחניות 

שמעבר להשגת האדם.  

האלו  הדרכים  את  לחלק  רוצים  היינו  אם  יעקב: 
לפי ארבעת היסודות, איך היית מחלק אותם?

דרך  שכל  שברור  כמובן,  להקדים,  צריך  צבי: 
כולל בתוכה את כל היסודות כולם, וכל אחת היא 
תורה שלימה לעצמה... אבל לפי החלוקה שהבאת 
שבוע שעבר, לפום ריהטא עיקר הסדר הוא ככה: 
כח המעשה מקביל ליסוד העפר, שממנו הכח של 
"הוצאה מן הכח אל הפועל" למעשה ממש. לעומת 
הרוח,  מיסוד  מגיע  שבתורה  ההשכלה  כח  כן, 

שהוא השכלה רוחנית מופשטת. 
בין דרך המוסר לדרך החסידות, לפי  וההבדל 
איך שציירת את הדברים שבוע שעבר, הוא שדרך 
ומצוות  לתורה  האדם  לב  בין  לחבר  היא  המוסר 
שהאדם  שעניינו  החסידות  דרך  לעומת  שלו, 
שבתורה  הרוחני  הגילוי  ואל  הקב"ה  אל  יתבטל 
המים  יסודות  שבין  להבדל  מקביל  וזה  ומצוות. 
לעומת  הדבקים,  בין  מחבר  המים  שיסוד  והאש, 
ואת  לעליון,  התחתון  את  שמבטל  האש  יסוד 

הגשמי לרוחני. 
כלליים  קווים  הם  אלו  כל  כמו שאמרתי,  אבל 
שאר  את  גם  יש  "אסכולה"  שבכל  וודאי  בלבד, 
החלקים... כדי לקבל בהירות יותר גדולה, נצטרך 
בהם  ולעיין  אחת,  אחת  הדרכים  כל  את  לקחת 

במתינות ובעיון...
יעקב: חבר שלי רצה לומר שארבעת הדרכים האלו 
בחז"ל:  שמצינו  הנפש  חלקי  לארבעת  גם  מקבילות 
כח   - נשמה  ההרגשה,  כח   - רוח  המעשה,  כח   - נפש 
האדם,  להשגת  שמעבר  רוחני  כח   - וחיה  ההשכלה, 
וזאת מבלי להיכנס ליחידה שאינה מושגת לנו כמעט 
כלל... עכ"פ, האם ההקבלה שעשית לארבעת היסודות 

מתאימה גם לחלוקה הנ"ל?
סדרים  שני  בספרים  שמצינו  היא  האמת  צבי: 
כלליים איך להקביל את ארבעת ה"קומות" האלו 
של הנפש לארבעת היסודות. סדר אחד הוא כמו 
שסידרתי מקודם: חיה – יסוד האש, נשמה - יסוד 

הרוח, רוח - יסוד המים, נפש - יסוד העפר. אולם, 
יש גם סדר אחר, שלפיו: חיה - יסוד המים, נשמה 
- יסוד האש, רוח - יסוד הרוח, ונפש - יסוד העפר. 
וכמובן, ישנם עוד הרבה סדרים משניים, אבל אלו 

הם ב' הסדרים העיקריים שמצינו.
יעקב: ואיך היית מסביר את הסדר השני הזה? מה 
פשר ההקבלה בין כח ההרגשה לרוח, בין כח ההשכלה 

לאש, ובין כח הרוחני הבלתי מושג למים?
שצריכים  לי  נראה  זה  את  להבין  בכדי  צבי: 
בה  ולעיין  בנפרד,  מהדרכים  אחת  כל  את  לקחת 
וביחס שבינה לבין שאר הדרכים בפרטות, וממילא 

תתבאר גם הנקודה הזו...
מראי  הרבה  לי  הביא  באמת  שלי  חבר  יעקב: 

מקומות לדרכו של כל אחד מהמהלכים הנ"ל... 
את  ללבן  איתם  נשתמש  בוא  אדרבה,  אז  צבי: 

הנושא... באיזו בדרך היית רוצה להתחיל? 
הייתי שמח להתחיל  אם הכל שוה מצידך,  יעקב: 
הדרך  זוהי  סו"ס  התורה".  "בני  של  הליטאי  מהדרך 
שאני גדלתי בה, והייתי רוצה גם להבין אותו יותר, וגם 

להבין את היחס בינה לבין שאר הדרכים שהזכרנו...
צבי: זה נראה לי סדר נכון - להתחיל עם הדרך 

שאתה הכי מכיר...
אולי נתחיל, אם כן, מהנקודה שהעלית מקודם, 
רצון  גילוי אמיתי של  לנו שום  אין  הזו  שלשיטה 
השם חוץ ממה שכתוב בתורה. נראה לי שה"בית 
מדבריו  הוא  הגר"א  בדברי  הזה  ליסוד  אב" 

המפורסמים במשלי )תחילת פרק טז(, וז"ל: 
"כל דרכי האדם נמשכים אחר הרצון הראשון, 
זכים  הם  הראשון  ברצון  רוחו  על  שעולה  וכמו 
וישרים בעיניו. אך, תוכן רוחות ה', והוא יודע אם 
לא היה ברוחו רמיה, כלומר ברצון הראשון אם לא 
היה שום פניה כלל והוא זך וישר... לכן אין לסמוך 

כלל על שכלך האנושי". 
וביתר חריפות, כותב הגר"א שם בהמשך, וז"ל: 
כלל  רמיה  ברוחו  שאין  לבי,  זיכיתי  יאמר  "מי 
ית'...  רצונו  חוץ מדבר  ונוטה  ואין טבעו מתאוה 
אם ח"ו יש בלבבו שורש קטן שפורה ראש ולענה, 
רוחו  ע"פ  מתנהג  יהיה  אם  רמיה,  ברוחו  יש  אז 
לארץ  משמים  ויפול  בעיניו  וישר  זך  איש  ודרכי 
עד אשר לא יוכל לקום, ויסור מדרכי ה' ומצותיו 

ולא ידע בעצמו". 
הרי שמצד הקלקול שבלב האדם, לא רק שא"א 
לו לאדם להבין מעצמו מהו רצון ה', אלא שאדם 

המנסה לדרוך בדרך הזו עלול להיות שיהיה נראה 
לו כל ימי חייו שהוא מתעלה ומתקרב לה', כאשר 
שידע  בלי  לטמיון  ויותר  יותר  נופל  באמת  הוא 

בעצמו!
אין  ולכן, מסקנת דברי הגר"א שם היא ש"לכן 
שיהיו  תראה  אך  האנושי,  שכלך  על  כלל  לסמוך 
מעשיך לפי רצון ה', ויכונו מחשבותיך שיהיו ג"כ 
יסוד  אותו  כותב  הוא  שם  ובהמשך  רצונו".  לפי 

ביתר אריכות קצת, וז"ל:
אך  ונפלאות,  בגדולות  להלוך  לנו  אין  "עכשיו 
לראות שיהיו מעשינו אל ה', היינו לפי רצונו ית', 
שהן  עצמן,  המעשים  כלומר  מחשבותיך.  ויכונו 
מ"ע בקיומן וזהירות מל"ת, הם יכונו מחשבותיך. 
כי כל פעל ה' למענהו, כלומר שעיקר רצון ה' הם 
התורה והמצוות... והוא השכר טוב הצפון, כלומר 
כל מה שנסתר הכל הוא למען ה' ו', שהוא התורה 

והמצות שבנגלה, והן עיקר הכל". 
הרי המסקנה בקצרה של דברי הגר"א האלו היא 
שהגילוי היחידי של רצון ה' שיש לנו באמת הוא 
לגלות  נסיון  וכל  שבנגלה,  והמצוות  התורה  רק 
בעצמו מהו רצון ה' עלול להוליך את האדם לבאר 
לא  שבנגלה  והמצוות  התורה  שמצד  ואף  שחת. 
ברור איך לתקן מחשבותיו ואיך להגיע למדריגות 
היא  לדבר  התשובה  ה',  עבודת  של  הגבוהות 
שעיקר רצון ה' הוא לתורה ומצוות שבנגלה, וגם 
שמתוך העמל והיגיעה לקיים את התורה ומצוות 
שבנגלה בשלימות, יבוא האדם ממילא גם להשיג 

את כל החלקים הפנימיים של השלימות. 
הקצרים  הגר"א  שבדברי  הבנתי  לא  וואו,  יעקב: 

האלו מונחים כל שורשי השיטה הזו...
]המשך בס"ד שבוע הבא...[ 

בס"ד

תשפ"ו
 
  גיליון 47 ♦

 בלבבי ארבע יסודות
עפר ♦ מים ♦ רוח ♦ אש

© כל הזכויות שמורות 
בלבבי משכן אבנה

 טל' 052.763.8588
 פקס' 03-5480529

bilvavi231@gmail.com

 לקבלת העלון 
 השבועי בדוא”ל 

 יש לשלוח 
בקשה לכתובת

bilvavi231@gmail.com

קו ישיר לשמיעת
שיעורי הרב שליט"א

ב'קול הלשון'
ישראל 073.295.1245

 USA 605.313.6660

 נערך ויוצא לאור 
ע"י "שיטת ארבעת היסודות" 
בהכוונת מורינו הרב שליט"א

 מחבר ספרי 
בלבבי משכן אבנה 

א' שואל לעניין מבט מבחוץ על עולם ארבע היסודות����

ב' מבחן להערכה עצמית ����������������������������������������������������

ד' מהות המידות תיקון המדמה שבכח ההולדה ��������������

������������������������������ה מדור ארבעת היסודות – הלכה 

תוכן הגיליון



לקבלת העלון שבועי בדוא”ל יש שלוח בקשה לכתובת bilvavi231@gmail.com ♦ לקבלת העלון השבועי בפקס יש לשלוח בקשה לפקס 03-5480529  ב 

מבחן להערכה עצמית
 מבחן להערכה עצמית ]חלק א'[ – יסוד הרוח מול יסוד העפר

מוביל – "חלק מהציבור"
לפניך שתי סיטואציות, כל אחת עם שתי תגובות אפשריות. תנסה לדמיין איך אתה היית מגיב!

- סיטואציה ראשונה -
שאין  איפה  ב"שטיבלאך",  במנין  שחרית  מתפלל  אתה 
גבאי קבוע. הגעת בזמן וכבר סיימת פסוקי דזמרא, והגיע זמן 

ל"ברכו", אבל אף אחד לא ניגש לעמוד. 

האם אתה...

תופס יוזמה והולך להתפלל לפני העמוד, או, אם יש  א(	
לך סיבה למה אתה לא רוצה להיות החזן, אתה לכל הפחות 
דזמרא  פסוקי  סיים  שכבר  אחר  מישהו  אחר  לחפש  מתחיל 

ומעודד אותו לגשת. 

או אולי...

יותר נעים לך שלא להתערב, ואתה מתיישב במקומך  ב(	
ומחכה עד שמישהו אחר יקח את המצב לידיים. בינתיים, אתה 
פסוקי  סיימת  שכבר  לכך  לב  תשומת  למשוך  שלא  מנסה  רק 

דזמרא...

- סיטואציה שנייה – 
בבית הכנסת שאתה מתפלל בו, יש שיעור כל שבוע בין קבלת 
שבת למעריב. לפעמים מגיעים תלמידי חכמים גדולים למסור 
את השיעור, אבל בדרך כלל, השיעור נמסר ע"י אברכים, ומזמן 

לזמן מבקשים גם ממך למסור את השיעור. 

איך אתה מתייחס לשיעור הזה?

מיד שנגמר קבלת שבת, אתה הולך לחדר צדדי של  א(	
בית הכנסת ללמוד את פרשת השבוע, ואתה חוזר בזמן למעריב. 
אפילו כשמגיע תלמיד חכם מפורסם למסור את השיעור, ואתה 
יודע שמן הסתם תהיה לך הרבה תועלת מהשיעור, פשוט אין 
לך סבלנות לשבת ולהקשיב לשיעור... מצד שני, כשמבקשים 
למרות  מסכים.  תמיד  כמעט  אתה  השיעור,  את  למסור  ממך 
שאתה לא כל כך מבין מה מניע את הציבור לשבת ולהקשיב 
אליך, סו"ס אתה שמח שיש לך את ההזדמנות להכין ולמסור 

שיעור יפה...

או אולי...

השיעור,  את  ולשמוע  לשבת  שבוע  כל  נהנה  אתה  ב(	
מבלי  ומתוק,  ערוך  תורה  מדבר  ליהנות  הזדמנות  לך  שנותן 
ולערוך  אותו  להכין  והכוחות  הזמן  את  להשקיע  שתצטרך 
אותו בעצמך. והרבה פעמים, אתה גם חוזר על חלק מהדברים 
הטורח  לך  קשה  שני,  מצד  שבת.  ליל  בסעודת  ששמעת 
וההשקעה הנצרכת להכין ולמסור את השיעור בעצמך, ואתה 

בדרך כלל מסרב כשמבקשים ממך למסור אותו...

א

  רח’ הרב בלוי 33
ירושלים
 20:30 

צורת אדם
 השיעור הבא בנושא:  ריסים
יום שלישי יז’ טבת תשפ”ו



 ג לקבלת העלון שבועי בדוא”ל יש שלוח בקשה לכתובת bilvavi231@gmail.com ♦ לקבלת העלון השבועי בפקס יש לשלוח בקשה לפקס 03-5480529

מבחן להערכה עצמית
 מבחן להערכה עצמית ]חלק ב'[ - יסוד הרוח מול יסוד העפר 

מוביל - "חלק מהציבור"

הסבר: מכח יסוד הרוח, יש לאדם כח להיות מוביל 
עצמה,  את  מניעה  רק  שלא  הרוח,  דוגמת  ומנהיג, 
העפר,  ביסוד  היפוכו  אחרים.  מניעה  גם  היא  אלא 
אלא  אחרים,  להוביל  שלא  נוטה  האדם  שמכוחו 
מי  של  הנהגתו  את  ולקבל  מהציבור  חלק  להיות 

שמנהיג את הציבור. 
והנה, מצינו בדברי חז"ל שמידתו של משה רבינו 
רבינו  משה  נעשה  ידה  ועל  ה"דעת",  מידת  היא 
ל"מנהיג" הבסיסי של כלל ישראל. והיינו כי מידת 
הדעת מגיעה מיסוד הרוח, ומי שיש לו "דעת תורה" 
הוא מי שיש לו יסוד הרוח דקדושה, וזה נותן לו כח 
אמיתי ופנימי של הנהגת הציבור. ולעומת כן, מצינו 
בדברי חז"ל על המן שאמרו ש"ההדיוט קופץ בראש" 
)מגילה יב:(, וכן מצינו בדברי רש"י )בראשית כד, נ( 
שלבן "רשע היה וקפץ להשיב לפני אביו", וזה מכח 

"גסות הרוח", שמגיע מיסוד הרוח דקלקול. 
העפר,  יסוד  מכח  נסחף,  להיות  המידה  כלפי  וכן 
"כל  יז(  א,  )אבות  חז"ל  שאמרו  אחד  מצד  מצינו 
טוב  לגוף  מצאתי  ולא  החכמים  בין  גדלתי  ימי 
האדם  שכאשר  המפרשים  וביארו  שתיקה",  אלא 
ולקבל  להם  להקשיב  לו  ראוי  לפני החכמים,  יושב 
שם  ביאר  וכן  העפר.  יסוד  מכח  והיינו  מחכמתם, 
יפה  השתיקה  כי  "ר"ל  שם(,  חיים  )דרך  המהר"ל 
פועל  אינו  גוף  שכל  הגוף,  מצד  לגוף  וראוי  ונאה 
כלל, כי הפעולה מתיחס אל הנפש שהנפש פועלת 
לאדם  לו  ראויה  השתיקה  כי  והיינו  הגוף",  ולא 
הגוף,  וכוחות  הגוף  דהיינו  שבו,  העפר  יסוד  מצד 
שמצד כך ראוי לו לקבל מאחרים ולא להיות מנהיג 

ומוביל. ומאידך, הורו חז"ל )אבות ב, ה( ש"במקום 
שכאשר  והיינו  איש",  להיות  השתדל  אנשים  שאין 
יש צורך לפעול ואין שם מישהו יותר ראוי ממך, יש 
שמישהו  ולא לחכות  כפי הצורך  ולפעול  להתאמץ 

אחר יתפוס יוזמה. 
ואת השביל הזהב הורו לנו חז"ל בעבודה זרה )יט:(, 
"אמר רבי אבא אמר רב הונא אמר רב, מאי דכתיב: 
הגיע  שלא  תלמיד  זה  הפילה?  חללים  רבים  כי 
תלמיד  זה   - הרוגיה  כל  ועצומים  ומורה,  להוראה 
שהגיע להוראה ואינו מורה". והיינו שכל אחד צריך 
להיות "מכיר את מקומו": אם זו פעולה שיש בכוחו 
ראוי  שיותר  מי  שם  ואין  הנכונה,  בצורה  לעשות 
אז עבודתו להשתמש במידת ה"הנהגה" של  ממנו, 
יסוד הרוח, ולא להיתפס ל"קטנות" של יסוד העפר. 
אז  ממדריגתו,  למעלה  שבאמת  פעולה  זו  ואם 
עבודתו היא להשתמש בכח הענווה של יסוד העפר 
גסות  מכח  בראש  לקפוץ  ולא  בהגבלותיו,  ולהכיר 

הרוח של יסוד הרוח דקלקול.  
בסיפור  א'.  שבחלק  בסיפורים  כאן  להיעזר  ניתן 
הראשון של התפילה בציבור, כשאין שם גבאי ואף 
ניגש, אז אם אין סיבה אחרת למה דווקא  אחד לא 
לשבת ולחכות לאחרים, זה מקום להשתמש במידה 
למישהו  להציע  או  בעצמך  ולגשת  "מוביל"  של 
אחר לגשת. ובסיפור השני של השיעור בליל שבת, 
הצורה המאוזנת היא שיוכל האדם לשבת ולהקשיב 
לשיעור, לפחות כאשר נראה לו שתהיה לו תועלת 

מהשיעור. 

						                                                       יסוד העפר               יסוד הרוח 

		                                                      "חלק מהציבור"                       מוביל    	                                                       

125 4 37 69 810

שבוע  כל  לתת  מנסים  אנחנו  זה,  במדור  הקדמה: 
יסודות  לשני  המשתייכות  הפכיות,  מידות  של  זוג 
הפכיים. יש להתבונן בשני הצדדים, ולנסות להעריך 
באופן כללי לאיזה צד האופי שלך נוטה יותר, והאם 
הנטייה לאחד מהצדדים הוא חזק מאוד או חלש. את 

מהמספרים  אחד  הקפת  ע"י  לרשום  ניתן  התשובה 
מ1 עד 10, כאשר 1 פירושו נטייה חזקה מאוד למידה 
מאוד  חזקה  נטייה  פירושו  ו10  שבזוג,  הראשונה 

למידה השנייה שבזוג.   



לקבלת העלון שבועי בדוא”ל יש שלוח בקשה לכתובת bilvavi231@gmail.com ♦ לקבלת העלון השבועי בפקס יש לשלוח בקשה לפקס 03-5480529  ד 

מהות המידות-מים תיקון המדמה שבכח ההולדה 

מי רגלים – יציאת המדמה דקלקול 

של  תחתון  במקום  המים  הוצאת 
הגוף יש בה גדרי הלכה של צואת אדם 
כשאומרים  ממנו  להתרחק  שצריכים 
בברכות  המשנה  שבקדושה.  דברים 
של  רגלים  ממי  שמרחיקין  אומרת 
כלומר,  דגן.  אוכל  שהוא  משעה  קטן 
זה  כ'פסולת',  תמיד  שמגדירים  מה 
לא תמיד בהכרח 'פסולת', אלא צריך 
הדבר להיות במערכת של אכילת דגן.

מהו החילוק בין אם התינוק אכל דגן 
או לא?

בהגדרה ברורה יותר, יש 'מים עייל' 
ויש 'מים נפיק' – יש מים שנכנסו ויצאו, 
מים  ויש  שיצא.  מה  זה  שנכנס  מה 
שדבר אחד נכנס ויצא דבר אחר, ואלו 

הם מי רגלים.
בדברי הגמרא ענין זה מוזכר בנידון 
מותרים  חמור  של  רגלים  מי  האם 
מהטמא',  היוצא  'כל  מחמת  בשתיה 
מגופו  יצא  שלא  שמה  דאמר  מאן  יש 
נעשה חלק מגופו והמים אסורים, ויש 
מי שמתיר. במקרה זה רואים שלמרות 
חוזרים  הם  כטהורים  נכנסו  שמים 
לברך  ואסור  טמאים  מעין  ונעשים 

בסמוך עליהם. 
היוצאים  נוספים  דינים  כמה  יש 
יש  כוללת,  כהגדרה  אבל  זו,  מהגדרה 
שתי מערכות, יש מערכת מים שנכנסו 
זה מה שיצא.  מים שיצאו, מה שנכנס 
ויש מערכת של מים שנכנסו אבל יצא 

פסולת.
דגן,  אכל  לא  שהוא  זמן  כל  תינוק, 
אין דין להרחיק ממימי רגליו. מציאות 
זו היא מעין ההבחנה של מים שנכנסו 
מים  אותם  הם  אלו  שיצאו,  מים 
ויוצאים. אולם כאשר הקטן  שנכנסים 
ואז  דעת,  בר  נעשה  הוא  דגן,  אוכל 
נכנסים למערכת של דעת  המים שבו 
דקלקול. עץ שאכל ממנו אדם הראשון 
חיטה היה, וזה עומק הדבר שמרחיקים 
ד' אמות ממימי רגליו של קטן משעה 
אוכל  הוא  כאשר  כי  דגן,  אוכל  שהוא 
חטאו  נעשה  שבה  חיטה  בו  נכנס  דגן 
שיוצאת  הפסולת  ומעתה  אדה"ר,  של 
ממנו היא פסולת ממש ולא אותם מים 

שנכנסו.
בלשון ברורה ופשוטה, מים שנכנסו 

הם בבחינת 'אין מים אלא תורה'. מים 
'הוי  חכמה.  ראש,  במדרגת  הם  אלו 
נמשלה  החכמה  למים'.  לכו  צמא  כל 
למים, בכמה לשונות בדברי חז"ל. מים 
ראש,  בבחינת  הם  הגוף  אל  שנכנסו 
פסולת  זה   – שיצאו  מים  אבל  חכמה. 

המוחין. זה עומק יציאת המים. 
כאשר הקטן אוכל דגן הוא נעשה בר 
ואז  ורע,  בטוב  מעורבת  והדעת  דעת, 
מוחין.  של  פסולת  זה  שיוצאים  המים 
להרחיק  שצריכים  הדבר  עומק  וזה 
חלקי  הם  רגליו  מימי  רגליו.  ממימי 
מלאכת  בהם  שנעשה  דפסולת  המוח 
פסולת,  מתוך  אוכל  של  באופן  בורר 
אדם  של  גופו  בתוך  נבלע  האוכל 
הגדרת  זה   – לחוץ  יוצאת  והפסולת 
מימי רגליו של אדם. מרחיקים משם ד' 
אמות כי זה פסולת המחשבה שיצאה 

לחוץ.
אחד   – האדם  בגוף  צינורות  שני  יש 
של  הצינור  מים.  מוציא  ואחד  מוליד, 
מטיפה  שלו  ההמשכה  מקור  הולדה 
הצינור  גם  המידה,  באותה  שבמוח. 
דפסולת  המים  את  שמוציא  השני 
של  שהצינור  אלא  מהמוח.  ממשיך 
ההולדה מוציא את תמצית השבח של 
)יש  זך.  האדם  אם  טהרתו,  כפי  המוח 
בזה הרבה דקויות, אבל בכללות, הוא 

בא להוליד ולהמשיך חיות.(
הרגלים  מי  של  הצינור  כך,  לעומת 
באים  שניהם  דפסולת.  מים  מוציא 
ומגלים המשכה של המוח, מה שיוצא 
במי הרגלים זו הפסולת של המחשבה 
- עץ הדעת טוב ורע. האדם מברר את 
הרע  ופסולת  הפסולת  מתוך  האוכל 

שבמחשבה יוצאת לחוץ.
הדעת  'עץ  ברורה.  יותר  בלשון 
היה  מה  דנים  רבותינו  ורע',  טוב 
והגר"א  הספורנו  הדעת.  שבעץ  הרע 
מבארים, שהרע שבעץ הדעת היה כוח 
נבנה  המוח  מאד,  בכללות  המדמה. 
הגר"א  המדמה.  ומכח  החושב  מכח 
של  הנפש  כוחות  שבעים  בתוך  מונה 
המדמה.  וכח  החושב  כח  את  חי  בעל 
ובתוך מדמה גופא, הגר"א מונה שלש 
כוח  ושומר.  מרכיב,  מדמה,  כוחות: 
כוחות:  לשני  נחלק  הוא  גם  החושב 

וזוכר. מכל מקום כללות המוח  חושב 
אמנם  המדמה.  וכח  החושב  כח  הוא 
האדם עצמו יש לו כוחות גדולים יותר 
בדברי  שם  שמבואר  וכמו  שכל  של 
הגר"א שיש את השכל העיוני, השכל 
שמכיון  אלא  המעשי.  השכל  הדברי, 
לאחר  בהמה  למדרגת  נפל  שהאדם 
חטא עץ הדעת, לכן על דרך כלל עיקר 
שכלו במדרגת בהמה בבחינת 'נמשלו 
כבהמות נדמו', ועיקר שכלו הוא הכוח 

החושב והמדמה.
בעץ הדעת טוב ורע – הטוב הוא כח 

המחשבה, והרע הוא כח המדמה.
שיוצא  המדמה  כח  מתגלה  היכן 

לחוץ?
שהמדמה  רבותינו  בדברי  מבואר 
שבגוף  המים  בפסולת  לחוץ  יוצא 
נשארים  דמחשבה  המים  האדם. 
לחוץ  יוצאים  דקלקול  והמים  במוח, 
הרגלים  מי  האדם.  של  הרגליים  במי 
שיוצא  דקלקול  המדמה  כוח  הם 
הנגלה  דתיקון  מדמה  היפך  לחוץ, 
הנביאים  'ביד  בבחינת  הנביאים  אצל 
ממי  שמרחיקים  הסיבה  וזו  אדמה'. 
רגלים ד' אמות, כי הם מים של פסולת 

הרע שבדמה ששורשו מעץ הדעת.
רגלים  ממי  שמרחיקים  אמות  ד' 
אמות  ד'  היפך  הם  אלו  תורה,  לדברי 
של הלכה, שכמו שמבואר בחז"ל 'אין 
אמות  ד'  אלא  בעולמו  להקב"ה  לו 
הלכה  של  אמות  ד'  כנגד  הלכה'.  של 
של  אמות  ד'  יש  במחשבה,  ששורשם 
שיצא  המדמה   - המחשבה  פסולת 
מהאדם דרך מי רגלים, ולכן מרחיקין 

ממנו ד' אמות. 
)המשך השיעור בגיליון הבא(

 מהות המידות 036 מים-תיקון המדמה שבכח ההולדה  
מספר שיעור בקול הלשון 1130905



 ה לקבלת העלון שבועי בדוא”ל יש שלוח בקשה לכתובת bilvavi231@gmail.com ♦ לקבלת העלון השבועי בפקס יש לשלוח בקשה לפקס 03-5480529

מדור ארבעת היסודות – הלכה     

 קונטרס יסודות בהלכות תערובת 
פרק א'

הקדמה

לשון השלחן ערוך )יורה דעה קי, ג(: 

בשר  מוכרת  ואחת  שחוטה,  בשר  מוכרות  חנויות  ט’ 

ידוע מאיזה מהן לקח,  ואין  נבילה, ולקח מאחת מהן 

הרי זה אסור, שכל קבוע כמחצה על מחצה דמי. 

אבל בשר הנמצא בשוק, או ביד עובד כוכבים, מותר, 

כיון שרוב החנויות מוכרות בשר שחוטה, דכל דפריש 

מרובא פריש.

ומקור הדברים בברייתא המובא בכמה מקומות בגמרא 

)פסחים ט:, כתובות טו., חולין צה., נדה יח.(: 

תשע חנויות, כולן מוכרין בשר שחוטה ואחת מוכרת 

יודע מאיזה מהן  ואינו  מאחת מהן  ולקח  נבלה,  בשר 

לקח - ספיקו אסור. ובנמצא הלך אחר הרוב.

ופשט הדברים: 

במקרה הראשון מדובר שהאדם בעצמו לקח את הבשר 

מהחנות אלא ששכח מאיזה חנות לקחו, ואולי מעיקרא לא 

ידע שיש כאן חנות שמוכרת בשר נבילה ולכן לא שם לב 

ולהבחין בדיוק לאיזה חנות הוא נכנס. כאן הדין שלא הול

כין אחר הרוב לומר שקנה מהחנות הכשרה, כי "כל קבוע 

כמחצה על מחצה דמי". 

משא"כ במקרה השני, כשהבשר נמצא מחוץ לחנות, כאן 

ואפשר לדון ע"פ רוב שהבשר הגיע מאחד מהחנויות הכש

רות, כי "כל דפריש מרובא פריש". 

ומקור הדינים האלו מביא הגמרא משני פסוקים, דין כל 

דפריש מרובא פריש מ"אחרי רבים להטות" )חולין יא.(, ודין 

)כת�ו  כל קבוע כמחצה על מחצה דמי מ"וארב לו וקם עליו "

בות טו.(.

והרי  המקרים?  שני  בין  לחלק  הסברא  מה  להבין,  ויש 

מסברא, ודאי שההסתברות שהבשר הוא כשר שוה בשני 

המקרים, כיון שרוב החנויות הם כשרות! 

ונראה מדברי הראשונים שיש כאן שני מהלכים יסודיים 

איך להבין את העניין: מהלך התוספות, ומהלך הרשב"א. 

תחילה  נקדים  ביסודם,  חלוקים  המהלכים  ששני  וכיון 

להביא  בס"ד  נחזור  ושוב  השיטות,  שתי  יסודי  את  לבאר 

את המקורות. 

מהלך התוספות

על  כמחצה  קבוע  "כל  של  שהדין  הוא  התוספות  מהלך 

מספיק  לא  זה  "רוב",  דין  לדון  שבכדי  קובע  דמי"  מחצה 

החפץ.  של  הדין  מה  לקבוע  רוב  של  "הסתברות"  שיש 

והסברא לכך היא, שכשאני מוצא חפץ שאני לא יודע מה 

דינו, והחפץ מצד עצמו לא זז ולא השתנה, אלא אני מסופק 

מה היה דינו מאז ומעולם, אז החפץ עומד כדבר בפני עצמו 

ואינו נגרר אחר הרוב. 

והיינו שלמהלך הזה, דין "קבוע" מחדש לנו שה"פשטות" 

הוא שאף פעם לא נוכל ללכת אחר הרוב, כי אפילו אם רוב 

החתיכות שבעיר הם כשרות, מה מקשר בין רוב החתיכות 

שבעיר לחתיכה המסויימת שלי? אם החתיכה הזו עומדת 

וכדבר בפני עצמה, ויכול להיות שהיא נבילה, אז א"א לה

חליט שהיא כשרה רק בגלל שכן רוב החתיכות, כי אין מה 

שיכריח אותה להיגרר אחר הרוב - אולי היא מהמיעוט. 

המו "פרישה".  כשיש  הרוב?  אחר  הולכין  כן  מתי  ולפ"ז 

שג של פרישה היינו שאם אני מוצא חפץ אנונימי, שמצד 



לקבלת העלון שבועי בדוא”ל יש שלוח בקשה לכתובת bilvavi231@gmail.com ♦ לקבלת העלון השבועי בפקס יש לשלוח בקשה לפקס 03-5480529  ו 

מדור ארבעת היסודות – הלכה
אני  מקומו הנוכחי אין לי היכר אם הוא כשר או לא, אבל 

מצד  ורק  ניכר,  דינו  היה  כן  ששם  ממקום  הגיע  שהוא  יודע 

שהוא יצא ממקומו לכן אין דינו ניכר, אז אני כבר לא רואה 

את החפץ כעומד בפני עצמו, אלא כ"ענף" שהתפשט ויצא 

לאיזה  לקבוע  רוצה  כשאני  שכן,  וכיון  האמיתי.  ממקומו 

סוג מקום שייך החפץ הזה, אני כבר יכול ללכת אחר הרוב 

ולקבוע שמקומו האמיתי היה באחד מהמקומות הכשרים, 

כיון שכבר אין הוא עומד כ"דבר בפני עצמו". 

משא"כ כשאין "פרישה", כגון אם למשל היו ט' חנויות 

מל ופרצה  נבילה,  בשר  מוכר  ואחד  כשר  בשר  ומוכרות 

כשהיה,  שלם  נשאר  אחד  ורק  מהחנויות  ט'  ונחרבו  חמה 

ולא ידוע אם היא מהכשרות או שהיא האסורה – למהלך 

אותם  כאן  שהרי  הרוב.  אחר  גוונא  האי  כי  נילך  לא  הזה 

כלל,  פירשו  ולא  זזו  לא  דנים  אנחנו  שעליהם  החתיכות 

הם מצד עצמם, מצד  מאיתנו מה דינם, אבל  אלא שנשכח 

אין  מקומם ומצבם, עדיין מונחים במקומם האמיתי. ולכן 

מה שישייך אותם לכלל החתיכות האחרות שהיו בעיר, אלא 

הם נשארים כנידון בפני עצמם, בלי קשר לשאר החתיכות, 

על  כ"מחצה  זה  הרי  דינם,  היה  מה  עכשיו  ששכחנו  וכיון 

מחצה" ואסור. 

יסוד הדברים

התוספות  מהלך  של  הדברים  יסוד  נקודה:  עוד  ונוסיף 

על  או  חפצא",  "איסור  על  חלה  תערובת  שכל  מכך  הוא 

דינים אחרים הנובעים מעצם החפץ. ולכן לדעת תוספות, 

ולהחשיב  המדובר  החפץ  מול  להתייחס  צריכים  אנחנו 

להיגרר  עליו  לדון  אפשר  ורק  עצמו",  בפני  כ"עומד  אותו 

מצד מצבו של החפץ עצמו, כל�ו  אחר הרוב כשהספק נולד 

מר מצד שהוא יצא ממקומו ]והוא הדין אם החפץ עצמו השתנה 

או שקרה לו מקרה שמספק לנו מה דינו – עיין מה שנכתוב ע"ז בס"ד 

להלן[. אבל כל שהספק נולד רק "מסביב לחפץ", כי נאבד 

לנו ]לגברא[ ההיכר לדעת מה דינו של החפץ, א"א להשליך 

את הספק על חפץ ולגרר אותו אחר הרוב, אלא זה בעיה 

של הגברא בינו לבין עצמו,א ולכן דינו כמחצה על מחצה.ב 

א	 דוגמא לסברא הזו מצינו בדין )יו"ד סי' צ"ח סעיף ג'( שלא הולכים 
אחר הרוב בספק של חוסר ידיעה שאפשר לברר ]"ספק השוטים"[, כי 
אין זה ספק אמיתי כלפי כל העולם אלא ספק במחשבתו של האדם 

בלבד, ולא נאמר ע"ז דין רוב. 
ב	 והנה, עדיין נשאר לבאר לפי מהלך הזה למה הציור שלנו של "לקח 
מן הקבוע" דינו כ"קבוע". שהרי כאן לכאורה החפץ כן יצא ממקומו, 
שנוכל  במקומו,  שאינו  כדבר  עכשיו  אותו  לדון  נוכל  לא  למה  וא"כ 

לראות כ"ענף" של אחד מהחנויות ולהשליך אותו אחר הרוב? 
כשהוא  ולידיעתינו  לידינו  הגיע  שהחפץ  שכיון  היא  לכך  התשובה 
ובהמשך  כקבוע.  עליו  לדון  צריכים  כבר  במקומו,  "קבוע"  היה  עדיין 

דברינו להלן ייתכן שיתבאר הנקודה הזו יותר.

ממבט ארבעת היסודות

שמהלך  הוא  היסודות,  ארבעת  ממבט  הדברים  ועומק 

להסת�כ העפר  יסוד  של  ההסתכלות  את  מקדים   התוספות 

לות של יסוד הרוח. 

מורכב  עפר  )כי  פירוד  של  כח  יש  העפר  יסוד  ממבט 

מ"פירורים" שכל אחד הוא יחידה בפני עצמו"(, וכח של קביעות 

אנו  העפר,  יסוד  ממבט  ולכן,  ניידי(.  דלא  נכסי   - קרקע  )כמו 

מסתכלים על כל חפץ כעומד בפני עצמו ולא כמחובר או 

משתייך לחפצים אחרים, ודנים עליו מצד מקום קביעותו, 

שזה מה שנותן לו את חשיבותו. ולכן, למהלך הזה, כל זמן 

שהחתיכה נשארת במקומו יש לה חשיבות לעצמה, ואיננה 

גררת אחר אחרים ולא מתבטלת להם. 

ע"י כח   – יצא ממקומו  יש רוב? כשהחפץ עצמו  כן  מתי 

התנועה של יסוד הרוח. עכשיו, גם כשמסתכלים על החפץ 

כשלעצמו – מכח הסתכלות של יסוד העפר – כבר רואים 

בו שאיננו במקום קביעותו, כי במקומו העכשיווי אין דינו 

החפץ  מאיפה  לחקור  להתחיל  אותנו  מכריח  וזה  ידוע. 

הגיע, ובמילים אחרים - מצבו של החפץ עצמו ]מיסוד העפר[ 

כבר מכריח אותו לדון על התנועה שלו - ה"פרישה" שלו 

]מיסוד הרוח[. וכשאנו דנים על התנועה של החפץ ולא על 

]מיסוד  עצמו"  בפני  כ"עומד  אותו  רואים  לא  כבר  מקומו, 

כבר  ואז  שלפנינו,  האפשרויות  לכל  כ"שייך"  אלא  העפר[ 

אפשר לדון עליו ע"פ רוב. 


