
שואל לעניין מבט מבחוץ על עולם ארבעת היסודות 
בשיחתם האחרונה, עסקו צבי ויעקב,  רקע: 
בליבון  גרשון,  יעקב,  של  אחיו  עם  ביחד 
לאחר  היסודות.  ארבעת  לשיטת  המקורות 
הוא  השיטה  שמקור  להם  יצא  ארוך,  בירור 
ע"ה,  אבינו  לאברהם  המיוחס  יצירה  בספר 
חז"ל  בדברי  פעמים  הרבה  הובאה  ומשם 
כמה  גם  בה  עסקו  וגם  ובתיקונים,  בזוהר 
היא  האחרונים.  וקדמוני  מהראשונים  וכמה 
בעיקר  האחרונים  בתקופת  יותר  התפרסמה 
שבנה  קדושה  בשערי  ויטאל  חיים  ר'  ע"י 
עליה את הבנת עולם המידות, ואחריו נמשכו 
והן  החסידות  בעלי  גדולי  הן  בו  להשתמש 
בה  להתעסק  הרחיב  האחרון  בדור  הגר"א. 
היה  זה  וכנראה  שור,  עלי  בספר  וולבה  הרב 
בעלי  גדולי  של  בע"פ  למסורה  כהמשך 

המוסר... 

יעקב: צבי, נראה לי שסיימנו לעת עתה עם נושא 
המקורות - אתה מוכן לעבור לנושא חדש?

צבי: נראה לי שכן... אבל איפה גרשון?
רוצה לקחת קצת הפסקה  הוא אמר שהוא  יעקב: 
לעבור על המקורות שהבאנו בפנים, ושנמשיך בינתיים 

בלעדיו... לא לדאוג, הוא בטח יחזור בהמשך...
צבי: אין בעיה, שכל אחד יתקדם בקצב שלו!

בינתיים, חשבתי להמשיך עם הנושא של "למה 
הצורך  מה  להסביר  כלומר  היסודות",  ארבעת 
והמעלה הייחודית שיש בלימוד על כוחות הנפש 
זה  עם  נחכה  אולי  אבל  היסודות.  ארבעת  בדרך 
מה  הרבה  לו  יהיה  בטח  כי  יחזור,  שגרשון  עד 
ללבן  רוצה  שהיית  אחר  נושא  לך  יש  להוסיף... 

בינתיים?
יעקב: באמת יש נושא שמאוד רציתי שנדבר עליו, 
כאן.  לעזור  יכול  באמת  היסודות  ארבעת  מבט  ואולי 
הנושא הוא הבנת הדרכים השונות שיש בעבודת השם. 
אנחנו חיים בדור של מעין "קיבוץ גלויות", ורואים כל 
השם.  ועבודת  השם  עובדי  של  הסוגים  כל  את  הזמן 
מצד  רואים  מבלבל...  קצת  להיות  יכול  זה  ולפעמים 
את  שני  ומצד  שלו,  ה"עבודה"  עם  החסיד  את  אחד 
 - בלימוד  שלו  התביעות  את  שתובע  הישיבה  הראש 
מבט  האם  להימשך?  מי  אחרי  לדעת  אמור  אני  איך 
בנושא  בהירות  קצת  לתת  יכול  אכן  היסודות  ארבעת 

הזה?
דרכי  שכל  ספק  אין  הרי  שכן...  ודאי  צבי: 
רבותינו הן דרכים אמיתיות, אלא ש"הרבה דרכים 

למקום", וכל אחד דיבר כפי שורש נשמתו. וכיון 
שגם הנשמות השונות הורכבו מארבעת היסודות 
את המהלכים  גם  לסדר  ודאי שאפשר  הרוחניים, 
השאלה  היסודות.  ארבעת  ע"פ  שלהם  השונים 
היא רק עד כמה יש לי אישית את הכלים לעשות 
לסעייתא  ונתפלל  שלב,  שלב  ננסה  בוא  אבל  כן, 

דשמיא!
הרבה  שמעתי  כבר  באמת   - לך  אגיד  אני  יעקב: 
יש  מה  לשמוע  שרציתי  אלא  בעבר,  הזו  הסוגיה  על 
שכבר  מה  עם  אתחיל  אולי  אבל  בנושא.  להוסיף  לך 

שמעתי...
צבי: אדרבה, בוא נשמע...

לי חבר שמגיע מבית  יש   - כך  הוא  העניין  יעקב: 
נשלח  ושוב  ספרדי,  לת"ת  בילדותו  שנשלח  חסידי, 
כבחור לישיבה ליטאי. ולא עוד, אלא שבישיבה עצמה 
הראש  ואילו  במוסר,  לעסוק  מאוד  תבע  המשגיח 
ישיבה תבע מאוד להיות מונח בסוגיה ולא כ"כ העריך 
את המוסר... התוצאה מכל זה היתה שהרבה שנים הוא 
היה מבולבל מאוד, עד שהוא קיבל בהירות מסויימת 
יסודיות בעבודת השם.  שיש כאן בעצם ארבע דרכים 
לכח  מקביל  שזה  אמר  הוא  זה,  את  חילק  שהוא  איך 
שבאדם  הרוחני  וכח  השכל,  כח  הלב,  כח  המעשה, 

שמעבר לכח השכל. 
צבי: ואיך זה?

בכח  בעיקר  עסקו  לדבריו,  הספרדים,  יעקב: 
אליבא  היה  תמיד  שלהם  הלימוד  עיקר  המעשה. 
דהילכתא, גם המוסר שלהם היה מאוד מעשי, ואפילו 
הקבלה - העיקר סובב על הנפ"מ למעשה, איך להתנהג 

ע"פ הקבלה ומה בדיוק לכווין. 
בעבודת  בעיקר  עסקו  כן,  לעומת  המוסר,  בעלי 
הלב. הם דרשו שהאדם יהיה מחובר בליבו לעבודת 
מלומדה.  אנשים  מצות  תהיה  לא  שהיא  שלו,  השם 
הם תבעו שהוא יפעל כפי מדריגת ליבו, שהוא ילמד 
את ענייני החג או המצוות באופן שמתיישב אל הלב 
הם  המוסר  בעלי  דברי  וכו'.  אליהם,  אותו  ומחבר 
הלב,  אל  והמתיישבים  המושכים  דברים  כלל  בדרך 
הרמח"ל,  בתורת  רואה  הוא  הזה  למהלך  והבסיס 
שכולו סובב על הנקודה הזו של "דברים המתיישבים 

אל הלב". 

נכון שהרמח"ל תמיד עושה דגש  זה אכן  צבי: 
גדול שהבנת האדם תהיה מתיישבת אל הלב... אז 

בוא תמשיך...
הליטאית  הדרך  המוסר,  בעלי  לעומת  יעקב: 

המקורית היתה כנראה להתמקד בעיקר בכח ההשכלה 
לתנועת  שהתנגדו  אלו  לדעת  מקביל  זה  שבתורה. 
מכח  רק  ללמוד  ניתן  השם  שרצון  ודעתם  המוסר, 
השכל  על  לדעתם,  לסמוך,  א"א  וביה.  מיניה  התורה 
ולכן, הם  ה'.  האנושי או על ה"רגש" לדעת מהו רצון 
לימוד   - שכתוב"  "מה  ובירור  בלימוד  עסוקים  תמיד 
וטחנם  הרים  "עוקר  וכן  "סיני",  בבחינת  בקיאות 
וחשבונות  ואיבעיות  בקושיות  עוסקים   - בזה"  זה 
רואה  הוא  הזה  מהלך  של  הסמל  שבתורה.  ופלפולים 

בתורת הגר"א, וכן בתורת בריסק... 
ודרך החסידות הוא לראות את המטרה דווקא 
דרכם  להשגתינו.  שמעבר  לרוחניות  בהתבטלות 
התעוררות  לקבל  שונות  בדרכים  לנסות  תמיד 
ו"לקפוץ" להשגות כמו "ביטול היש" והרגשת "אין 
אבל  מחד,  עילאיות  הרגשות  שהן  מלבדו",  עוד 
הם  כך  לצורך  שלנו.  למציאות  מעבר  הן  מאידך 
משיגים  שאכן  הצדיקים  ליחידי  מאוד  מתבטלים 
הסוד  בתורת  עוסקים  בגילוי,  האלו  את ההשגות 
שכולו בעצם למעלה מהשגתינו, עושים דגש גדול 
מההכנה למצוות כדי שיוכלו לקלוט קצת מעוצם 

קדושת המצוה שמעבר להשגה, וכו'. 
אתה  מה   - הכללית ששמעתי  התמונה  זוהי  עכ"פ, 

אומר על כל זה?

צבי: כנראה שחבר שלך אכן זכה לקבל הרבה 
כמובן,  עבר!  שהוא  הבלאגן  כל  אחרי  בהירות 
אותם,  וללבן  הדברים  על  להרחיב  אפשר  תמיד 
נכון  ובסיס  כיוון  כאן  יש  שודאי  לי  נראה  אבל 

לעבוד איתו...
]המשך בס"ד שבוע הבא...[ 

בס"ד

תשפ"ו
 
  גיליון 46 ♦

 בלבבי ארבע יסודות
עפר ♦ מים ♦ רוח ♦ אש

© כל הזכויות שמורות 
בלבבי משכן אבנה

 טל' 052.763.8588
 פקס' 03-5480529

bilvavi231@gmail.com

 לקבלת העלון 
 השבועי בדוא”ל 

 יש לשלוח 
בקשה לכתובת

bilvavi231@gmail.com

קו ישיר לשמיעת
שיעורי הרב שליט"א

ב'קול הלשון'
ישראל 073.295.1245

 USA 605.313.6660

 נערך ויוצא לאור 
ע"י "שיטת ארבעת היסודות" 
בהכוונת מורינו הרב שליט"א

 מחבר ספרי 
בלבבי משכן אבנה 

א' שואל לעניין מבט מבחוץ על עולם ארבע היסודות����

ב' מבחן להערכה עצמית ����������������������������������������������������

ד' מהות המידות תיקון המדמה שבכח ההולדה ��������������

������������������������������ה מדור ארבעת היסודות – הלכה 

תוכן הגיליון



לקבלת העלון שבועי בדוא”ל יש שלוח בקשה לכתובת bilvavi231@gmail.com ♦ לקבלת העלון השבועי בפקס יש לשלוח בקשה לפקס 03-5480529  ב 

מבחן להערכה עצמית
 מבחן להערכה עצמית ]חלק א'[ – יסוד הרוח מול יסוד העפר

צריך שחרור – צריך מסגרת
לפניך שתי סיטואציות, כל אחת עם שתי תגובות אפשריות. תנסה לדמיין איך אתה היית מגיב!

- סיטואציה ראשונה -
עברת דירה לאחרונה לשכונה חדשה, והכולל היחיד שמצאת 
בו מקומות פנויים הוא כולל עם שמירת סדרים קפדנית. לא 
גם  שהם  אלא  בזמן,  תמיד  שיבואו  מאוד  מקפידים  שהם  רק 
מלבד  אחרים  לימודים  הסדרים  תוך  ילמדו  שלא  מקפידים 
דווקא  נראה  הכולל  של  הלימוד  סגנון  אולם,  הכולל.  לימוד 
מתאים עבורך - הם לומדים הלכה בעיון, בדיוק מה שתכננת 

ללמוד. איך אתה מגיב למצב הזה?

אף שהלימוד נראה ממש מתאים, אתה נרתע לגמרי  א(	
נהנה  כלל  בדרך  שאתה  למרות  וזאת  הקפדניים.  מהכללים 
דווקא  ואתה  לסדר,  מוקדם  להגיע  מנסה  ותמיד  מהלימוד 
אוהב ללמוד הלכה... סוף סוף אתה מרגיש שמקום עם חוקים 
קפדניים זה לא מתאים עבורך... אתה צריך את השחרור לדעת 

שאם תרצה ללמוד משהו אחר, אף אחד לא יבוא אליך לכוף 
אותך להפסיק, ואתה צריך גם את ה"פת בסלו" גם לצאת כאן 
ושם... אתה פשוט לא יכול לחיות עם התחושה שאתה "תקוע" 

שם, גם אם המקום נראה ממש מתאים עבורך. 

או אולי...

אף שאתה יודע שלשמור על כל החוקים ידרוש ממך  ב(	
לפעמים קצת מסירת נפש ברובד המעשיי, אעפ"כ אתה שמח 
היציבות  תחושת  דווקא  כי  מרגיש  אתה  זה.  על  ללכת  מאוד 
והקביעות הזו היא בדיוק מה שאתה צריך כדי לגדול באמת, 

ואתה שמח מאוד למצוא כולל שיכול לתת לך את זה...

- סיטואציה שנייה – 
הזמנים  ובין  גדולה,  בישיבה  רציני  עלייה  בן  בחור  אתה 
הלימוד  בהתמדת  לאתגרים  מתכונן  אתה  איך  מתקרב. 

ובעבודת השם של בין הזמנים?

ואתגרים  קושיים  איתו  מביא  ודאי  הזמנים  שבין  אף  א(	
דווקא  כי  מרגיש  אתה  מקום  מכל  הזמן,  מתוך  גדולים  יותר 
מתי  וזה  שלך,  והעבודה  שלך  העלייה  עיקר  של  הזמן  זה  אז 
שאתה הכי חי ומשגשג. דווקא בגלל שיש חוסר במסגרת בבין 
הזמנים, זה מה שמעניק לך את האפשרות לייצר לעצמך את כל 
המסגרת מאפס. אתה מתחיל מלפני בין הזמנים וקובע לעצמך 
יעדים, ומשך כל הבין הזמנים אתה לוקח זמן להתבונן ולמדוד 
וכשכבר  ושינוי.  שיפור  צריך  מה  ולמצוא  אוחז  אתה  איפה 
מתחיל הזמן הבא ואתה מסתכל אחורה על בין הזמנים שלך, 

אתה נכסף אליו לא בגלל הטיולים שבו, אלא בגלל השחרור 
והחופשיות שהוא נתן לך בעבודת השם שלך...

או אולי...

לבין  לגרום  שתוכל  היחידה  שהדרך  מרגיש  אתה  ב(	
הוא  הזמן  תוך  ממדריגתך  "נפילה"  להיות  לא  שלך  הזמנים 
יותר  קצת  רק  שיהיו  חזקים,  סדרים  מראש  לעצמך  לקבוע 
ולכן, כבר לפני בין הזמנים אתה מחפש  מקילים מתוך הזמן. 
בזמנים  חברותא  איתם  קובע  ואתה  אחרים  רציניים  בחורים 
שונים של היום, ואתה אפילו מנסה למצוא שיעור יומי להגיע 
אליו - או למסור - משך ימי בין הזמנים... בקצרה, בכדי לעבור 
את  לבנות  מנסה  אתה  הטובה,  הכי  בצורה  הזמנים  הבין  את 

הבין המזנים להיות הכי דומה לתוך הזמן עד כמה שאפשר...

א

  רח’ הרב בלוי 33
ירושלים
 20:30 

צורת אדם
 השיעור הבא בנושא: עפעפים
יום שלישי יב’ כסלו תשפ”ו



 ג לקבלת העלון שבועי בדוא”ל יש שלוח בקשה לכתובת bilvavi231@gmail.com ♦ לקבלת העלון השבועי בפקס יש לשלוח בקשה לפקס 03-5480529

מבחן להערכה עצמית
 מבחן להערכה עצמית ]חלק ב'[ - יסוד הרוח מול יסוד העפר 

צריך שחרור - צריך מסגרת

כח  לאדם  שיש  רק  לא  הרוח,  יסוד  מכח  הסבר: 
לו תמיד  של תנועה, אלא האדם מחפש גם שיהיה 
משוחרר  יהיה  ושהוא  שונות,  תנועות  של  אפשרות 
לנוע כפי רצונו וטבעו. והיפוכו ביסוד העפר, שמכוחו 
ויציבות  דווקא מחפש אחר כח של קביעות  האדם 
פתאום  לא  ושהוא  במקומו,  יישאר  שהוא  שיוודאו 
]מכח  אחר  לכיוון  כיוון  לשנות  יתעורר  או  יתלהב 
יסוד הרוח[, וכן שהוא לא יתעצל או יהיה במצב רוח 
ויפסיק מלעשות מה שהוא צריך  יום אחד  לא טוב 

לעשות ]מכח יסוד העפר הבלתי מתוקן[.
האדם  שבו  המקום  עיקר  המאוזנת,  ובצורה 
הוא  הרוח  יסוד  של  השחרור  בכח  להשתמש  צריך 
והייחודיים  הטובים  כוחותיו  עם  נפשו,  בפנימיות 
של נשמתו. בכדי שהכוחות האלו יוכלו לבטאות את 
עצמם כראוי, האדם צריך לשחרר אותם ולתת להם 
לנבוע מבפנים החוצה כפי טבעם, ולא לנסות לדחוק 
למסגרת  עצמם  את  להתאים  אותם  ולכפות  אותם 
או  העבודה  לדרך  מגיע  כשזה  ולמשל,  חיצונית. 
דרך הלימוד שלו, האדם צריך לנסות לגלות מי הוא 
באמת, מה הם כוחותיו הטובים, ואיך דרך עבודתו 
הפנימית, וככה לנסות לעבוד את השם, ולא לצמצם 
את עצמו דווקא למסגרת החיצונית שבו הוא נולד 

או חונך. 
משא"כ בחיצוניות הנפש, וכן עם שאר כל המידות 
שלו חוץ ממידותיו החזקות המתוקנות, עיקר הכח 
מסגרת  של  הכח  הוא  בו  להשתמש  צריך  שהאדם 
יסוד העפר, והוא צריך לצמצם  קבועה ויציבה מכח 
את כח השחרור של יסוד הרוח. שהרי בשאר חלקי 

או  מתוקנים  בלתי  כוחות  הרבה  לאדם  יש  הנפש 
לכל  לנוע  לעצמו  יתן  ואם  כראוי,  מאוזנים  בלתי 
כיוון, הרי שכל רוח קימעא יפיל אותו וכל פיתוי או 

תאווה ימשוך אותו אחריה. 
אבל בצורה בלתי מאוזנת, מה שיכול לקרות הוא 
שבחייו הפנימיים והרוחניים, האדם סוגר את עצמו 
אפילו  השם,  עבודת  של  נוספים  כיוונים  מלשמוע 
הוא  כי  אליו,  מתאימים  להיות  יכולים  כן  הם  אם 
מפחד לאבד את הנוחיות והיציבות של ה"מסגרת". 
שהוא  מרגיש  האדם  שם  החיצוניים,  בחייו  משא"כ 
צריך סוף סוף קצת שחרור, ולכן הוא מורד במסגרת 

החיצונית כיון שהיא מדי מחייבת ומצמצמת. 
בסיפור  א'.  שבחלק  בסיפורים  כאן  להיעזר  ניתן 
הראשון של שמירת הסדרים, אם הלימוד הוא אכן 
על  הקפדנות  של  והמינון  ללמוד  רצה  שהאדם  מה 
הכללים אינו מוגזם, הרבה פעמים הפחד מלהיכנס 
של  השני  ובסיפור  מוצדק.  אינו  מחייבת  למסגרת 
לקבוע  יש  מעשי  באופן  שודאי  אף  הזמנים,  בין 
זה  מקום  מכל  לבטלה,  הזמן  ילך  שלא  כדי  סדרים 
גם הזדמנות לאדם למצוא איך לקבוע את זמניו כפי 
טבעו, ואם האדם מתעקש להמשיך את ה"מסגרת" 
יש לחוש שזה מגיע  מוגזמת מדי,  הזמן בצורה  של 
שהוא  מי  מלהיות  עצמו  את  מצמצם  שהוא  ממה 

באמת.  

						                                                       יסוד העפר               יסוד הרוח 

		                                                      צריך מסגרת                       צריך שחרור    	                                                       

125 4 37 69 810

שבוע  כל  לתת  מנסים  אנחנו  זה,  במדור  הקדמה: 
יסודות  לשני  המשתייכות  הפכיות,  מידות  של  זוג 
הפכיים. יש להתבונן בשני הצדדים, ולנסות להעריך 
באופן כללי לאיזה צד האופי שלך נוטה יותר, והאם 
הנטייה לאחד מהצדדים הוא חזק מאוד או חלש. את 

מהמספרים  אחד  הקפת  ע"י  לרשום  ניתן  התשובה 
מ1 עד 10, כאשר 1 פירושו נטייה חזקה מאוד למידה 
מאוד  חזקה  נטייה  פירושו  ו10  שבזוג,  הראשונה 

למידה השנייה שבזוג.  



לקבלת העלון שבועי בדוא”ל יש שלוח בקשה לכתובת bilvavi231@gmail.com ♦ לקבלת העלון השבועי בפקס יש לשלוח בקשה לפקס 03-5480529  ד 

מהות המידות-מים תיקון המדמה שבכח ההולדה 

שתייה, הולדה, והוצאת פסולת המים 
נעמיק ונתבונן מה הם מים דקלקול.

שני  שיש  מד.(  )בכורות  אומרת  הגמרא 
האחד   – מים  שמוציאים  באדם  צינורות 
הוא  והשני  הולדה,  כח  שורש  ממנו 
ומבואר  המים.  פסולת  הוצאת  לצורך 
אלא  הצינורות  שני  בין  שאין  בגמרא 
את  משהה  האדם  ואילו  השום,  קליפת 
והאדם  נפרצת  אזי אותה קליפה  נקביו, 
את  מעכב  האדם  אילו   . עקרא  נעשה 
את  פורץ  המים  של  החלק  אז  נקביו, 
עקר.  נעשה  והוא  ההולדה,  של  החלק 
אבל  תשקצו,  בבל  עובר  נקביו  המשהה 

הוא גם עובר ב"לא יהיה לך עקר". 
נקודה זו מבוארת בעוד מקומות בש"ס, 
על  יומא  במסכת  שמובא  מה  וכדוגמת 
ונעשו  נקביהם  שהשהו  אמוראים  כמה 
עקרים. וכן מבואר שאסור להשתין מים 
מותר  אבל  ארץ,  דרך  מפני  רבים  בפני 

א לפי זה המשהה את נקביו עובר בבל תשקצו 
עצמו  לעשות  באיסור  גם  שעובר  ואפשר 

עקר.	

להטיל מי רגליו בפני רבים מפני סכנה.
שתי  באדם  יש  הכוללת  בהגדרה 
מים  של  מערכת  יש  מים,  של  מערכות 
המים  הם  ואלו  לגופו  מכניס  שהאדם 
מים  של  מערכת  ויש  שותה,  שהוא 

שהאדם מוציא מגופו.
להיעשות  צריך  שבאדם  המים  כוח 
באופן של צנעה. הן מה שהאדם שותה 
שצריך להיעשות בצנעה לפי דרכי דרך-
מוציא  שהאדם  המים  שכן  וכל  ארץ, 
להיות  צריכים  שהם  הדבר  שברור 
באופן של צנעה, וכמו שאומרת הגמרא 
שעשה  המלך  שאול  על  )סב.(  בברכות 
גדר,  לפנים  'גדר  של  באופן  צרכיו  את 

מערה לפנים מערה'.
הרגיל,  באופן  לכתחילה  זה  כל  אולם 
אז  סכנה,  לידי  מגיע  הדבר  כאשר  אבל 
נאמר שצריך להשתין מים ברבים. ברור 
שהמעשה הטלת מי רגלים צריך להיות 
אז  לגוף,  סכנה  במקום  אבל  בצניעות, 

להשתין  שצריך  להיפוך,  נאמר  דייקא 
בפני הרבים מפני הסכנה, והצניעות לא 

מעכבת את הדבר.
ההגדרה הפנימית של הדברים ברורה. 
צינור  את  יש  צינורות.  שני  יש  באדם 
"ישראל  של  באופן  ענינו  שכל  ההולדה 
ישראל  נשמות  הם  ואלו  הם",  קדושים 
של  באופן  ורבו  פרו  במצות  העוסקים 

צניעות. 
לעומת זאת בחלק שמוציא את פסולת 
לך  יהיה  "לא  נאמר  דייקא  שם  המים, 
 – בבהמתך"  "אפילו  שם  ונאמר  עקר", 
מפני  רגלים  מי  להטיל  צריך  כלומר, 
הסכנה שלא יהיה עקר, אפילו באופן של 

מעשה בהמה שאין בה צניעות. 
שבהוצאת  חדש,  יסוד  נאמר  כאן 
צניעות  של  דין  חל  לא  המים  פסולת 
כאשר הדבר מסכן את האדם לבוא לידי 
ואזי אפילו מעשה בהמה מותר  עקרות, 

על מנת שלא יהיה עקר. 

כניסת המים במקום העליון, ויציאת המים במקום התחתון
ההגדרה חדה מאד. אבל ראשית, נבין 
אומרת  הגמרא  דברים.  של  פשוטם  את 
רבים.  בפני  מים  לשתות  לאדם  שאסור 
צריך  האדם  אם  צרכיו,  בעשיית  אבל 
צנוע,  מקום  לו  ואין  רגליו  מי  להוציא 
לו לעשות את צרכיו אפילו בפני  מותר 

רבים. 
כלומר – יש את המקום שממנו האדם 
מקבל את המים, ויש את המקום שממנו 

האדם מוציא את המים. 
האדם מקבל את המים? בפה,  מאיפה 
כאשר האדם שותה. כלומר, הוא מקבל 

הראש,  הגולגולת  במקום  המים  את 
במקום העליון יותר של הגוף. 

המים מתוך האדם לא נעשית  הוצאת 
התחתון.  בחלקו  אלא  הראש  במקום 
כמובן שגם בראש יש הוצאת מים ואלו 
החוטם,  האזניים,  העינים,  פסולת  הם 
מים  והם  מהראש,  היוצאים  והפה 
הוצאת  עיקר  שם  לא  אולם  דקלקול. 
המים  יוצאים  בעיקר  בו  המקום  המים, 

מגופו של האדם הוא בחלקו התחתון.
עיקר הוצאת המים היא במקום האות 
ברית קודש. שם המים יוצאים לחוץ והם 

פשוטה  בלשון  תחתון.  ממקום  יוצאים 
עליון,  מקום  אל  נכנסים  המים  יותר, 
בפה, בגולגולת, ויוצאים במקום תחתון, 
הדברים  ותולדת  האדם.  של  ברגליו 
להיות  צריך  שותה  שהאדם  שמה  הוא, 
 בצנעא, ומה שהאדם מוציא צריך להיות 

המשך השיעור בעלון הבא

 מהות המידות 036 מים-תיקון המדמה שבכח ההולדה  
מספר שיעור בקול הלשון 1130905

לקבלת העלון השבועי 
בדוא"ל 

לפי סדר הפרשיות 

 יש לשלוח בקשה 
לכתובת: 

bilvavi231@gmail.com



 ה לקבלת העלון שבועי בדוא”ל יש שלוח בקשה לכתובת bilvavi231@gmail.com ♦ לקבלת העלון השבועי בפקס יש לשלוח בקשה לפקס 03-5480529

מדור ארבעת היסודות – הלכה     סימן קלא - הלכות תחנון

לשון השלחן ערוך - סעיף ח

אין אדם חשוב רשאי ליפול על פניו כשמתפלל על הצבור, אא"כ הוא בטוח שיענה כיהושע בן נון. הגה: וכן אסור לכל 

אדם ליפול על פניו בפשוט ידים ורגלים, אפי' אין שם אבן משכית )הגהות אשירי סוף פ' תפלת השחר וריב"ש סי' תי"ב(; 

אבל אם נוטה קצת על צדו, מותר אם אין שם אבן משכית; וכן יעשו ביו"כ, כשנופלין על פניהם, אם יציעו שם עשבים 

כדי להפסיק בין הקרקע, וכן נוהגין )מרדכי(.

שני הנידונים היסודיים בהלכות אבן משכית

כבר הבאנו שבוע שעבר שנחלקו הראשונים לדינא בשני 
נקודות יסודיות ]התלויות בסברא[ בדיני אבן משכית:

האם נפילה בהטייה מתירה את האיסור דאורייתא  א.	
של אבן משכית? 

האם יש איסור אבן משכית כשנופל על רצפה שאינו  ב.	
אבנים  רצפת  מעל  בנויה  רצפה  שאותו  אלא  אבנים,  של 

שקבור תחתיו? 

המחלוקת  סברת  את  לבאר  ניסינו  שעבר  שבוע  והנה, 
סברת  את  לבאר  עכשיו  וננסה  הראשונה,  המחלוקת  של 

המחלוקת השנייה. 

בריב"ש  שהובאו  הגאונים  דעת  את  שעבר  שבוע  הבאנו 
אחרת.  ברצפה  המכוסה  אבנים  רצפת  על  נפילה  לאסור 

אולם, בריב"ש שם הביא לשון הרמב"ם )הלכות עבודה זרה ו, 
ז( "ומפני זה נהגו כל ישראל להציע מחצלאות בבתי כנסיות 
הרצופות באבנים, או מיני קש ותבן, להבדיל בין פניהם ובין 
האבנים", ונקט שהרמב"ם חולק על הגאונים ונוקט שאפילו 
אם קבור רצפת אבנים מתחת לרצפה אחרת אין בכל שום 
לדעת  שגם  ודעתו  הריב"ש,  על  חולק  במג"א  אך  בעיה. 
הגאונים מועיל לשום חציצה של מחצלת או תבן וקש מעל 
רצפת אבנים, ורק קרקע או רצפה קבועה שבנויה מעל רצפת 
אבנים אינם חוצצים. ]ומשמע בפוסקים שנקטו לעיקר כדעת המג"א 
שכיסוי הרצפה מועיל לכו"ע, אלא שעדיין נקטו שחידוש הגאונים לאסור 

רצפת אבנים המכוסה ברצפה אחרת אינו מוסכם ובמחלוקת שנויה.[

סברא לבאר המחלוקת לגבי נפילה על רצפת אבנים טמונה

ע"פ  המג"א[  דברי  ]לפי  השיטות  שתי  את  להסביר  ונראה 
לאיסור  משכית  האבן  שבין  הקשר  מה  לחקור  שיש  מה 

ההשתחוויה: 

צד א:	 שחלק ממעשה הנפילה ]מיסוד הרוח[ היינו ליפול על 
האבן משכית, כלומר שיפול ממצבו הקודם עד שיגיע לגעת 

באבן המשכית, והנגיעה באבן הוא סוף מעשה הנפילה. 

צד ב:	 שהאבן משכית הוא המצב ]מיסוד העפר[ שבו אסור 
תהיה  שההשתחוויה  שבמצב  כלומר  ההשתחוויה,  מעשה 
מעל לרצפת אבן משכית אסור לעשות כזה השתחוויה לה', 

אבל אין האבן משכית חלק מעצם מעשה ההשתחוויה. 

של  החידוש  את  להגיד  שייך  לא  א'  צד  שלפי  ונראה 
אינו  סו"ס  לאדמה  מתחת  הטמונה  הרצפה  שהרי  הגאונים, 
חלק ממעשה ההשתחוויה כל שלא נגע בו. ואפילו אם נאמר 
שכל הקרקע שמעל לרצפת האבן כולו נטפל לאבן, סו"ס הרי 
ואין האבן חלק ממעשה ההשתחוויה  נגע באבן,  בפועל לא 
כלל. משא"כ לצד ב', ניתן להבין את סברת הגאונים שדנים 

וכל  אחת"א,   כ"חפצא  שכבותיה,  כל  על  הרצפה,  כל  את 
שמצבו של האדם הוא מעל לרצפה הזה, כי אין משהו שחוצץ 

בינו לבין הרצפה, הרי אסור לעשות מעשה השתחוויה. 

אהל  טומאת  מהלכות  הזה  למושג  מקור  שמביא  אברהם  במגן  עיין  א 
כלפי  שכשדנים  הוא  הסברא  עיקר  הבנתינו,  ולפי  מ"ו[.  פט"ו  ]אהלות 
מצבו של האדם מהו ה"רצפה" שלו, דנים על כל שכבות הרצפה כחפצא 
אחת, ולכן אם אחד מהשכבות הם אבן, אפילו אם השאר אינם אבן, הרי 
כל השאר אין להם שום חשיבות הלכתית לא לחומרא ולא לקולא, ולכן 

הם נידונים כאילו אינם, ונשאר הרצפה בדין "רצפת אבנים".	


