
שואל לעניין הדרכים השונות של עבודת השם ע"פ ארבעת היסודות ]הדרך הליטאית ח"ד[ 
במסגרת הלימוד שלהם על היחס  רקע: 
השונות  לדרכים  היסודות  ארבעת  שבין 
וצבי  יעקב  המשיכו  השם,  עבודת  של 
הליטאית,  הדרך  על  ללמוד  שעבר  שבוע 
של השגת קירבת השם בעיקר באמצעות 
בעיקר  עסקו  הם  שבנגלה.  התורה  לימוד 
פרק  ובטחון  באמונה  איש  החזון  בדברי 
המוסר  תורת  כל  שגם  בכך  שמאריך  ג', 
ה'  רצון  על  רק  להיבנות  צריכים  והאגדה 
שמתגלה בהלכה ועל בקיאות ועיון בש"ס 

ובמדרשים. 

חשובה  נקודה  עוד  שיש  לי  נראה  צבי: 
פ"ג של אמונה  בסוף  מאוד בדברי החזו"א 
דרכו  של  התמונה  את  שמשלימה  ובטחון, 

בעבודה. וז"ל שם:
נגיעה בעולם  אין  כי  "חובת התלמיד להאמין 
בעלת כח להטות לב חכם לעות משפט, כי מגמת 
החכם לזכות נפשו, ולהתגאל באיזה אשמה יכאב 
כי  לזה,  נוסף  ופצע...  מכה  מכל  יותר  לנפשו 
תכונת האמת היא אצל חכם תכונת נפשו ושרש 
וכן  והלאה,  ממנו  שקר  אבקת  וכל  מציאותה, 
היא אמונת המון ישרים המתאבקים בעפר רגלי 

חכמים. 
אך, היצר חתר חתירה תחת כסא הנאמן לצודד 
לימוד  להם  ומביא  להתחכמות,  הנוטות  נפשות 
שלם מן הגמרא כי הנגיעה היא בעלת כת מכריע 
לקטנים ולגדולים יחד, לפניה יכרעו גם הנבונים 
ביותר, גם חסידים ואנשי מעשה... ואינם יודעים 
כי לפי ההנחה הזאת מתיתם כל הדור, ואין שופט 
ידי  ועל  ונתבטלה סנהדריה של הארץ...  בארץ, 
זה קם דור ששופט את שופטיו, וכל איש הישר 

בעיניו יעשה...".
בדברים  להדגיש  רצית  נקודה  איזו  יעקב: 

האלו?

נפלאה לכל הדרך  יש כאן השלמה  צבי: 
כל  את  ביססנו  הרי  הליטאית.  העבודה 
הדרך על דברי הגר"א שהאדם תמיד עלול 
לטעות בגלל הנגיעות, ולכן א"א לסמוך על 
השכל והרגש האנושי, אלא רק על מקורות 
והמנומקים.  המפורטים  וההלכה  התורה 
בהלכה  גם  הרי   – ויטען  השואל  יבוא  אבל 
מכח  עצמנו  את  ולהטעות  לטעות  עלולים 

הנגיעות, ומה הועילו חכמים בתקנתם?
הדברים,  את  ומשלים  החזו"א  מגיע  כאן 
של  אחר  מקור  כל  על  לסמוך  שא"א  רק  שלא 
עמל  שאכן  מי  להיפך:  שגם  אלא  האמת,  גילוי 
החשש  כל  מעל  מורם  הוא  הרי  כהלכה,  בתורה 
בהחלט,  לסמוך  יש  ועליו  וטעות,  נגיעות  של 
רבו  אחרי  "מהרהר  בגדר  הוא  נגיעות  וכל חשד 

כמהרהר אחר השכינה". 
יעקב: ולכאורה גם זה בנוי על היסוד שלמדנו, 
האדם  האש,  שמיסוד  והיגיעה  העמל  שמכח 
של  הרוחני  לעולם  "נכנס"  שהוא  עד  מתעלה 

תורה, שמופשט מכל הנגיעות החומרית. 
שם  החזו"א  מאריך  וכן  נכון.  צבי: 
לשמה",  "שלא  ללימוד  ביחס  בהשמטות 
והוא מביא את דברי הנפש החיים בפרקים 
שלא  תורה  שלומד  ת"ח  שגם  שמסיק  פ"ג 
בו  המזלזל  לקנטר,  ע"מ  שאינו  כל  לשמה, 
בתלמידי  שמזלזל  אפיקורס  בכלל  הו"ל 
והטעם  הבא.  בעולם  חלק  לו  ואין  חכמים 
ע"י  הוא  ללשמה  להגיע  הדרך  עיקר  כי 
שמתחיל שלא לשמה, וברבות הלימוד סופו 

להגיע ללשמה. 
שהפתח  הנ"ל,  ע"ד  לכאורה  זה  וגם  יעקב: 
בלימוד  היגיעה  הוא  השם  עבודת  של  הראשון 
על  מושלם,  בלתי  נולד  שהאדם  וכיון  התורה. 
כרחך שגם תחילת עבודתו לא תהיה לשמה, ועל 

כרחך שגם זה נקרא עמל התורה שסופו להביא 
את האדם לידי זיכוך ועלייה...

המעשית  שהמסקנה  ונראה  נכון.  צבי: 
של כל דרך העבודה הנ"ל מתבארת בדברי 

החזו"א באמונה ובטחון פ"ד אות ט', וז"ל: 
הדבר לומר כי דקדוק הדין היא  "וקרוב 

הדרך היחידה לתיקון המידות".
יעקב: מה פירוש הדברים האלו?

פעם  כל  כי  היא  כוונתו  לכאורה  צבי: 
רק  הוא  הרי  מידותיו",  על  "עובד  שהאדם 
מגביר מידה אחת ומכניע את השנייה. אבל 
איך ידע האדם איזו מידה היא הטובה ואיזו 
פרטי  שרק  נתבאר  הרי  הרעה?  היא  מידה 
ההלכה הם המכריעים בכל מקרה עם איזו 

מידה להשתמש! 
אלא  אינה  החזו"א  לדעת  העבודה  דרך  לכן, 
להתרגל תמיד להכניע את כל המידות להוראות 
שהאדם  זה  ע"י  רק  הוא  הזה  וההרגל  ההלכה, 
יתרגל בדקדוק הדין. רק ככה יוכל האדם לדעת 
ה'  רצון  של  להגילוי  מידותיו  את  מכניע  שהוא 

שהוא באמת בטוח.
אני  האלו,  הדברים  תוקף  כל  אחרי  יעקב: 
מתחיל להשתכנע שזו באמת הדרך היחידי שיש 

בעבודת השם...
]המשך בס"ד שבוע הבא...[ 

בס"ד

תשפ"ו
 
  גיליון 50 ♦

 בלבבי ארבע יסודות
עפר ♦ מים ♦ רוח ♦ אש

© כל הזכויות שמורות 
בלבבי משכן אבנה

 טל' 052.763.8588
 פקס' 03-5480529

bilvavi231@gmail.com

 לקבלת העלון 
 השבועי בדוא”ל 

 יש לשלוח 
בקשה לכתובת

bilvavi231@gmail.com

קו ישיר לשמיעת
שיעורי הרב שליט"א

ב'קול הלשון'
ישראל 073.295.1245

 USA 605.313.6660

 נערך ויוצא לאור 
ע"י "שיטת ארבעת היסודות" 
בהכוונת מורינו הרב שליט"א

 מחבר ספרי 
בלבבי משכן אבנה 

א' שואל לעניין מבט מבחוץ על עולם ארבע היסודות����

ב' מבחן להערכה עצמית ����������������������������������������������������

ד' מהות המידות תיקון המדמה שבכח ההולדה ��������������

������������������������������ה מדור ארבעת היסודות – הלכה 

תוכן הגיליון



לקבלת העלון שבועי בדוא”ל יש שלוח בקשה לכתובת bilvavi231@gmail.com ♦ לקבלת העלון השבועי בפקס יש לשלוח בקשה לפקס 03-5480529  ב 

מבחן להערכה עצמית
מבחן להערכה עצמית חלק א' – יסוד הרוח מול יסוד העפר

קל – כבד
לפניך שתי סיטואציות, כל אחת עם שתי תגובות אפשריות. תנסה לדמיין איך אתה היית מגיב!

- סיטואציה ראשונה -
היה  כשהוא  שעברה,  שנה  גן.  של  שנייה  בשנה  ילד  לך  יש 
מסובסד,  במחיר  צהרון  לגן  היה  הגן,  של  הראשונה  בשנה 
גם  אותו  לשלוח  תכננת  מהקיץ  כבר  לצהרון.  אותו  ושלחת 
הגנים  הנהלת  הלימוד  שנת  שבתחילת  אלא  לצהרון,  השנה 
הודיעו שהמחירים לצהרון עולים במידה ניכרת, ובסוף אפילו 

לא היו מספיק הורים מעוניינים בכדי לגבש קבוצה לצהרון. 

נפגש בגינה עם הורה של ילד אחר בגן של הבן שלך,  אתה 
ואתם משוחחים על כל המצב עם הצהרון... איזה צד בשיחה 

הוא שלך?

יש את הבן בבית כל הצהריים...  אני רואה שגם לך  ראובן: 
איך זה הולך?

לא  אני  מעצבן...  ממש  הוא  הצהרון  עם  הזה  המצב  שמעון: 
מבין מה הם חשבו להעלות את המחירים כל כך - למי בדיוק 

יש כסף לזה?

ראובן: תקשיב, לנהל צהרון עולה הרבה כסף... שנה שעברה 

זה רק היה מסובסד ע"י העירייה, והשנה הם קיצצו את הסבסוד, 
אז לא היתה לגנים ברירה אלא להעלות את המחירים... נראה 

לי שאנחנו רק צריכים לקבל את המצב ולהמשיך הלאה...

שמעון: אבל מה אני אמור לעשות עם הילדים שלי בבית כל 
הצהריים? הם כ"כ משועממים, והם משגעים אותי! 

לא  בכלל  הגנים  מלכתחילה  אם  עושה  היית  ומה  ראובן: 
חשבו להציע צהרון?

שמעון: אני לא יודע, אבל זה לא המצב...

לא  כבר  הם  כי  המצב,  כן  באמת  זה  עכשיו  אבל  ראובן: 
חושבים להציע צהרון... אז כנראה ה' רוצה שנחשוב על דרכים 

אחרות להעסיק את הילדים, ולא רק לשלוח אותם לגן...

- סיטואציה שנייה – 
חדש נכנס לכולל שלך, ואחרי ששוחחת איתו לכמה  אברך 
בן דוד   - יצא שהוא למעשה קרוב משפחה רחוק שלך  דקות, 
שלישי. מאז אתה נותן לו 'שלום עליכם' לבבי כל בוקר כשהוא 
על  איתו  משוחח  טיפה  אתה  לפעם  ומפעם  לכולל,  נכנס 
המשפחה. יום אחד החברותא שלך רואה אותך משוחח איתו, 
שאתה  שומע  כשהוא  איתו.  לך  יש  קשר  איזה  אותך  ושואל 
בן חולה בבית,  יש  הזה  דוד שלו, הוא מספר לך שלאברך  בן 
והמצב מאוד קשה לו והוא זקוק להרבה חיזוק. החברותא שלך 
מציע לך אולי להזמין את הבן דוד עם משפחתו לסעודת שבת, 
מאוד  הם  לדעתו  כי  קרוב,  יותר  קשר  איתם  לפתח  ולנסות 
הקשיים  על  איתם  לשוחח  שיוכלו  קרובים  לחברים  זקוקים 
שהם עוברים, ושיוכלו קצת לשאת איתם בעול. איך אתה מגיב 

להצעה הזאת?

אבל  שלך,  החברותא  עם  מסכים  אתה  עקרונית  ברמה  א(  
המתאים  אדם  הבן  לא  שאתה  מרגיש  אתה  המעשית  ברמה 
לפרוייקט הזה. אתה מרגיש שאתה לא יכול להכביד על החיים 
שלך עם כל המצב המסובך של הבן דוד... אתה תשמח אולי 
להקשיב לו לכמה דקות, להגיד לו כמה דברי חיזוק, ולהמשיך 
בצרה,  מישהו  של  מתמשך  במצב  להיתקע  אבל  בחיים, 

שצריכים כל הזמן לתת לו חיזוק - זה לא בשבילך... ולכן, מאז 
שהחברותא דיבר איתך, אתה ממשיך לתת שלום לבן דוד שלך, 
ואתה מנסה כמה שאפשר לתת לו חיוך ומילה טובה, אבל אתה 

גם בו בזמן מקפיד שלא להיגרר איתו יותר מדי לשיחה...

ב( אחרי שאתה שומע על המצב מהחברותא, אתה מחליט 
הוא  אותו,  מזמין  כשאתה  מיד  לסעודה.  דוד  הבן  את  להזמין 
מתחיל להודות על ההזמנה, ומתחיל לספר לך על כל המצב 
עם הילד שלו, וכמה זה יעזור להם שלא יצטרכו גם להתעסק 
בהכנת הסעודה לשבת. אתה מקשיב בשקט לכל דבריו, ואתה 
מנסה לשים את עצמך בנעליים שלו ולדמיין כמה המצב קשה 
כל  לו  לעזור  שתשמח  לו  אומר  אתה  השיחה,  בסוף  עבורו. 
בנוח  תמיד  להרגיש  אותו  לשכנע  מנסה  ואתה  שאפשר,  מה 
לבקש לשלוח את הילדים אילך לשחק, או להתארח לסעודות. 
ומאז והלאה, אתה מנסה כל הזמן להיות איתו בקשר ולשמוע 
החיזוק  את  לו  לתת  תמיד  מנסה  ואתה  מתקדם,  המצב  איך 

והתחושה שאתה תמיד שם בשבילו, בכל מצב שלא יהיה...



 ג לקבלת העלון שבועי בדוא”ל יש שלוח בקשה לכתובת bilvavi231@gmail.com ♦ לקבלת העלון השבועי בפקס יש לשלוח בקשה לפקס 03-5480529

מבחן להערכה עצמית
 מבחן להערכה עצמית ]חלק ב'[ - יסוד הרוח מול יסוד העפר 

קל – כבד

ליסוד  הרוח  יסוד  בין  היסודיים  מההבדלים  אחד  הסבר: 
שהוא  העפר  יסוד  לעומת  קל,  הוא  הרוח  שיסוד  הוא  העפר 
ו"קלות"  כ"עצלות"  "כבידות"  על  חושבים  כלל  בדרך  כבד. 
בביאור   - ו'  פרק  )תחילת  כ"זריזות", וכלשון המסילת ישרים הידוע 
החמריות  עפריות  כי  מאד,  כבד  האדם  טבע  "כי  הזריזות(  מידת 

גס, על כן לא יחפוץ האדם בטורח ומלאכה". אך, באמת עניין 
הקלות הוא עניין רחב יותר, שהאדם אינו "נתקע" ו"שקוע" כ"כ 
במצבו, אלא הוא "מתרומם" קצת מעל המצב, ולכן הוא יכול 
לצאת ממנו יותר בקלות. ולעומת זאת מידת הכבידות עניינה 
שהאדם יותר "נתקע" ו"שוקע" לתוך מצבו, ולכן הוא מתקשה 

להתרומם מעליו ולהשתחרר ממנו. 

טוב  שבו  מקום  יש  האלו  מהמידות  אחת  לכל  תמיד,  וכמו 
להשתמש איתה. באופן כללי, מידת הקלות היא חשובה מאוד, 
החיים  וקשיי  אכזבות  מעל  להתרומם  לאדם  עוזרת  היא  כי 
ולהמשיך בעבודת חייו. ע"י שהאדם לומד להיות "קל כנשר", 
הוא יכול להתרומם מעל המצבים החולפים של החיים, והוא 

נזהר שלא להיתקע בהם יותר מדי.

למצבים  "להיכנס"  נצרך  כן  שבהם  מקומות  יש  כן,  לעומת 
של קושי וכאב ולהרגיש אותם, ולא רק "להתרומם" מעליהם. 
למשל, כשיש צרה למישהו אחר, הרבה פעמים עבודת האדם 
השכינה  דוגמת  בעול,  איתו  ולשאת  ה'  בדרכי  ללכת  הוא 
שמצטערת בצערו של כל יחיד, וכדברי הגמ' )חגיגה טו:(, "בזמן 
קלני  מראשי  קלני  אומרת,  לשון  מה  שכינה  מצטער  שאדם 

מזרועי". וגם בין אדם לעצמו, האדם בדרך כלל צריך תחילה 
לתת לעצמו לחוות מצבי קושי ולהרגיש את ה"ייסורים" ולא 
רק להתעלם מהם, ורק אח"כ הוא צריך גם לשמוח בייסורים, 

ולעורר את מידת הקלות, וע"י כן להתרומם מעליהם. 

הנכונה,  בצורה  האלו  במידות  משתמשים  לא  אם  וכמובן, 
מיני  בכל  להיתקע  הכבידות  במידת  להשתמש  עלול  האדם 
מידת  את  לעורר  ורק  רצונו,  כפי  הולכים  שלא  בחיים  מצבים 

הקלות כשזה מגיע לצרות של אחרים וכדו'. 

הסיפור  א'.  שבחלק  בסיפורים  לצייר  ניסנו  זה  דרך  ועל 
הוא  שם  האדם  שעבודת  אכזבה,  של  סיפור  הוא  הראשון 
להשתמש במידת הקלות, להתרומם מעל האכזבה ולקבל את 
העבר  של  בדמיונות  להיתקע  ולא  שהוא,  למה  החדש  המצב 
ובהאשמות. והסיפור השני הוא סיפור של נשיאה בעול, ששם 
עבודת האדם היא להשתמש במידת הכבידות בשיעור מסויים, 

ולהשתתף על ידה בצערו של השניא.  

לו  קל  יותר  "קל"  שהוא  מי  דווקא  לפעמים   - שליט"א  מו"ר  הערת   	
א

להשתתף בצערו של זולתו, כי גם את זה הוא לוקח בקלות. ומי שהוא יותר 
כבד, כבד לו להכנס בצער זולתו, כי הוא לוקח את זה קשה!

						                                                       יסוד העפר               יסוד הרוח 
		                                                                      כבד                            קל    	                                                       

125 4 37 69 810

הקדמה: במדור זה, אנחנו מנסים לתת כל פעם זוג של 
יש  הפכיים.  יסודות  לשני  המשתייכות  הפכיות,  מידות 
כללי  באופן  להעריך  ולנסות  הצדדים,  בשני  להתבונן 
לאחד  הנטייה  והאם  יותר,  נוטה  שלך  האופי  צד  לאיזה 
ניתן  התשובה  את  חלש.  או  מאוד  חזק  הוא  מהצדדים 

 1 כאשר   ,10 עד  מ1  מהמספרים  אחד  הקפת  ע"י  לרשום 
ו10  שבזוג,  הראשונה  למידה  מאוד  חזקה  נטייה  פירושו 

פירושו נטייה חזקה מאוד למידה השנייה שבזוג. 



לקבלת העלון שבועי בדוא”ל יש שלוח בקשה לכתובת bilvavi231@gmail.com ♦ לקבלת העלון השבועי בפקס יש לשלוח בקשה לפקס 03-5480529  ד 

מהות המידות-מים תיקון המדמה שבכח ההולדה 

מדמה – תפיסת שית אלפין שיש לה הפסק
ואיזה  לעולם,  היא  מערכת  איזה 

מערכת אין לה הפסק?
המדמה הוא במערכת של 'שית אלפין 
נאמר:  לבוא  לעתיד  עלמא'.  הוי  שנין 
"היינו כחולמים", כלומר כל השית אלפי 
מדמה.  כתפיסת  כחלום,  מוגדרים  שנין 
מדמה בעומק הוא כמו 'שותת', המדמה 
וירננו  "יקיצו  יהיה  כאשר  הפסק,  לו  יש 
יופסק.  המדמה  כל  אזי  עפר",  שוכני 
שורש המדמה הגמור נמצא ביסוד העפר 
וכאשר  לישנו,  שאינו  מה  את  שעושה 
יהיה לעתיד "יקיצנו וירננו שוכני עפר", 
המדמה  אלא  מדמה,  שאין  מתברר  אז 

יפסק מיניה וביה. 
לבוא מתגלה שהמדמה יש לו  לעתיד 
הפסק, ושעצם התפיסה של מדמה היא 
מערכת  כל  כי  הפסק.  לה  שיש  מערכת 
אלפין'  'שית  בתפיסת  רק  היא  המדמה 

שיש להם הפסק ואינם ממשיכים. 

העולם  שנין,  אלפין  השית  אחרי 
יפסיק; 'חד חרוב'. זמנו של העולם הוא 
לשית אלפי שנין, כאשר ביום אחד הכל 
אלפי  השית  כל  כלומר  להיחרב.  עתיד 
שנין הם במערכת של שותת, דבר שאין 

לו המשך. 
לעומת כח המדמה עומד כח המחשבה 
כל  זה  הפסק.  לו  ואין  נצח  כוח  שהוא 
את  מדבק  שהאדם  מה  החכמה,  סוד 
עצמו בכח שאין לו הפסק. החכמה היא 
נקרא  זה  מההפסק.  שלמעלה  במקום 
המוות,  הם  החיים  היפוך  חיים.  תורת 
במחשבה  הפסק.  כשיש  רק  חל  והמוות 

אין הפסק ואין מוות.
כח  מול  'קולח',  נקראת  המחשבה 
המחשבה  על  'שותת'.  הנקרא  המדמה 
המתגבר'.  כמעיין  'נעשה  נאמר 
הלאה.  הלאה  קולחת  תמיד  המחשבה 

זה סוד המחשבה וזה סוד התורה.

נקראת  המדמה  מערכת  זאת,  לעומת 
של  במערכת  רק  תמיד  היא  כי  שותת, 
שש, וכאשר נגמר ה'שש' בבחינת ששת 

ימי המעשה אזי הכל מפסיק. 
דוגמא ברורה לכך, חטא אדם הראשון 
הנחש  מכח  המדמה,  מכח  שנעשה 
במקביל  כאלוקים".  "והייתם  שאמר 
ושם  העגל,  חטא  היה  הדעת  עץ  לחטא 
נאמר "וירא כי בשש משה לבוא", כלומר 
'הראה  מדמה.  בא  שותת,  בא  בא-שש, 
משה  של  ארונו  של  דמות  שטן  להם 
שהשטן  מה  מת'.  משה  כאילו  ברקיע 
זה  הפסקה  ויש  מת  שמשה  להם  הראה 
את  שיוצר  'הבא-שש'   - המדמה  מכוח 
מערכות  שתי  הם  אלו  בדבר.  ההפסקה 
שבת,  שבע,  של  מערכת  זה,  לעומת  זה 
שש,  של  מערכת  קולח.  נצח,  מחשבה, 
האפשרות  באה  משם   - מדמה  שותת, 

של חטא.

תיקון המדמה שבכח ההולדה - על ידי מחשבה
כל כח ההולדה כלול משני כוחות והם 
וכח  המחשבה  כח   – וכדמותינו  בצלמנו 

המדמה. 
ככל שכח ה"בצלמנו" גובר, כח המדמה 
גובר,  "כדמותינו"  שהכח  וככל  נתקן. 
כדמותינו.  למדרגת  נופל  המחשבה  כח 

מחשבה  נפילת   – נפלים  הולדת  סוד  זה 
למדמה, שהקולח נעשה לשותת. 

מי שמוציא את השתן באופן של שותת 
זה סימן שהוא לא יכול להוליד, 

כלומר שהמדמה שולט עליו. אבל אם 
השתן יוצא באופן של קולח, זה סימן של 
כח החיות בהולדה שלו, כי זה סימן שיש 

לו שליטת מה על הפסולת של המים. 

מי רגליים – הוצאת מדמה דקלקול
מי  נקראים  שבאדם  הפסולת  למה 

רגלים?
כך  מחמת  הברורה  הסיבה  כפשוטו 

שזה יוצא מבין רגליו.
אכן ישנה סיבה עמוקה יותר. 

יציבות.  לו  שאין  דבר  הוא  המדמה 
כל  למדמה?  מחשבה  בין  ההבדל  מה 
מתוך  ההבדל  את  לראות  יכול  אחד 
במחשבה  נמצא  האדם  כאשר  עצמו. 
הוא יכול להתרכז באותה מציאות לזמן 
במדמה  נמצא  האדם  כאשר  אולם  מה. 
עוד  מוליד  שלו  המדמה  בדמיונות,  וחי 
את  מאבד  והוא  מדמה  ועוד  מדמה 
היציבות שלו באופן שהוא עובר מדמיון 

לדמיון.

והם  המדמה,  פסולת  הם  רגלים  מי 
רגליים  בחינת  שהם  מחמת  כן  נקראים 
דקלקול שהולכים ממקום למקום באופן 
המקולקל, כי המדמה הולך בדמיונותיו 
כל העת ועובר מדמיון אחד לשני והוא 

איננו קבוע במקומו.
קיימא.  קביעא  בסוד  היא  המחשבה 
'סוד הקדושה הוא סוד התמידיות', וכך 
חיים':  עץ  'דרך  בספרו  הרמח"ל  אומר 
תמיד'.  וחשוב  הלוך  הולכים  'והחכמים 

כח המחשבה הוא התמידיות. 
קביעות  מאותה  יוצא  האדם  כאשר 
הקיימת במחשבה, עצם היציאה נקראת 
אותו  מוציא  המדמה  המדמה.  כח 
ממהלך של סדר ומכניס אותו למקומות 

ממדמה  ועובר  נכנס  הוא  ואז  אחרים, 
למדמה. זה לא רק הגדרה חיצונית שכך 
האדם,  בנפש  פועלת  הדברים  צורת 
אלא מונח כאן התפיסה העמוקה שבכח 
המדמה. החכמה בנויה כולה באופן של 
יציאה  ענינו  שכל  המדמה  לעומת  סדר, 
ממערכת של סדר, ולכן במדמה נכנס כל 
ענין וענין והאדם עובר מעניין לעניין, כי 
כל דבר מזכיר דבר אחר עד שהוא יוצא 

לגמרי מהעניין בו התחיל.
)המשך השיעור בגיליון הבא(

 מהות המידות 036 מים-תיקון המדמה שבכח ההולדה  
מספר שיעור בקול הלשון 1130905



 ה לקבלת העלון שבועי בדוא”ל יש שלוח בקשה לכתובת bilvavi231@gmail.com ♦ לקבלת העלון השבועי בפקס יש לשלוח בקשה לפקס 03-5480529

מדור ארבעת היסודות – הלכה     

 קונטרס יסודות בהלכות תערובת 
פרק ד'

יסוד הדברים למהלך הרשב"א
ונראה להבין כי יסוד המחלוקת בין התוספות להרשב"א 
עצם  על  ההסתכלות  מצד  הנידון  את  מתחילים  האם  הוא 
החפץ, או מצד ההסתכלות על צדדי הספק המופשטים. כי 
לדעת התוספות כבר נתבאר באריכות שמתחילים את הספק 
ורק כאשר מיקום החפץ  מצד ההסתכלות על עצם החפץ, 
גורם לנו לעורר את כל צדדי הספק, זה כבר מצרף את כל 

הצדדים יחד ללכת אחר הרוב. 

הפוך  כל התהליך מתחיל  הרשב"א  נראה שלדעת  אולם, 
מהתוספות. לדעתו, כל פעם שיש לנו ספק מה דינו של חפץ 
מסויים, לא מסתכלים ע"ז כאילו הספק נמצא בעצם החפץ, 
אלא הספק תמיד נמצא בדעתינו – בגברא. ולכן אין הבדל 
יצא  לא  שהחפץ  למקרה  ממקומו  יצא  שהחפץ  מקרה  בין 

ממקומו, כי בכל מקרה הספק תמיד נמצא בנו ולא בחפץ. 

של  הפשוטה  ההגדרה  לגברא,  שיש  בספק  הרי  כן,  וכמו 
הספק היא ודאי "או זה או זה" – האם החפץ מותר או אסור, 
יחד, אלא שהגברא  כי אין כאן משהו שמצרף את הצדדים 
הרשב"א  לדעת  הרוב  דין  ולכן,  המציאות.  מה  יודע  אינו 
הוא ע"כ להכריע את הספק ע"פ ההסתברות של הרוב, כמו 

שנתבאר. 

הגדרה  הרשב"א  לדעת  יוצא  למה  היטב  מובן  ולפ"ז, 
התוספות  לדעת  כי  התוספות.  מדעת  קבוע  בדין  הפוכה 
תמיד מקדימים לדון מצד החפץ, ורק כאשר החפץ מכריח 
לנו את כל הצדדים אז מסתכלים על הצדדים. משא"כ לדעת 
ולכן  הספק,  צדדי  מצד  להסתכל  תמיד מקדימים  הרשב"א 
אם רוב הצדדים יקבעו שהחפץ היתר, אז גם אם לפי צדדי 
האיסור הוא היה כאן מאז ומעולם כאיסור ידוע ואין לו שום 
ודין  הרוב.  אחר  ללכת  נוכל  עדיין  ההיתר,  לצדדי  שייכות 
קבוע לרשב"א מגיע רק כאשר כל צדדי הספק עצמם מביאים 
אותנו להתייחס למצבו של החפץ, דהיינו כאשר אנחנו רואים 
שלפי כל צדדי הספק סוף סוף החפץ ודאי היה מונח "במקום 
אחד" עם האיסור, אז כבר מסתכלים עליו כספר חמור של 

"קבוע" שא"א להתיר ע"פ רוב. 

ביאור המחלוקת ממבט ארבעת היסודות
על  בנויה  הרשב"א  דעת  היסודות,  ארבעת  ממבט  ולפ"ז 
לדעת  שביארנו  מה  היפך  העפר,  ליסוד  הרוח  יסוד  קדימת 
של  המופשטים  הספק  צדדי  שנתבאר,  כמו  כי  התוספות. 
מקבילה  החפץ  של  ומצבו  הרוח,  ליסוד  מקבילים  הגברא 
על  קודם  מסתכלים  תמיד  הרשב"א  ולדעת  העפר.  ליסוד 
יכריעו שהחפץ מותר  וכל שרוב צדדי הספק  צדדי הספק, 
ושהיה מונח במקום היתר, אפשר להכריע ע"פ רוב גם אם 
במקום  מונח  היה  שהחפץ  יוצא  המיעוט  מצדדי  אחד  לפי 

יסוד  של  המבט  את  מקדימים  הרשב"א  לדעת  כי  איסור. 
הרוח, וזה יכריע לנו שהיה כל הזמן במקום היתר. 

יסוד  של  המבט  גם  כאשר  קבוע?  של  בעיה  יש  כן  מתי 
שיש  שלמרות  לנו  מורה   - הספק  צדדי  על  המבט   - הרוח 
הסתברות שהחפץ מותר, מכל מקום ודאי שהוא היה עכ"פ 
באותו מקום יחד עם האיסור. במצב כזה, יסוד הרוח עצמו 
]מיסוד  החפץ  של  למקומו  ביחס  הזו  לידיעה  אותנו  מביא 
א"א  כבר  גוונא  האי  שכי  קבוע  דין  נתחדש  וע"ז  העפר[, 

להכריע ע"פ הרוב.א 

מהלך הפרקים הבאים
והנה, עד עכשיו בנינו שתי מהלכים כלליים, השונים מאוד 
ננסה  מעכשיו,  דפריש.  וכל  קבוע  בדין  ביסודם,  מזה  זה 
לראות את המקורות בפנים, וננסה להביא כמה וכמה סוגיות 
שנחלקו בהם תוספות והרשב"א, ולהסביר איך כל אחד הולך 

תמיד לשיטתו לפי שתי המהלכים שנתבארו. 

	 והבן, שלפי מהלך התוספות לא שייך כל הדין קבוע של הרשב"א. 
א

הפרטי  המקום  כלפי  רק  תמיד  דנים  אנחנו  התוספות  לשיטת  שהרי 
שבו נמצא החפץ: אם זה יכול להיות שהוא המקום של האיסור, כלומר 
שיכול להיות שהחפץ לא זז ממקומו, ושהיה פעם ניכר וידוע במקום 
הזה כאסור ורק נשכח מאיתנו, אז זה אסור, כי רוב לא יכול להכריע 
כנגד צד כזה. ורק אם ודאי זז החפץ ממקומו, אז מסתכלים עליו שהוא 
ודאי אינו ב"מקום איסור", כי הגדרת מקום איסור לפי תוספות היינו 
מקומו הפרטי של החפץ, וכי האי גוונא הולכים אחר הרוב. כי למהלך 
החפץ  נמצא  שבו  הפרטי  המקום  על  רק  סובב  הנידון  כל  התוספות, 

הנידון. 
משא"כ לדעת הרשב"א, החפץ הנידון אין לו "מקום" כלל, כי הספק 

נמצא בשכל שלנו, וכספק החפץ כן הספק על מקומו, ואם נכריע את 
הספק ע"פ רוב נכריע גם את דין המקום ע"פ רוב. ולכן לשיטתו, דין 
קבוע ע"כ חייב להתייחס לא ל"מקום הפרטי" של עצם החפץ הנידון, 

אלא ל"מקום הכללי" שבו הוא נמצא, שאם גם לפי הצד ש"מקומו 
הפרטי" שלו עצמו הוא היתר, מ"מ הוא ב"מקום כללי" יחד עם 

האיסור, אז יש דין קבוע, כמו שנתבאר. 


